
Zeitschrift: Frauezitig : FRAZ

Herausgeber: Frauenbefreiungsbewegung Zürich

Band: - (1991-1992)

Heft: 37

Artikel: Nationalität - Identität : Anmerkungen aus ethnopsychoanalytischer
Sicht

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1054112

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1054112
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Formen gelebter Frauenkultur
in drei Generationen

heisst eine ethnopsychoana-
lytische Fallstudie am
Beispiel des Zürcher Oberlandes.

Maya Nadig untersuchte
spezifisch weibliche Räume,
sie beschäftigte sich mit
Verhaltensweisen, Wertungen,
Weltinterpretationen und den
damit verbundenen
Identifikationen. Maya Nadig ist
Ethnologin und Psychoanalytikerin

in Zürich.

Der ethnopsychoanalytische
Ansatz des Frauenkulturbe-
griffs ist für das Verständnis der

Art, in der sich diese
überschneiden, lässt einen sozialen
und kulturellen Raum entstehen,

der den Frauen zugewiesen
wird.

Gleichzeitig wird dieser
Raum durch die Frauen, die
sich in ihm bewegen, ständig
neu geformt und verändert. Wie
er übernommen oder verändert
wird, hängt aber nicht nur von
den äusseren Gegebenheiten
ab, sondern auch von den inneren,

der psychischen Struktur
der Subjekte und von ihrer
Lebensgeschichte und ihren
subjektiven Entwürfen. Die
«Weiblichkeit» ist also nicht nur ein ge-

N
A
T

In der hochindustrialisierten
Gesellschaft bleiben die für
Frauen bedeutsamen Fragen
bestehen: Inwiefern stellen die
Arbeiten, Räume und psychischen

Prozesse, die den Frauen

zugewiesen wurden und die
von Frauen auch in Anspruch
genommen werden, heute noch
ein Gehege dar, in dem die Frau
gesellschaftlich eingefriedet
wurde, und inwiefern verhält
sich die Frau damit konform,
und warum, respektive inwiefern
findet sie Wege, die Einfriedung
zu durchbrechen, und welchen
Preis zahlt sie dafür.

IDENTITÄT
Anmerkungen aus ethnopsycho

Lebenszusammenhänge der
Frau geeignet, weil er dem
Subjektiven, dem Privaten, dem
Unsichtbaren oder Latenten Raum
verschafft und sich dafür
interessiert und weil er eine Methode

zur Verfügung hat, die einen
Zugang dazu ermöglicht. Frauen

bewegen sich immer in
Zwischenbereichen : zwischen
dem öffentlichen Bereich ihrer
Gesellschaft und der Familie,
die dem Privaten zugewiesen
wird, zwischen Erwerbstätigkeit
und Hausarbeit, die unsichtbar
ist; zwischen der herrschenden
Kultur und einer den Frauen
zugewiesenen, die nicht benannt
werden kann. Mit ihrer
individuellen Lebensgeschichte sind
sie ein Produkt von
gesellschaftlichen Verhältnissen, die
sie gleichzeitig zu verändern
suchen.

Mit den anderen Frauen teilen

sie eine jahrhundertealte
Geschichte, die die Frauen als
Geschlecht an bestimmte Orte
in der Gesellschaft verwiesen
hat und sie dazu zwang,
bestimmte Überlebensmechanismen

zu entwickeln, in der sie
sich keine Illusionen über die
Veränderbarkeit ihres Status
macht. Frauen haben sich
jahrhundertelang in einer ähnlichen

Lage befunden; die Chance

zu einer radikalen Veränderung

war sehr gering; sie wurde
bei uns erst allgemein denkbar
mit den rasanten Veränderungen

der Gesellschafts-Struktur.
Die Belange der Frau sind auch
ein Produkt aus bestimmten
gesellschaftlichen Verhältnissen;
sie entstehen aus der spezifischen

Überschneidung aller
gesellschaftlichen Kräfte. Die

sellschaftliches Produkt. Die
Frage nach der «Kultur der
Frau» muss also immer beides
sein: eine Abklärung ihrer
Erfahrungen als Subjekt und eine
Untersuchung der Beziehungen

und Machtverhältnisse, die
zu anderen Kulturen, Räumen
und Institutionen ihrer Gesellschaft

bestehen. Wenn über
Frauen gearbeitet wird, sollte
nicht nur die Kultur der Männer
als das Gegenstück zu derjenigen

der Frau mitberücksichtigt
werden, sondern auch andere
zentrale Lebensphasen wie z.B.
die Adoleszenz und die Mutterrolle

oder die Ökonomie, das
Recht, die Arbeit etc.

Natürlich erleben, fühlen,
denken und entscheiden
Arbeiterfrauen, Oberschichtfrauen
oder Frauen von Ausländern
nicht gleich wie ihre Männer,
denn sie machen innerhalb
derselben Schicht oder Klasse
geschlechtsspezifisch andere
Erfahrungen. Sie teilen, bedingt
durch ihre Position als Frau in
der Gesellschaft, bis zu einem
gewissen Grad typische
Erfahrungen und damit einen
gemeinsamen sozialen Identitäts-
Hintergrund. Innerhalb dieser
grossen Gruppe, die eine
allgemeine Ebene gemeinsamer
sozialer Identität als Frau teilt,
lassen sich bezüglich Umgang
und in der Interpretation dieser
Position verschiedene
Untergruppen feststellen. Frauen
identifizieren sich mit dem
dominanten Wertsystem oder sie
übernehmen ein subalternes
Wertsystem und repräsentieren
damit eine Art entwerteter und
verborgener Kultur (Nadig
1986), oder sie entwickeln ein

o
N
A
L
E

radikales Wertsystem und
bilden eine feministische oder
einfach frauenspezifische Gegenkultur.

Innerhalb dieser
verschiedenen kulturellen
Gruppierungen, die sich privat oder
öffentlich manifestieren, sucht
jede Frau den Ort, der ihr
entspricht, oder sie nimmt die Position

ein, die ihr durch die
Sozialisation als naheliegend
erscheint. In diesen Prozessen
der kulturellen Verortung formt
sich die Identität der Frauen.

analytischer Sicht
Die weibliche Identität im
Spannungsfeld von Individuum

und Gesellschaft, Familie
und öffentlicher Kultur

In der Psychoanalyse wird der
Begriff der Identität kaum
verwendet. Es wird dort eher von
der Vermittlung zwischen Ich
und Ich-Ideal gesprochen.

Der Mensch ist einer Vielfalt
von unterschiedlichen sozialen
Bereichen ausgesetzt und
muss im Laufe seines Lebens
versuchen, diese zusammenzubringen.

Die Ethnopsychoa-
nalyse betrachtet die Identität
der Individuen als prozesshaftes

Verhältnis zwischen dem
Subjekt und seiner Gesellschaft

(resp. seiner Umgebung).

Sie untersucht das
Zusammenspiel von bewussten
und unbewussten Kräften.

Die Identität eines Menschen
wird zugleich von aussen
zugeschrieben und von ihm selber
gestaltet. Sie muss einerseits
die Anforderungen derjenigen,
denen der Mensch verpflichtet
ist, widerspiegeln und andererseits

seine eigenen interpretierten
Bedürfnisse und Erwartungen

darstellen.
Im Prozess der Identitätsbalance

wird auch die
Auseinandersetzung über die familiäre
und gesellschaftliche Interpretation

der eigenen Triebimpulse
und Affekte wiederholt und
fortgesetzt. Die Darstellung der
personalen Einzigartigkeit in
Interaktionsszenen bedeutet,
dass die bereits erreichte
Interpretation der Triebimpulse und
Affekte stets neu auf die Probe
gestellt und fortentwickelt wird.
Ich-Identität als Balance spie-

21



gelt den Kompromiss, den der
Einzelne im Versuch, seine
Triebimpulse und die
gesellschaftlichen Erwartungen
miteinander in Einklang zu bringen,

erreicht hat.
Diese Prozesse entwickeln

sich immer auf zwei Ebenen:
einer sichtbaren, aussprechbaren,

evidenten und einer
unsichtbaren, nicht klar handhabbaren,

latenten; diesen beiden
Ebenen entsprechen in etwa
die Dimensionen von bewusst -
unbewusst. Der oben beschriebene

Entstehungsprozess der
Identität, die gruppen- und sub¬

jektbezogene Selbstdarstellung
in Interaktionen, die

vermittelnde Interpretation der
Triebimpulse, das Suchen nach
innerer und äusserer Kontinuität

etc. stellen Prozesse dar, die
eine komplexe soziale und
persönliche Psychodynamik in
Gang setzen und in deren Verlauf

verschiedenste Verhaltensweisen,

Bezüge, Symbole,
Abgrenzungen und Annäherungen

zum Zuge kommen.
Bei der persönlichen Identität

sind es die individuellen
biographischen Sozialisationserfah-
rungen und Beziehungen, aber
auch das Geschlecht, die bei
deren Bildung stark mitwirken.
Bei der sozialen sind es die
gesellschaftliche Verödung, die
sozialen Räume und die
geschlechtsspezifischen Rollen-
zuschreibungen, die sie
mitbestimmen. Fast alle Bereiche der
öffentlichen Kultur sind durch
Männer besetzt und durch
männliche Ideale, Normen und
Symbole bestimmt - es sind
eigentliche Männerräume. Frauen

erscheinen darin als Sexualobjekt

und zur Ausbeutung
oder zum Konsum bestimmt
oder aber als idealisierte und
selbstlose Mutterfigur. Es ist
nach wie vor eine Tatsache,
dass es für Frauen schwer ist,
eine soziale, auch auf die
Öffentlichkeit bezogene Identität
zu entwickeln, in der ihre
«Weiblichkeit» Platz hat und sich
entfalten kann. Aus diesen ungleichen

kulturellen Machtverhältnissen

heraus leuchtet die
besondere Bedeutung von spezifischen

Frauenräumen ein, in
denen auch Normen und Symbole

Raum finden, die die Frau mit
ihrer persönlichen historischen
und gesellschaftlichen Realität
aufnehmen.

Hier stellt sich auch wieder
die Frage nach der Situation
jener erwachsenen Frauen, die
während grossen Teilen ihres
Lebens isolierte Hausarbeit
verrichten. Die Hausarbeit stellt für
die Identität der Frau einen
Widerspruch dar: auf einer
persönlichen Ebene erfährt sie sie
als integralen und teilweise
befriedigenden Bestandteil ihrer
Geschlechterzugehörigkeit und
auch ihrer weiblichen Identität,
auf der sozialen Ebene aber
erfährt sie die allgemein negative
Wertung der Hausarbeit («nur
Hausfrau») und muss damit fertig

werden.
Es wird ersichtlich, dass es

für Frauen, die als Arbeit Hausarbeit

verrichten, noch wichtiger

ist, einen sozialen Raum,
eine Gruppe ausserhalb ihrer
isolierenden Arbeit zu finden, in
welcher sie positive und
verständnisvolle Spiegelungen
und Differenzierungen ihrer
alltäglichen Sorgen und Leistungen

finden. In einem solchen
frauenspezifischen Rahmen
können sie am ehesten eine
Versöhnung zwischen persönlicher

und sozialer Identität
finden, d.h. zwischen den
widersprüchlichen sozialen Wertungen

der Frauenrolle und der
Frauenarbeit.

Die nationale Identität als ein
Teil der sozialen und persönlichen

Identität

Nationale Identität ist schwer zu
fassen, denn sie ist nicht
dynamisch, im alltäglichen Interak-
tionsprozess geschliffen,
sondern statisch, in Ideologien,
Symbolen, Konzepten und Werten

repräsentiert. Die ethnopsy-
choanalytische Frage lautet:
Welches sind die unbewussten
Dimensionen nationaler Identität,

die selbstverständlich
gelebt werden, ohne dass dem
Individuum oder der Gruppe
bewusst wäre, was geschieht? Die
Begegnung mit dem Fremden
z.B. löst eine punktuelle Krise
aus, die die latenten nationalen
Bezüge ans Licht bringt. Das

N
A
T

IDENTITÄT
O
N
A
L
E

Verständnis und der Umgang
mit den Symbolen nationaler
Identität wird bei spezifischen
Anlässen gelernt. Eine wichtige
Rolle spielt dabei die Schule,
wo Lieder, Folklore,
Geschichtsinterpretationen vermittelt werden

oder feierliche Anlässe wie
der Nationalfeiertag oder
gesamtschweizerische Vereinsfeste.

Die Symbole nationaler
Identität haben für die Subjekte
eine diffuse emotionale Bedeutung:

Sie erhalten in besonderen

sozialen Situationen eine
aktuelle und meist pseudo-kon-
krete Bedeutung.

In der Untersuchung über
Formen gelebter Frauenkultur
geht es nicht darum, dem Kon-
strukt nationaler Identität als
statischem und durch Fragebogen

eruierbarem Faktum
nachzuspüren. Aus unserer Sicht
geht es vielmehr darum, unter
anderem die Funktion der nationalen

Identität im alltäglichen
Interaktionsprozess von Frauen
zu verstehen. So erhält die
nationale Identität einen dynamischen

Charakter: Wann, in
welchem Kontext und zu welchem
Zweck werden nationale Symbole

vom Subjekt herbeigezogen,

um den komplizierten
Balanceakt zwischen persönlicher
und sozialer Identität
aufrechtzuerhalten?

Diese Sichtweise der Identität

bedeutet, dass es sich um
eine nicht nur bewusste und
statistisch erfassbare Grösse handelt

- denn abfragbar sind nur
faktische und bewusste
Sachverhalte -, sondern um eine
teilweise unbewusste und nur indirekt

aus den Handlungen, der
Interaktion und dem Diskurs der
Subjekte zu entschlüsselnde
Grösse. Methodisch bedeutet
dies, dass sie in einem Prozess
der Interaktion zwischen
Forscherin und Gesprächspartnerin

erschlossen werden muss,
denn das Unbewusste entfaltet
sich nur dort, wo zwei oder mehrere

Subjekte zueinander in
Beziehung treten. Das bedeutet,
dass die Frauen uns nicht
einfach erklären können, was ihre
nationale Identität ist, sondern
dass wir sie nur aus einem
gemeinsamen Gesprächsprozess
und der Art und Weise, wie,

N
A
T

IDENTITÄT
O
N
A
L
E

wann und in welchem
Zusammenhang Bezüge darauf
auftauchen, entschlüsseln
können.

Es ist interessant zu beobachten,

dass die nationale Identität
im Diskurs von Frauen kaum je
auftaucht. Frauen finden in den
lokalen Festen, Ritualen und
alltäglichen Ereignissen passendere

Gestaltungsmöglichkeiten,
um ihre Balance zwischen

persönlicher und sozialer Identität

herzustellen, als in den
nationalen Institutionen und
Begriffen wie z.B. dem Militär, dem
Nationalfeiertag und zum Teil
immer noch der nationalen Politik.

Die für Frauen befriedigende
Erfahrung findet auf der

lokalen Ebene der direkten
Beziehungen statt, wo sie auch eine
Art von Frauenöffentlichkeit
finden: im Alltag des Quartiers
und Dorfes am 500jährigen
Jubiläum der Dorfkirche, am
traditionellen Erntedankfest, im
alternativen Kulturhaus oder in
den verschiedenen Frauenvereinen.

Wenn im alltäglichen Diskurs
von Frauen nationale Bezüge
auftauchen, dann haben sie
vorwiegend drei spezifische
Zusammenhänge: Erstens: situativ
in dem Sinne, dass eine konkrete

Erfahrung mit dem Fremden
gemacht wurde, auf Reisen, mit
Fremden in der Schweiz oder
bei Veranstaltungen, an denen
der nationale Bezug von
Bedeutung war.

- Bezüge auf eine nationale
Identität tauchen ausnahmsweise

auf bei Begegnungen mit
Ausländerinnen in der Schweiz
(«Die sind doch sehr anders als
wir»; «wir» im Sinne von «wir
Schweizerinnen»), es wird
öfters eine Art von Rassismus
gegen Ausländer in der Schweiz
sichtbar.
- Oder bei Auslandaufenthalten,

wo die lokalen Bezüge
zurückgedrängt werden und das
«Schweizertum» und dessen
Symbole Bedeutung erhalten
(Schweizer Pass und Franken,
Sauberkeit etc.). Doch selbst
diese Bezüge sind bei unseren
Gesprächs-Partnerinnen nur im
Interaktionsprozess mit anderen

Männern und Frauen
gegenüber den oder dem Frem-

22



den, der nur die nationale
Geographie kennt, in Gebrauch. Die
sicherste Gemeinsamkeit der
Gruppe gegenüber dem Fremden

ist das «Schweizertum».
Für das Individuum selber

sieht das anders aus: Um die
persönliche Identität gegenüber

dem Fremden in Balance
zu halten, beziehen sich Frauen
auf ganz spezifische und
persönliche Eigenheiten wie ihren
Beruf, lokale, ethnische Bräuche

und familiäre Gewohnheiten.

Zum Beispiel die
berufsspezifische Auswahl in der
Wahrnehmung der fremden
Kultur: Eine Schneiderin aus
dem Dorf interessierte sich auf
der Reise fast ausschliesslich
für die Art der Kleiderherstellung

in Indonesien; der
lokalethnische Bezug liess sie ständig

nach Bekanntem im Fremden

suchen («Die fremden Leute

dort in Asien sind so freundlich,

sie haben uns in ähnlicher
Weise begrüsst, wie es unser
Bäcker im Dorf tut»); oder die
Orientierung nach familiären,
vertrauten Werten («Wie die mit
den Kindern umgehen, das
würde es bei uns zu Hause nicht
geben»).
- Das direkte Erleben nationaler

Veranstaltungen wie zum
Beispiel die nationale
Geburtstagsfeier des Vereins mit der

N
A
T

I D E NTITÄT
O
N
A
L
E

Begrüssung durch einen
Bundesrat wird meist als eindrucks-
und bedeutungsvoll geschildert,

wobei die persönliche
Befindlichkeit an der grossen
Veranstaltung eher schlecht war
(Verlorenheit, Überwältigung,
Ausgeschlossenheit etc.). Das
gemeinsame überregionale
Unterfangen wird erst durch die
intensive und vertraute Interaktion

mit den lokalen Bezugspersonen,

die als Gruppe reisen,
zu einer positiven Erfahrung.
Zweitens: kompensatorisch,
um erlittenen Kränkungen und
schwierigen Erfahrungen mit
einem Gegengewicht zu begegnen.

Wenn z.B. die Integration
am Ort gering ist (also die eigene

Fremdheit gross) und das
Suchen nach Beziehungen
frustrierend, können Aussenbezü-
ge eine gewisse Bedeutung
erhalten, zur Kompensation und
um sich autonom und unabhän¬

gig vom lokalen Bezug zu fühlen:

z.B. Teilnahme an
Veranstaltungen, die einen
überregionalen, nationalen oder auch
zentral grossstädtischen Rahmen

vermitteln. Das
Kompensatorische daran ist aber selten
bewusst.
Drittens: in Anlehnung an die
Lebenssituation, z.B. an einen
Mann, der wirtschaftlich oder
politisch überregional aktiv ist
und an dessen Arbeit, Parteioder

Vereinstätigkeit die Frau
identifikatorisch teilnimmt.
Nationale Bezüge können aber
auch durch den Arbeitsplatz,
wo nationale und internationale
Beziehungen eine Rolle spielen,

ins Blickfeld rücken.
Wenn wir diese Daten mit

dem sozialpsychologischen
Ansatz der Identitätsbildung noch
einmal betrachten, also von der
notwendigen Balance
zwischen persönlicher und sozialer

Identität aus, dann wird klar,
dass die nationale Identität
keinen konkreten Erfahrungszusammenhang

darstellt, aus
dem frau Selbstbewusstsein
und Prestige gewinnen könnte,
um ein psychisches Gleichgewicht

als Frau herzustellen.
Denn selbst im Sport, in dem
die nationalen Bezüge eine
grosse Rolle spielen können,
finden Frauen aus denselben
Gründen keinen substantiellen
persönlichen oder sozialen
Identitätsgewinn.

Falls im Gespräch von Frauen

überregionale, nationale und
internationale Bezüge auftauchen,

haben sie meist eine
ganz konkrete Funktion im
Balanceakt zwischen sozialer und
persönlicher Identität. Andererseits

kommt es vor, dass eine
verunsicherte oder erschütterte
Identität mit dem Bezug auf
nationale Werte und eine nationale

Identität phantasmagorisch
und subjektiv stabilisiert werden

kann. Oft aber haben wir in
dieser Art von nationalem
Bezug einen eher imaginären als
materialen und realen Charakter

feststellen können.
Ansätze von Frauenkultur

sind also nicht im Rahmen der
nationalen oder überregionalen
Institutionen und Körperschaften

zu finden, sie entfalten sich

immer noch aus den konkreten
Arbeitszusammenhängen der
Frauen heraus und in den
spezifischen Frauenräumen, wo die
traditionelle Geschlechterhierarchie

aufgebrochen ist. Es ist
in diesem Zusammenhang
auch wichtig, zur Kenntnis zu
nehmen, dass die Öffentlichkeit
ein Produkt ist, das aus der
Familie heraus gewachsen, also
mit ihr eng verbunden ist. Was
als privat und intim dargestellt
wird, ist hochgesellschaftlich
und von allgemeiner Relevanz,
und was als öffentlich erscheint,
ist zutiefst im Privaten und Fa-

N
A
T

IDENTITÄT
O
N
A
L
E

miliären verwurzelt. Das
Verständnis dieser Dialektik ist für
das Verständnis der
Geschlechterpositionen in der Öffentlichkeit

eine Voraussetzung.
Die Frauenbewegung hat

trotz allem für die Themen, die
sich im sogenannt «Privaten»
abspielen, im Laufe des letzten
Jahrhunderts zunehmend mehr
Öffentlichkeits-Räume geschaffen

respektive die veränderten
gesellschaftlichen Verhältnisse
haben dies auch erlaubt: Mit
Projekten, Zentren und
frauenzentrierten oder fraueneigenen
Medien gelang es der Bewegung,

ein «Netz von Beziehungen»

zunächst über die Städte,
dann auch über das Land zu
ziehen. Neue, nur Frauen
zugängliche Kommunikationsorte
bildeten sich heraus und stiften
wachsende Nachfrage. Das in
einer eigenständigen Frauenkultur

oder, anders
ausgedrückt, in einer «subkulturellen»
Frauenöffentlichkeit gewonnene

Bewusstsein, die dort
entwickelten Ideen, «Analysen und
Aktionen sollten in einer
grösseren Frauenöffentlichkeit
bekanntgemacht und diskutiert
werden» (Fem. Stud. 1.89).

Damit ist die hergebrachte
Bindung von öffentlich und privat

an die Geschlechter im Prinzip

aufgebrochen worden. Und
es zeichnet sich eine langsame,
zaghafte Veränderung ab, die
aber durch offene und vor allem
strukturelle Angriffe und
Machtkämpfe der angestammten
Öffentlichkeitsvertreter immer neu
verzögert wird.

In Forschungsarbeiten zu
kulturellen Themen müssen

nicht nur die Positionen der
Geschlechter unterschieden
werden, sondern die verschiedensten

Stufen der Öffentlichkeit
sollten gerade diesbezüglich
präzisiert werden: von der im
Familienkreis verankerten bis
zur abstrakten, gesellschaftlichen

Öffentlichkeit, die den
Machtzentren nahe ist. Es bleibt
abzuklären, wo sich welche
Frauen vorwiegend bewegen
und aus welchen Gründen
ihnen das möglich oder verun-
möglicht ist.

Den gekürzten Artikel entnahmen

wir mit freundlicher
Genehmigung derAutorin dem
Widerspruch 20, Beiträge zur
sozialistischen Politik, Dez. 90.

23


	Nationalität - Identität : Anmerkungen aus ethnopsychoanalytischer Sicht

