
Zeitschrift: Frauezitig : FRAZ

Herausgeber: Frauenbefreiungsbewegung Zürich

Band: - (1990-1991)

Heft: 36

Artikel: "Mein Wille ist Gottes Wille" : Frauen und Pietismus

Autor: Joris, Elisabeth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1054512

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1054512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Mein Wille ist Gottes Wille»
FRAUEN UND PIETISMUS

Viele Frauen, die sich im Einsatz
für eine bessere Welt über die
engen Grenzen der ihnen zugestandenen

Handlungsräume
hinauswagten, bezogen ihre Energie aus
einem religiösen Grundgefühl,
das - bis ins 20. Jahrhundert hinein

- im Pietismus wurzelte.
Nicht zufällig! Ziel und Inhalt
der pietistischen Bewegung war
die Erneuerung und Vertiefung
des religiösen Lebens, das auch in
den Aktivitäten des Alltags im
Sinne eines persönlichen und
praktischen Lebenschristentums
zum Ausdruck kommen sollte.
Grundlage pietistischen Lebensgefühls

war ein unbegrenztes
Gottvertrauen, basierend auf der
individuellen Ich-Du-Beziehung
zu Jesus: über das direkte
Gespräch mit Gott, durch Gebete
und Gesänge geprägt, von
demutsvoller Frömmigkeit (pietas).
Diese Hinwendung zu Gott hin,
erlebt als eigentliche Erweckung,
erlaubte es den Frauen, ihre
Entscheidungen nicht als eigene aktive

Handlung zu interpretieren,
sondern einzig als Fügung Gottes,

der alle Taten der Erweckten
lenkt. Entscheidungen brauchten
in dem Sinne der Öffentlichkeit
gegenüber nicht mehr legitimiert
zu werden, sondern «Mein Wille
ist Gottes Wille».

Erziehung und
Missionierung

Um die grosse Anziehungskraft
des Pietismus für Frauen zu
erklären, scheint es mir notwendig,
auf einige historische Hintergründe

der Bewegung hinzuweisen,

auch wenn sie weitgehend
von Männern bestimmt waren.
Ein wichtiger Bereich in der
pietistischen Erweckungsbewegung,
die sich im 17. und 18. Jahrhundert

als Oppositions- und
Erneuerungsbewegung innerhalb der in
Formen erstarrten protestantischen

und reformierten Amtskirche

verstand, war die Erziehung,
die sich nach dem Grundsatz

die als «Neupietismus» definierte
Bewegung als Opposition zu

dem unter dem Einfluss der
Aufklärung vernunftsbezogenen
Verständnis des Evangeliums,
das zum Beispiel in der Schweiz
die dem Freisinn nahestehenden
Geistlichen vertraten. Das
pietistische Glaubensverständnis
basierte weiterhin auf der gefühls-
mässigen direkten und
individuellen Verbindung zu Gott.
Tendenziell waren Pietistinnen in
ihrer Grundhaltung konservativ,
auf die Abkoppelung vom Politischen

bedacht. Anderseits
verbanden sich Anhängerinnen des
pietistischen Missionsgedankens
mit den imperialistischen Kräften,

um ihre Botschaft Gottes in
alle Welt zu bringen. Aus einer
anderen Richtung des Pietismus
entstand dagegen nach und nach
die Forderung nach der Verwirklichung

des Reiches Gottes
bereits auf Erden. Deren Anhängerinnen

setzten sich für mehr
Gerechtigkeit - hier und jetzt - ein
und kämpften gegen das Böse im
Kleide der Ausbeutung. Auf diese
Wurzeln des Neupietismus beruft
sich die Religiös-Soziale Bewegung,

der sich bis heute viele
Frauen verbunden fühlen.

Anhängerinnen eines pietistischen

Glaubens- und
Bibelverständnisses zeichneten sich einerseits

bis ins zwanzigste Jahrhundert

durch strenggläubige
Engherzigkeit und buchstabentreue
Bibelauslegung aus; alles Weltliche

verstanden sie als Sünde.
Anderseits umfasste der Pietismus
mit seiner Gottesliebe und dem
allgemeinen Kindergottestum die
ganze Welt und vermittelt
dadurch auch Anhängerinnen eine
unbegrenzte Weite des
Horizonts. Die Vorstellung von
Gottesliebe und Pflicht zur
Nächstenliebe in treuer Nachfolge Jesu
setzte der Pietismus um in einer
Unmenge von Unternehmungen
wie die bereits erwähnten Diako-
niewerke (vor allem als
Spitalpflege), die Mädchen- und Kna-

«Alles zur Ehre Gottes» zu richten

hatte. Es ging nicht um einfachen

Drill, sondern auf Herz und
Willen sollte eingewirkt und den
Zöglingen, Mädchen wie Knaben,

ein vollkommenes Bild von
Jesus vermittelt werden. Bei der
Wichtigkeit, die im Pietismus der
Erziehung zukommt, erstaunt es

tin Marie Heim-Voegtlin als
Tochter aus pietistischem Pfarrhaus

wichtige Impulse für ihre
weitere Ausbildung erhielt. Zu
erinnern ist an die Basler Mission,
in der vor allem Frauen sich bis
ins 20. Jahrhundert als uneigennützige

Helferinnen engagierten.
Auf ein pietistisches Glaubens-

Gertrud Kurz,
legendäre
Flüchtlingsmutter und
Gründerin des Christlichen

Friedensdienstes

auch nicht, dass aus diesen Kreisen

der Missionsgedanke
hervorgegangen ist. Hinzuweisen ist auf
GrafZinzendorf, dem Begründer
der Herrnhuter Brüdergemeinde,
die in der Schweiz das berühmte
Mädcheninstitut Montmirail bei
Neuenburg führte, in dem unter
anderem die erste Schweizer Ärz- Im 19. Jahrhundert verstand sich

Verständnis berief sich aber auch
der Begründer der Diakoniebe-
wegung, ein Mann, obwohl
ausschliesslich Frauen als Diakonissinnen

für den selbstlosen Dienst
am Nächsten im Namen Gottes
berufen wurden.

28



In diesem Jahr wäre Gertrud Kurz hundertjährig geworden. Als Gründerin und aktivstes Mitglied des Christlichen

Friedensdienstes (cfd) war ihr Einsatz für die Flüchtlinge während des 2. Weltkrieges in der Schweiz
fast legendär. Nach ihren Worten schöpfte sie ihre ganze Arbeitskraft aus dem Glauben: «Der Glaube an
Gott ist für mich die Luft, ohne die ich nicht atmen könnte; er ist die Sicherheit und Geborgenheit in aller
Unsicherheit und Angst dieser Zeit.» Nicht nur für Gertrud Kurz, sondern für eine grosse Zahl illustrer Frauen
war der Glaube an Gott und die Hingabe an Jesus Grundlage und Ziel ihrer Öffnung auf die Welt hin.

beninstitute, die Armenschulen
und Erziehungsanstalten. Im
Verständnis des Pietismus basiert
soziale Not nicht nur auf
ökonomischen und gesellschaftlichen
Unterschieden, sondern auch im
Abfallen des Menschen von Gott.

Wichtig, lässt sich zusammenfassend

in bezug auf die Frauen
festhalten, waren folgende Punkte
pietistischen Glaubensverständnisses:

eine auf das Individuum
ausgerichtete Gefühlsreligion,
die sich - da nur Gott verantwortlich

- nicht in gesellschaftliche
Konventionen eingebunden fühlen

muss; das Verhältnis Gott-
Gläubige ist eine direkte Ich-
Du-Beziehung, in der die Frau
gleich wie der Mann als Kind
Gottes unmittelbar angesprochen

wird; der Erweckungsge-
danken vermittelt Elan und
Lebensmut, ist eine individuelle
Aufforderung zum Handeln und
ermöglicht damit den Frauen
eine Öffnung auf die Welt hin, die
ihnen sonst vom gängigen
Rollenbild her verwehrt ist; die
Hinwendung zum Anderen basiert
auf in Aktivität umgesetzte
Nächstenliebe. Es lohnt sich,
einige dieser Aspekte näher zu
untersuchen.

Weltlicher Einsatz
im Einklang
mit der Frauenrolle

Im 19. Jahrhundert, dem Zeitalter

des politischen und
wirtschaftlichen Liberalismus, war
den Frauen sowohl der Zugang
zum politischen wie zum
wirtschaftlichen Handeln verwehrt.
Die vom Liberalismus hochgeju-
belte Freiheit des Einzelmenschen,

die Gleichheit aller, hatte
für sie keinerlei Gültigkeit. Ihre
Natur wurde als Gegenpol zur
Vernunft definiert, als rein
gefühlsgeleitet beschrieben. Ganz
im Einklang mit dieser Interpretation

verstanden sich denn auch
Frauen als antipolitische Kräfte

Harriet Beecher Stowe,
Anhängerin der Anti-
sklavereibewegung und
Autorin von «Onkel
Toms Hütte»

und setzten sich in religiösen
Gemeinden ein. Gefühlsmässigen
Rückhalt fanden sie vor allem in
Erweckungsbewegungen, die sich
vom Pietismus herleiteten. Während

die offizielle Kirche als
Institution in die Zuständigkeit der
Männer gehörte, kam die
Frömmigkeit als direkte gefühlsmässi-
ge Zuwendung zum Göttlichen
den Frauen zu. Gefühlsbetonte
Religiosität und die Kultivierung
der sogenannten Herzenstugenden,

des Glaubens und der christlichen

Nächstenliebe, entsprachen

der Frauenrolle. Gefühlsbetonte

Religiosität versprach
ausserdem den Zusammenhalt des
Geschlechterdualismus: Die
Versöhnung, auch des Feindlichen
oder Gegensätzlichen begründet
erst die Harmonie. Diese Religiosität

der Frauen nahm als direkte
Beziehung zu Gott zum Teil evasive,

schwärmerische Formen an,
vor denen selbst von Pfarrern
gewarnt wurde. Anderseits suchten
Geistliche in dieser Zeit schwindenden

Einflusses von Kirche
und Religion den Kontakt zu den
Frauen, um über diese ihren Ein-
fluss in der Welt geltend zu
machen. Für die Frauen wiederum
war es die einzige ihnen zugestandene

Möglichkeit, in männliche
Sphären einzudringen.

Im Rahmen der Erweckungsbe-
wegungen fühlten Frauen sich
aufgerufen, dem «Ruf Gottes»
zu folgen. Sie beriefen sich auf
die «innere Stimme»; ihr Einsatz
wurde von ihnen verstanden als
«tätiges Christentum». Frauen
spielten in den ehrenamtlichen
Vereinen, die die sozialen Aufgaben

der Kirche erfüllten, eine
gewichtige Rolle. Sie gründeten
zum Beispiel die ersten Sonntagsschulen

und Kleinkinderbetreuungsanstalten,

um die Kinder auf
den Weg Gottes zu führen. Sie
beschränkten ihr Tätigkeitsfeld
jedoch nicht nur auf die innere
Mission, sondern auf die
Missionierung im Weltmassstab: «Dorthin

gehen, da stehen, wohin Gottes

Weisung sie führt, nirgends
sonst.» Negiert wurde, dass auch
unbewusste, nicht avouierte eigene

Lebensziele mit den Missionsgedanken

verfolgt werden konnten;

statt weiblicher Grenzüberschreitung

wurde einzig Gehorsam

und Demut betont. Das
religiös motivierte Engagement
eröffnete den Frauen aber neue
Handlungs- und Denkräume,
ohne dass sie die geschlechtsspezifische

Arbeitsteilung in Frage
stellten, sondern sich vielmehr
damit in Einklang wussten. Die
missionarische Arbeit gefiel den
Frauen. Im Dienste der guten
Sache konnten sie ihre Lust auf
Abenteuer, Reisen und
Herausforderung leben.

Feminisiertes
Christusbild und
Frauenbefreiung

Im pietistischen Gottesverständnis
wurde Christus als ein von

Liebe geleiteter Mensch gesehen,
der sich für andere opfert, nicht
fordert, sondern alles gibt und
seinen Feinden verzeiht. Dieses
Verständnis entsprach genau dem
Rollenverständnis der «wahren»
Frau und ermöglichte damit eine
fast vollständige Identifikation
mit der Figur Jesu.

Grundlegend im pietistischen
Handlungsverständnis war
ausserdem der Gedanke der Hingabe.

Die Sprache dieser Hingabe,
im Sinne von «Ich folge Dir»
usw., ist voller sexueller Meta-
phorik und spiegelt das Bild der
heterosexuellen Beziehungen
wieder, die vom Bürgertum
gefordert wurde. Die von Frauen
erwartete Hingabe wurde auf Christus

übertragen. Für viele war es
leichter, einem nach ihrem Bilde
geformten Jesus zu folgen, als
sich einem Manne real unterzuordnen

und hinzugeben. Die
Vorstellung von Christus vermittelte
ihnen emotionale Befriedigung
und war ihnen zugleich ein im
Grunde unbegrenztes emotionales

Projektionsfeld. Jesus Christus

als innerer Stimme, der zu
folgen selbstverständlich ist,
kann nicht von aussen begrenzt
werden, selbst wenn der dazu
gezeigte Weg die herkömmlichen
Normen sprengt.

BMI—

Josephine Butler,
Kämpferin gegen
Prostitution und Doppelmoral

Die Umsetzung ihres Verständnisses

von Gott und dem Evangelium

implizierte für viele Frauen
aber auch ein frauenbewegtes
Selbstverständnis über ihr
Christin-Sein. Im «Kindergottes-Ge-
danke» ist der Gleichheitsgedan-

29



FRAUEN UND PIETISMUS

ke grundlegend enthalten,
unabhängig von Rasse und
Geschlecht. Da die Frauen von den
ihnen zugeschriebenen
Charaktereigenschaften her weniger
materialistisch und gottfremd dachten,

war ihre Einflussnahme auf
die Welt im Namen Christi
notwendig, um diese moralisch
umzugestalten, das Gute über das
Materialistische und Böse siegen
zu lassen. Für die Gottesarbeit
und für Gottesruf galten ihrem
Verständnis nach keine irdischen
Auswahlkriterien; Frauen waren
ebenso zugelassen und auserwählt

wie Männer. Nicht erstaunlich

also, dass viele Frauen, die
sich berufen fühlten, ausserhalb
des engen Familienkreises aktiv
zu sein, sich nicht auf die politische

Gleichberechtigung beriefen,

die ihnen kaum von jemandem

zugestanden wurde, sondern
auf den individuellen Aufruf
Gottes, der nicht zu hinterfragen
war.

Pietistisch geprägtes
Frauenengagement

Die amerikanische Antisklaverei-
bewegung war von pietistischen
Frauen geprägt, sie forderten im
Namen Gottes Gleichheit und
Nächstenliebe. Ganz dem
Erziehungs- und Missionsgedanken

folgend, widmeten sie sich
nach der Abschaffung der Sklaverei

von 1860 in mütterlicher
Zuneigung der Alphabetisierung
der befreiten Sklaven. Berühmtes
Beispiel dieses Einsatzes ist die
Kampagne von Harriet Brecher
Stowe, der Autorin von «Onkel
Toms Hütte». Anhängerinnen
der Antisklavereibewegung und
Harriet Beecher Stowe gab es
auch in Genf und bei der Basler
Mission.

Direkt von der Antisklavereibewegung

beeinflusst war Josephine
Butler, die für ihren

internationalen Verein zur Bekämpfung
der Prostitution und Doppelmo¬

ral nicht zufällig den Namen
«Fédération abolitionniste
internationale» (FAI) wählte. Sitz der
Organisation wurde Genf, da sie

gerade in Kreisen der
Westschweizer Aristokratie eine breite

gesellschaftlich tiefgreifende
reformatorische Ausrichtung,
kann das Beispiel der Dichterin
Meta Heusser-Schweizer und
deren illustrer Tochter Johanna
Spyri-Heusser gelten. Der Vater

Anhängerinnenschaft besass, die
sich als Hort des Humanen und
der Religiosität verstand, im
Gegensatz zur materialistisch
geprägten Politik der gottlosen
Radikalen (Freisinnigen). Auf ein
Verständnis tätigen Christentums

berief sich auch Elizabeth
Fry, Predigerin bei den Quäkerinnen

und Begründerin der
modernen religiös-ethischen
Gefangenenfürsorge. Ebenso Florence
Nightingale, die Urmutter der
weltlichen weiblichen Krankenpflege

und Lazarettbetreuung,
Anhängerin einer christlichen
Mystik; ihre Ausbildung hatte sie
bei den Diakonissinnen in
Deutschland gemacht.

Als eine Variante der Verbindung
von schriftstellerischer Tätigkeit,
erzieherischer Absichten und
pietistischen Lebensverständnisses,
aber im Gegensatz zur Autorin
von «Onkel Toms Hütte» ohne

Mit dem Buch «Heidi»
wurde sie weltberühmt:
Johanna Spyri-Heusser

von Meta war Pfarrer Schweizer,
der, aus altem Stadtgeschlecht
stammend, im kleinen Zürcher
Dorf Hirzel amtete. Der
Ehemann war Arzt und einfacher
ländlicher Herkunft, der sich vor
allem für die praktische und
handwerkliche Seite seines Berufes

interessierte. Stark pietistisch
ausgerichtet, distanzierte sich
Meta Heusser-Schweizer innerlich

von ihrem Gatten, versammelte

ihren eigenen Kreis von
Bekannten um sich, schrieb von
ihrem religiösen Grundgefühl
geprägte Gedichte. Als Pietistin
engagierte sie sich gegen die freisinnigen

Geistlichen, die die Gottheit

Jesu in Frage zu stellen wagten

(Straussenhandel 1939) und
zwang ihren Ehemann, aufgrund
seiner einflussreichen Stellung im
Dorfe die Wegbeförderung des

freisinnig-liberalen Pfarrers To-
bler durchzusetzen. Mit Erfolg!
Die Tochter Johanna, von ihrer

pietistischen Mutter stark
beeinflusst, verheiratet sich mit einem
von religiösen Fragen wenig
berührten Advokaten und Redaktor

aus stadtzürcherischem
Geschlecht. Die junge Advokaten-
Gattin Johanna Spyri-Heusser
hatte sehr Mühe mit ihrer
Hausfrauenrolle, ebenso mit ihrer
Schwangerschaft. Die schwere
Depression überbrückte sie
durch die Rückkehr zur
Frömmigkeit und verkehrte wieder im
pietistischen Zirkel der Mutter
Meta und von Betsy und Conrad
Ferdinand Meyer. Im pietistischen

Zürcher Milieu herrschte
jedoch nicht Grosszügigkeit und
Weltoffenheit, sondern Enge. Es
wurde gebetet, gesungen, Kranke
gepflegt, die Bibel kommentiert.
Von einem Pfarrer ermuntert,
begann die unzufriedene Hausfrau,
Mutter und Gattin zu schreiben -
das Loblied der auf Familie
bezogenen pflichtbewussten Frauen
und Töchter. Es war nur der
Anfang ihrer fruchtbaren Periode,
u.a. verfasste sie 1880 den Roman
«Heidi», dem sogleich ein
Riesenerfolg zuteil wurde. Nach dem
Tode von Sohn und Ehemann
lebte sie nun zufrieden und
zurückgezogen, über eine grosse
Korrespondenz mit ihren
Anhängerinnen überall in Europa
verbunden. In der Person des «Heidi»

ist der Einfluss des Pietismus
deutlich erkennbar: Es ist pflicht-
bewusst, wird von einem eigentlichen

«Elan mystique» und kindlich

frommem Gottvertrauen
getragen und strahlt eine enge
Beziehung zur Natur als Ausdruck
Gottes aus. Es ist zwar mitunter
überraschend unabhängig, aber
nie grenzüberschreitend, sondern
wirkt harmonisierend, versöhnend,

heilend. Sein in Groll
erstarrter Grossvater findet unter
seinem Einfluss den direkten
Bezug zu Gott wieder, und es
versöhnt ihn damit auch mit der
Gesellschaft.

Ganz anderer Art war das öffentliche

Engagement von Schweizer

30



FRAUEN UND PIETISMUS

Pietistinnen um die Jahrhundertwende,

die sich eher auf das
Beispiel der Amerikanerinnen und
Josephine Butlers beriefen und
als Feministinnen in der
Frauenbewegung aktiv wurden. Zum
Beispiel Emma Pieczynska-Rei-
chenbach, Mitbegründerin des
Bundes Schweizerischer
Frauenorganisationen (BSF) und
Mitglied der FAI von Josephine Butler.

Sie stammte aus reichem
Hause, war jedoch früh verwaist;
für die Erziehung nahmen sich
ihrer fromme, vom Pietismus
geprägte Frauen an, deren Religiosität

zum Teil schwärmerische
Formen annahm. Als junge Frau
in Paris verkehrte sie in Kreisen
polnischer Emigranten. Nur um
aktiv zu werden und den armen
Polen zu helfen, heiratete sie
einen polnischen Adligen und reiste

auf dessen Landgut, wo sie die
Polenkinder alphabetisieren
wollte. Enttäuschung und
krankheitsbedingte Kuren führten sie
in die Schweiz zurück. In Leukerbad

lernte sie die Ärztin und
Frauenrechtlerin Harriet Clisby
aus England/Australien und
Amerika und deren Freundin, die
Genferin Emilie Lasserre, kennen.

Emma Pieczynska-Reichen-
bach holte die Maturität nach,
ging mit Harriet Clisby nach
Amerika, um Medizin zu studieren,

setzte sich dann vor allem für
die Bewegung zu Gunsten der
Bildung ehemaliger Sklaven ein.
Zurück in Bern galt ihr Einsatz der
FAI von Josephine Butler. Sie
spezialisierte sich auf
Erziehungsfragen und hielt zahllose
Vorträge und verfasste eine
Unmenge von Beiträgen zu diesem
Thema. Als Mitglied der
neugegründeten christlich-sozialen
Gesellschaft sympathisierte sie mit
der religiös-sozialen Bewegung
und nahm um 1920 teil am
Stockholmer Kongress für praktisches
Christentum. Mit Clara Ragaz-
Nadig, Frauenrechtlerin und
Ehefrau von Leonhard Ragaz,
der Galionsfigur der Sozial-Religiösen,

korrespondierte sie regel¬

mässig und war Mitbegründerin
der Sozialen Käuferliga, die sich
insbesondere für gerechte
Arbeitsbedingungen der Frauen
einsetzte. Es war ihre religiös-mystische

Erfahrung, die ihr das
Selbstverständnis als Feministin
ermöglichte, eine Erfahrung, die
sie mit ihrer Lebensgefährtin
Helene von Mülinen, der ersten
Präsidentin des BSF, teilte.
Unerschrocken forderte sie die
Abschaffung der Doppelmoral, die
Koedukation, die Gleichheit der
Geschlechter und das
Frauenstimmrecht. Emma Pieczynska-
Reichenbach berief sich dabei
nicht auf den Gleichheitsgedanken

der Französischen Revolution,

sondern es war Gott, der sie
hinführte zum Ort sozialer,
wirtschaftlicher und menschlicher
Kämpfe, wo sie mit ihm in
Verbindung treten konnte. Ihm allein
war sie Verantwortung schuldig.

Eine ähnliche Haltung wie
Emma Pieczynska-Reichenbach
vertrat die Genfer Pfarrtochter,
Pfarrfrau und bekannte Pazifistin

A line Hoffmann-Rossier. Sie

war die Gattin des deutsch-lutherischen

Geistlichen in Genf. Um
zum mageren Einkommen
beizutragen und zugleich selbst tätig zu
werden, nahm sie Pensionärinnen

auf, mit der Zeit 20-25, denen
sie ihre Vorstellung von Frau-Sein
mitzugeben suchte. Zentral war
ihr die «Pflicht gegenüber unserem

Nächsten». Daneben schrieb
sie Gedichte, aber auch Broschüren

und Bücher zur Erziehung,
z.B. «Unserer Töchter soziale
Pflicht» oder «Dein Glück, ein
Buch für die Familie», «Ins volle
Leben, ins volle Glück». Das
Buch «Junge Mädchen in weiter
Welt» behandelt das Leben einiger

Missionarinnen. Auch in
ihren unzähligen Vorträgen
sprach sie vor allem über Erziehung,

über moralische und soziale
Probleme und weibelte für das

Frauenstimmrecht. Weil das Böse
zu stark sei, sei es Pflicht der
Frauen, die politischen Rechte zu

Emma Pieczynska-Reichenbach,

Feministin
und Mitbegriinderin

des Bundes schweizerischer

Frauenorganisa¬
tionen

erobern, um über diese moralisch
Einfluss auf die Welt zu gewinnen.

Ihren Feminismus verstand
sie damit als erweiterte Mutterliebe,

die sich durch ein grosses
Verantwortungsgefühl auszeichnete.
Aus diesem Grundgefühl heraus
war sie im 1. Weltkrieg eine
vehemente Kriegsgegnerin, war
international tätig als Vermittlerin
von Briefen der Kriegsopfer, wurde

immer wieder um moralische
und materielle Hilfe gebeten und
nahm sich der Evakuierten an,
unterstützte die vom Genozid
bedrohten Armenier. Sie war Ini-
tiantin der «Union mondiale
pour la concorde internationale».

Trotz ihrer Aktivität und der
allgemeinen Achtung, die ihr
selbst von Gegnern entgegengebracht

wurde, war sie tief
überzeugt von ihrer Unwürdigkeit,
vertraute allein auf Gottes Gnade
und erwartete von Jesus die Erlösung

von ihren Sünden.

Der gleiche Versöhnungsgedanke
prägte auch das Denken von
Gertrud Kurz, die aus einem religiösen

Elternhause pietistischer
Richtung stammte. Die
schwärmerische Religiosität der Mutter
beeinflusste auch die Tochter, die
sich nicht fürchtete, für den

Kampf für das Gute aus dem
Rahmen der familiären Häuslichkeit

auszutreten und als
«Flüchtlingsmutter» gegen Autoritäten
anzurennen. In der - auch unbe-
wussten - Nachfolge der
Pietistinnen, die, auf ihr Selbstverständnis

als Frau aufbauend, sich
in der Welt engagieren, stehen bis
heute eine grosse Zahl aktiver
Frauen, von der Friedensbewegung

über die feministische
Theologie bis hin zur ökologischen
und Dritte-Welt-Bewegung.

Elisabeth Joris

Dieser Artikel basiert auf einem Vortrag,
den ich am 9. Juni 1990 in Bern beim cfd
anlässlich des 100. Geburtstags von Gertrud

Kurz hielt.

Literaturh inweise:

Barbara Welter, «Frauenwille ist Gottes
Wille», Die Feminisierung der Religion in
Amerika, in: Heintz und Honegger, Listen
der Ohnmacht, S. 326-355.

Simone Prodolliet, Wider die Schamlosigkeit
und das Elend der heidnischen Weiber,

Limmat Verlag.

Anne-Marie Käppeli, Sublime croisade,
Ethique et politique du féminisme protestant,

1875-1925, éd. Zoé.

Blackwell Jeannine, Herzensgespräche mit
Gott, Bekenntnisse deutscher Pietistinnen,
in: Deutsche Literatur von Frauen, 1. Bd.

31


	"Mein Wille ist Gottes Wille" : Frauen und Pietismus

