
Zeitschrift: Frauezitig : FRAZ

Herausgeber: Frauenbefreiungsbewegung Zürich

Band: - (1989-1990)

Heft: 32

Artikel: Das Ende einer Faszination : Abschied vom Helden

Autor: Weiler, Gerda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1054387

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1054387
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Abschied
vom

Helden
Am Helden kommt niemand vorbei.

Der Hüter des Gesetzes ist ein Held.
Doch Gesetze können soziale Ungerechtigkeiten

stabilisieren oder Menschenrechtsverletzungen

schützen. Daher ist auch der
Gesetzesbrecher ein Held - falls er erfolgreich

ist. Unterliegt er, ist er ein
Verfassungsgegner, ein Staatsfeind oder gar ein
Hochverräter.

Nach herkömmlicher Denkweise sind wir
überzeugt, dass der Held das «Gute» zu
schützen und das «Böse» zu bekämpfen
habe. Unbeirrt gelten Eroberer fremder
Länder, Kolonialherren anderer Rassen
und Beschützer von Weib und Kind als
Helden, obwohl sie nur auf Kosten derer zu Helden

geworden sind, die sie zu ihren
«Schutzbefohlenen» gemacht haben.

Nach dem traditionellen Weltbild kommt
weder der Mann noch die Frau am Helden
vorbei: Der Mann nicht; denn er wird vom
ersten Lebenstag an zu konkurrierendem
Verhalten erzogen; er soll stärker werden
als andere Männer; und die Frau nicht;
denn sie wird von Kindheit an darauf vorbereitet,

einen Mann lieben zu müssen, der ihr
in jeder Hinsicht überlegen zu sein habe,
damit sie sich in seinen Schutz begeben
könne.

Diese Ideologie schränkt Männer und
Frauen in ihrer Lebensplanung ein: Sie
haben scheinbar nur die Wahl zwischen einer
auf Abhängigkeit beruhenden Beziehüng
oder dem Alleinsein. Angesichts dieses
Dilemmas hat der Buchtitel «ABSCHIED VOM
HELDEN - Das Ende einer Faszination»

von Anita von Raffay, im Frühjahr 1989 neu
erschienen, mein Interesse erregt.

Das Schicksal von Sophie, von Anita von
Raffay im ersten Kapitel ihres Buches
erzählt, ist ein Lehrstück besonderer Art:
Obwohl Sophie in einem Drei-Frauen-Haus-
halt aufgewachsen ist, bestimmt der
abwesende, idealisierte Vater das Leben des
heranwachsenden Mädchens; und als Sophie
erwachsen ist, wird sie von der Suche nach
dem idealen Mann umgetrieben. Während
ihres Studiums verdient Sophie oft den
Lebensunterhalt für ihre Liebhaber. Trotzdem
ist sie überzeugt: «Du bist nichts, du hast
keine Talente, und nur deshalb musst du
dich so um Männer bemühen.» Sophie ist
vom «Heldentum» des Mannes überzeugt,
obwohl kein Mann sie je heldisch beschützt
hätte.

Durch Märchen und Sagen, durch die
Auslegung der allseits bekannten Dracula-
Geschichte und des dramatischen
Erzählfragments «Der Fall Franza» von Ingeborg
Bachmann verdeutlicht Anita von Raffay
die Nähe des heldischen Bewusstseins
zum Faschismus und zeigt eindrücklich,
wie gefährlich die Heldengestalt dem
Weiblichen werden kann.

Die Macht, frei zu sein
Die Autorin vergleicht die Aussage des
Märchens mit einem Traum ihrer Patientin
Sophie und liefert der Leserin damit ein Mittel
an die Hand, eigene Träume im Spiegel der
Bildersprache des Märchens besser zu
verstehen, als Warnungen ernstzunehmen
und adäquat damit umzugehen.

Als «Sophie» zu sich selbst findet, träumt
sie von einer Schlange, die ihr zuspricht:
«Ich bin die Macht und die Stärke, die du
brauchst.» Doch die Patientin, die mit
einem gestörten Verhältnis zur Macht
aufgewachsen ist, antwortet: «Ich brauche keine

Macht!» Da antwortet die Schlange: «O

ja, du brauchst sie, du Närrin. Die Macht,

dein eigenes Leben zu leben, dich frei zu
fühlen!»1

Tatsächlich geraten viele Frauen in die
Falle, dass sie «durch die Jagd nach männlicher

Macht - übrigens fast die einzige, die
sie kennen - selber zu Feindinnen des
Weiblichen werden, ohne es zu merken.»2
Sie fürchten: «Wer als Frau Macht hat, muss
mit Liebesverlust rechnen. Eine solche
Frau ist oft nicht nur dem Hass der Männer,
sondern auch dem der Frauen, die sich
machtlos fühlen, ausgesetzt.»3 Frauen, die
sich dieser Falle bewusst geworden sind,
lehnen oft alle Formen der Macht ab,
obwohl Leben - auch ihr eigenes - ohne
gesunde Durchsetzungskraft gar nicht möglich

ist. Deshalb hätte ich mir an dieser Stelle
gewünscht, dass patriarchale Macht-Ha-

berei - der Wunsch, Macht zu besitzen,
Macht über andere zu haben - von
Seinsmacht - dem Wunsch, etwas zu können,
einer Sache mächtig zu sein - deutlich
abgegrenzt worden wäre.

Der Kampf gegen das Weibliche
Anita von Raffay zeigt die verschiedenen
Ebenen, auf denen das Heldische dem
Weiblichen zur Gefahr wird:

Der Kampf des Helden gegen weibliche
Kreativität: Die Frauenfeindlichkeit des Helden

«ist eine Krankheit»,... welche «die Taktik

nach sich zieht, Frauen in Misskredit zu
bringen, damit die schöpferischen Fähigkeiten

des Mannes besser zur Geltung

16



kommen.»4 Daher fordert Anita von Raffay:
«Die Frau muss aufhören, Zubringerin des
Mannes für seine kreativen Entwürfe zu
sein.»5 Leider verliert sie kein Wort darüber,
wie sehr sie sich hierdurch in Gegensatz
zur Psychologie C.G. Jungs begibt, welche
die Ausbeutung der schöpferischen weiblichen

Potenz durch den Mann stabilisiert
und der Frau lediglich die Fähigkeit zugesteht,

schöpferische Keime zu entwickeln,
um das Weibliche des Mannes - seine un-
bewusst kreative Substanz - zu befruchten.

Der Kampf des Helden gegen Sexualität
gefährdet nicht nur die Frau. Die Sucht,
Macht über die «Mutter» Natur zu gewinnen,

gefährdet die gesamte Menschheit.
Das zeigt Anita von Raffay sehr gut am
Beispiel Messners, dessen 29 Expeditionen,
um alle vierzehn Achttausender zu besteigen,

dem «heldischen Ziel» dient, die Natur
zu beherrschen. Die Autorin analysiert die
Gestalt des «Fliegenden Holländers» als
mythologische Metapher für den «Helden»,
«der die Naturgewalten und die Mächte der
Unterwelt herausgefordert hat, um ihnen
seine Grossartigkeit zu beweisen. Was
noch niemandem gelang, sollte ihm
glücken.»6 Messner ist - wie der Holländer
- der in Hass-Liebe an die Mutter gebundene

Mann, der in der Natur das Weibliche zu
besiegen trachtet.

Bei einer Fernseh-Dokumentation über
Messners Nanga-Parbat-Expedition wurde
mir deutlich, wie sehr Hass-Liebe dem
Mütterlichen gegenüber ein typischer Zug der
Patriarchaten Männerpsyche ist: Die
einheimischen Männer zeigten ihre
Bereitschaft, bei dem waghalsigen Unternehmen
mitzumachen, weil der Berg für sie «Die
Grosse Mutter» darstellt. Sie zu überwinden,

sie zu besiegen, darum ging es den
Männern.

Der Körper als Sitz der Sexualität stellt
sich dem patriarchalen Bewusstsein entgegen

als «das Untere», welches der patriarchate

Held zu überwinden trachtet.
Offensichtlich ist der Kampf des heldischen Mannes

gegen den eigenen Körper, den Messner

so vollkommen beherrschte, dass er
«auch unter unmenschlichen Bedingungen
noch atmen (konnte) - da, wo es anderen
schon längst den Atem verschlagen
hätte!»7 Dieser «Sieger über die Grosse Mutter
um jeden-Preis» nimmt das Risiko der eigenen

körperlichen Zerstörung so gleichgültig
in Kauf, wieder HolländerdieZerstörung

der ganzen Welt: «Seine (des Holländers)
Hoffnung, dass die Natur, die Erde, zugrunde

gehen möge, zeigt seinen unstillbaren
und rachsüchtigen Hass auf die Mutter.»8

Anita von Raffay zeigt, wie «Frauenfeindlichkeit

und Selbsthassdes Helden»9 einander

bedingen. Der Held tötet das «Weibliche»

in sich - oder vielmehr das, worüber
das patriarchate Bewusstsein einen
Konsensus geschaffen hat, dass es das Weibliche

sei: Schwäche, Hilflosigkeit, Mitleid
und vor altem die Sexualität. Asketen
täuschen sich vor, die Sexualität besiegt zu
haben, da tritt «in den Visionen dieser heiligen
Männer der Teufel als nackte Frau auf...»10.
Die Askese des patriarchalen Mannes hat
die Verfolgung von Frauen durch die Inquisition

provoziert. «Die Wüstenheiligen sind
aber keine historische Kuriosität, sie sind
noch unter uns»11: Männer, die sich kasteien

- das heisst, die «das Weibliche in sich»
zu besiegen trachten - um Gigantisches zu
leisten.

Frauenblut
Der Kampfdes Helden gegen das weibliche
Blutmysterium: «Das Blut der Frau, die
Menstruation als Frauenmysterium», sagt
Anita von Raffay, «wurde vom Christentum
adoptiert und in das Mysterium des Blutes
Jesu umgewandelt.»12 Zwar glaubten die
Griechen noch in historischer Zeit, dass
Frauen mit ihrem Menstruationsblut die
Fruchtbarkeit der Erde fördern, dennoch ist
es kurzschlüssig anzunehmen, der Mann
habe erst zur Zeit des Christentums dieses
Mysterium «adoptiert». Denn die Männer
haben in einem Jahrtausende währenden
Prozess die kultische Blut-Magie der Frauen

usurpiert. Schon der archaische Heros
hat den kultischen Opfertod auf sich
genommen, um das weibliche Blutmysterium
zu brechen. Dabei pervertiert das natürli¬

che Blutvergiessen der Frau zum unnatürlichen

Blutopfer des Mannes.13 Der Jung-
Schüler Erich Neumann will gar «eine Identität

zwischen dem Herausschneiden des
(männlichen) Herzens und der Geburt»
herstellen.14

Graf Dracula ist ein Vampir, der Teufel,
der Frauenblut trinkt, um seine dämonische

Potenz zu steigern. Anita von Raffay
sieht in der Draculageschichte eine Metapher

für viele heutige Mann-Frau-Bezie-
hungen, die «in Abhängigkeiten und Hörigkeit

verwickelt sind, ihre Faszination als Liebe

begreifen oder als Durchhaltevermögen
ins Positive verkehren. Sie machen aus
ihrer Sucht eine Tugend. Oder sie deklarieren

ihr Aushalten in einer hoffnungslosen
Beziehung als Treue... Um nicht an der
Trennung zu leiden, nimmt man ewiges
Selbstmitleid und die Qualen, die eine

Suchtbeziehung mit sich bringen, in
Kauf.»15 Anita von Raffay deutet dies so:
«Der Vampir ist ein Archetyp, der gerade in
unserer Zeit aktualisiert ist und zu den
suchtartigen Beziehungsmustern
zwischen Frau und Mann eine Erklärung
geben kann.»16

Der Begriff «Archetyp» - sofern er wörtlich

übersetzt ein Urbild der Menschheit
meint - scheint mir unangemessen. Urbildlich

ist das Mysterium des Frauenblutes,
dem in archaischen Gesellschaften
erlösende Kraft zugeschrieben worden ist. Der
Vampir ist neurotisch, lüstern, krank und
teuflisch. Er will das weibliche Mysterium
beherrschen. Das ist nicht archetypisch,
sondern typisch patriarchal - ein Zerrbild
der ursprünglichen Idee, die mit dem
Frauenblut verbunden ist.

Wut, Hass und Zorn
Der Treuebruch des Helden: Jason, der
Medea bei den Göttern die Treue geschworen
hat, weil sie ihm beigestanden hat, um jene
Taten zu vollbringen, die ihn erst zum Helden

gemacht haben, verstösst seine Frau,
um Kreusa, die Tochter des Kreon zu heiraten.

Medea tötet Kreusa aus Rache. Warum
tötet sie nicht Jason, den treulos Wortbrüchigen?

Sie mordet die Rivalin, die selbst
Opfer des Machtspiels zwischen Vater und
Gatten ist. Sie mordet ihre Kinder, um den
Geliebten wenigstens noch einmal emotional

anzurühren, und sei es im Entsetzen!
So sehr ich Anita von Raffays Ansicht teile,
dass eine Frau das Recht auf Gefühle wie
Wut, Hass und Zorn hat, kann ich ihr
dennoch nicht zustimmen, dass uns Medea
«den Umgang mit Liebesverlust» lehre.17
Die Medea des Euripides ist eine patriarchate

Frau, hörig in der Liebe und abhängig
vom Helden selbst in Zorn und Wut. Doch
erst, wenn wir keine Rache mehr nötig
haben, sind wir wirklich frei..

Mit Erschütterung las ich bei Anita von
Raffay das Zitat des Euripides, der seinem
Helden Jason die Worte in den Mund legt:

«So seid ihr Frauen: wenn der Ehe Bund
Durch nichts getrübt wird, fühlt ihr euch
vollkommen wohl;
Wenn dann ein Unfall euer Glück zu stören
droht, gilt euch
Das Beste, Schönste für das Feindlichste.
Nachkommen schaffen sollten sich auf an-
derm Weg
Die Menschen, nicht mehr sollte sein der
Fraun Geschlecht: So träfe niemals Ungemach

die Sterblichen!» (Hervorhebung
G.W)

Der moderne «Jason» ist diesem Ziel recht
nah gekommen...
Anita von Raffay zeigt Möglichkeiten auf,
wie Frauen sich aus unerträglichen
Abhängigkeiten befreien können, führt sie auf
ihren autonom bestimmten Weg, der zum
weiblichen Selbst führt. Dieser Weg führt
über das Alleinsein, das auf sich zu nehmen

Mut verlangt. «ABSCHIED VOM
HELDEN» ist ein vom therapeutischen
Anspruch her hervorragend geschriebenes
Buch, das Frauen, die durch ihre Faszination

von patriarchater Männerherrlichkeit in
Not geraten sind, helfen kann, und das
anderen, die ahnungslos und vertrauensvoll
in die Falte überkommener Beziehungsmuster

getappt sind, zu warnen vermag. Psy-

17



chotherapie ist nur scheinbar Privatsache,
wenn sie sich mit einem individuellen
Schicksal befasst. Das private Drama jeder
Frau hat ebenso gesamtgesellschaftliche
Dimensionen. Insofern ist ABSCHIED VOM
HELDEN auch ein politisches Buch.

Nieder mit den Bastionen!
Da aber Psychotherapie auch mit
seelischen Problemen konfrontiert wird, die
unser Dasein überschreiten - tran-szendieren
- greift sie zwangsläufig nicht nur in die
Politik, sondern auch in die Religion ein. Die
verschiedenen Schichten, welche die politische

Betroffenheit von der theologischen
trennen, werden bei Anita von Raffay oft
nicht klar voneinander geschieden. Die
Autorin subsummiert das politische Problem -
Unterdrückung der aggressiven und kreativen

Potenzen der Frau - wie das religiöse -
die Schuldzuweisung für Sexualität und
Tod an die Frau - psychologisch unter den
Begriff des «dunklen Weiblichen». Darin
sehe ich die Gefahr, dass Frauen glauben,
ihre Befreiung allein politisch durchsetzen
zu können, während die Theologie - oder
jedwede Wissenschaft, die sich heute als
Religionsersatz anbietet - die Bastion
bleibt, in welcher der patriarchale Held sich
verschanzen kann.

Frauen handeln politisch, wenn sie sich
gegen die Unterdrückung der kreativen
Potenzen der Frau im Patriarchat wehren.
Allgemein menschliche Eigenschaften -
aggressive Potenzen wie Durchsetzungsfähigkeit;

aber auch Wut, Hass, Mitleidlosig-
keit - sollen von der patriarchal angepass-
ten Frau nicht gelebt werden. Gerade die
Psychologie C.G. Jungs behält das Recht,
aktiv das Leben anzugreifen, dem Mann

vor: Mit des Mannes «Bewusstseinsklar-
heit» korrespondiere bei der Frau die unbe-
wusste Schicht, die Jung ihren «Animus»
nennt. Der «Animus» stelle das inferiore
Abbild der männlichen Bewusstseinsfunktion
dar. Und die Frau müsse ihren Animus intro-
vertieren: «Der Animus gehört nicht in die
bewusste Beziehungsfunktion, sondern er
sollte die Beziehung zum Unbewussten
ermöglichen... denn alle ebenso bekannten
wie unliebenswürdigen Erscheinungen
rühren einzig und allein von der Extraversion

des Animus her.»18 (Hervorhebung
C.G. Jung) Eine Frau, die ihren «Animus»
extravertiere, sei «vom Animus
besessen.»19

Grenzphänomene der menschlichen
Existenz wie Geburt (Sexualität) und Tod
gehören, weil sie das Dasein der Menschen
überschreiten, zur transzendenten Erfahrung.

Liebe und Tod begrenzen den patriar-
chalen Anspruch, über das menschliche
Dasein in seiner Gesamtheit zu verfügen.
Sie werden als das «ewig Weibliche»
definiert und bedeuten für die Allmachtsphantasien

des patriarchalen Helden das
«Furchtbare» schlechthin. Daher ist es nicht
verwunderlich, dass religiöse Spekulationen

behaupten, die Frau sei dafür
verantwortlich, dass Sexualität und Tod in die Welt
gekommen seien. Das Christentum hat diese

Männerphantasien zum Dogma erhoben.

Jung verfestigt diese theologischen
Projektionsmuster in seinen «Archetypen
der Furchtbaren Mutter», die den Tod in die
Welt bringe, und der «negativen Anima», die
den Mann zur Sexualität verführe - wie die
biblische Eva. So wird die Psychologie zum
Rückzugsort, an dem patriarchale
Denkmuster - nun mit dem Anspruch,
kulturpsychologisch zu argumentieren - überleben
können. Aber als Urbilder am Anfang der
menschlichen Bewusstseinsentwicklung
haben derartige Vorstellungen nicht ge*
standen. Matriarchale Gesellschaften
haben Sexualität und Tod als Geheimnis
verstanden, welchem sich die Menschen im
Ritual anheimgegeben haben.

Die politische Unterdrückung der Frau
unterscheidet sich von ihrer religiösen
Diskriminierung insofern, als alle Menschen
über aggressive und kreative Potenzen
verfügen, während sie über Tod und Sexualität
gerade nicht verfügen.

bewusster Frauen vom patriarchalen
Helden, ihr Rückzug aus männlichen Denknormen

und ihr Mut zum Alleinsein ausreicht,
um patriarchales Heldentum aus der Welt
zu schaffen.

Der patriarchale Mann kämpft unaufhörlich

gegen Gefühle und Ekstase, gegen
Sexualität und Überwältigung durch die Liebe.
Unter der Oberfläche zur Schau gestellter
Männlichkeit liegt er im Kampf gegen seine
Abhängigkeit von der Natur als der
Repräsentation des «Weiblichen» - eine Realität,
die er nicht wahrhaben will und deren
Verdrängung seine Kräfte vollständig
absorbieren. Je weniger ein Mann seine

naturgegebenen Grenzen akzeptieren kann, umso
nötiger hat er es, «männliche», «heldische»
Charaktereigenschaften aufzuwerten.

...als Realität begreifen
Nicht die «Muttergebundenheit des Mannes

ist der herausragendste Grund für die
fatalen «Mann-Frau-Beziehungen in unserer

Kultur21, sondern das Ringen der männlichen

Psyche, die Abhängigkeit von der
«Mutter» zu leugnen. Der patriarchale
Mann bekämpft in jeder Frau die Mutter,
auch in der um zehn Jahre jüngeren Kindfrau.

Die männliche Allmachtsphantasie ist
der Grund für den irrationalen «Freiheitskampf»

des Mannes gegen seine Abhängigkeit

vom Weiblichen, für seine Sucht, die
Natur, die Sexualität und die Frau beherrschen

zu wollen, und für den aussichtslosen
Kampf, Geburt und Tod - ob durch

Naturwissenschaft oder durch theologische
Spekulation - «in den Griff zu bekommen».
Eine erwachsene Beziehung hat nur ein
Mensch anzubieten, der seine Grenzen
akzeptiert. Das bedeutet für den Mann, dass
er seine Abhängigkeit vom Weiblichen als
Realität begreift.

Der «Abschied vom Helden» ist vielleicht
noch am ehesten zu erreichen, wenn zwei
Menschen sich zusagen: «Du hast die Kraft,
das Leben zu bestehen, und ich habe sie
auch. Aber wir dürfen auch schwach sein.
Und wir werden des andern Schwäche
nicht ausnutzen, um Macht über ihn zu
gewinnen.»

Gerda Weiler

«v-i&soi,# neu vuiii n&iu&ri- isao l_ / IUC tyii iczi
Faszination» von Anita von Raffay, Walte
Verlag, Ölten 1989

Anmerkungen
1 Raffay, S. 47
2 Raffay, S. 30
3 Raffay, S. 48
4 Raffay, S. 70
5 Raffay, S. 81
6 Raffay, S. 93
7 ebd.
8 Raffay, S. 94
9 Raffay, S. 70

10 Raffay, S. 67
11 ebd.

Die Abhängigkeit vom
Weiblichen...

«Es gibt noch keinen 'neuen Mann', der zu
den Frauen heute eine Beziehung haben
kann»20, sagt Anita von Raffay. Ist es denkbar,

dass wir - die Frauen - patriarchales
Heldentum abschaffen, wenn wir die
Mechanismen durchschauen, mit denen der
Held die Frau in seine Abhängigkeit bringt
und sie zur Ohnmacht zwingt? Ist es möglich,

dass wir patriarchales Heldentum
überflüssig machen, wenn wir dem trügerischen

Glanz absagen, wodurch der Held
uns fasziniert hat?

Diese Frage stellt sich, wenn wir bedenken,

dass der «Held» das Patriarchat gegen
jede matriarchale Opposition durchgesetzt
und damit das Zeitalter des Mannes in
Gang gesetzt hat mit seiner Geschichte
und mW seiner Psychologie. Es bleibt daher
eine offene Frage, ob der Abschied selbst-

12 Raffay, S. 109
13 Weiler 1985, S. 85 ff.
14 Neumann, S. 192
15 Raffay, S. 112
16 Raffay, S. 103
17 Raffay, S. 179
18 Jung, Beziehungen, S.
19 ebd. S. 104
20 Raffay, S. 164
21 Raffay, S. 18

103

Literatur Kramer, Samuel Noah: Geschichte begin
mitSumer, München 1959

Jacobi, Jolande: Die Psychologie C G Jungs Z
rieh/Stuttgart 1959

Jung, Carl Gustav: Von den Wurzeln des Bewuss
seins, Zürich 1954
ders. : Die Beziehungen zwischen dem Ich und dem U
bewussten, Ges. Werke, Bd. 7, Ölten 1964 (1928)
Neumann, Erich: Die Grosse Mutter, Ölten 1974

Weiler, Gerda: Der enteignete Mythos. München 198

18


	Das Ende einer Faszination : Abschied vom Helden

