
Zeitschrift: Frauezitig : FRAZ

Herausgeber: Frauenbefreiungsbewegung Zürich

Band: - (1989-1990)

Heft: 31

Artikel: Wie frei macht die Frauenbefreiung?

Autor: Bennholdt-Thomsen, Veronika

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1054372

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1054372
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ie frei
«Wer kämpft, hat schon verloren», hält Veronika Bennholdt-Thomsen,
Vertreterin des Ökofeminismus, provozierend der Frauenbewegung

entgegen. Anstatt Gleichberechtigung zu propagieren und den Männern

nachzueifern, würden wir besser bei unserer Stärke, unserer
Reproduktionsfähigkeit, bleiben. Die Rettung vor dem Ökokollaps sieht Veronika

Bennholdt-Thomsen allein in derRückkehrzur Subsistenzwirtschaft und
im Einbezug unserer ursprünglichen Spiritualität.

V
'

•*

Meine provokante Frage: «Wie frei macht
die Frauenbefreiung?» entspringt meiner
eigenen Geschichte in und mit der Neuen
Frauenbewegung und zeigt, wo mich der
Schuh drückt: So frei, wie wir gehofft
hatten, macht sie gar nicht. Wir alle sehnten
uns immer wieder danach, auch wenn wir
uns als Teil der autonomen Frauenbewegung

verstanden, in diesem zwar starren,
aber dennoch anscheinend sicheren, fest
gefügten Rahmen einen Platz zu haben.
Wir wollten, dass Vater Staat uns gütig
aufnimmt in seinem Haus. Wir wollten nicht
länger die Sklavinnen darin sein, sondern
wir wollten so sein wie die Herren. Dabei
hätten wir wissen müssen, dass das nicht
geht. Das Haus kann ohne die Sklaverei
nicht als das erhalten bleiben, was es ist.
Haben wir uns in diesem Widersinn vergangen?

Ist das ein Grund für das Gefühl von
Enttäuschung, das nach 20 Jahren
aufkommt? Ich glaube schon.

-• • Gleichheit und Freiheit
Ihr Frauen vom autonomen Frauenzentrum
Zürich schafft es, diesen Widersinn in einen
einzigen Satz zu packen, der mir das
frauenbewegte Bewusstsein der gegenwärtigen

Situation so getreu wiederzugeben
scheint, dass es treffender nicht sein könnte.

Ihr sagt: «Seit 20 Jahren und mehr stellen

wir, Frauen aus der Frauenbewegung,
immer wieder neu die alten, noch immer
gültigen Forderungen nach Gleichberechtigung

(gleicher Lohn, gleiche Rechte,
Selbstbestimmung der Frauen) und nach

einer Feminisierung der Gesellschaft, d.h.
keine Profitwirtschaft auf Kosten der
Benachteiligten, hier oder sonstwo auf der
Welt.»

Da steht also, wir wollen alles, Freiheit
und Geld, und zwar für alle Frauen auf der
ganzen Welt. Ich frage mich, ob das wohl
gehen kann, ob beides miteinander vereinbar

ist. Ich glaube nein. Die moderne
Wirklichkeit, so will ich im folgenden argumentieren,

stellt uns vielmehr vor die Alternative:
Freiheit oder Geld.

So viel ist sicher, - das Alle, im Sinne von
Geld und Gütern, wird dadurch, dass einige
alles haben, wie üblich schnell erschöpft
sein. Gut, - Ihr meint, es solle gerecht verteilt

sein. Das würde aber heissen, dass
jede gleich wenig von dem grossen Alle
bekäme. Oder glaubt Ihr etwa an die Möglichkeit

der unendlichen Erfüllung aller Wünsche,

an die grenzenlose Machbarkeit?
Wenn Ihr nicht daran glaubt, dann müsstet
Ihr aufhören, den Traum vom gleichen Lohn
zu träumen. Denn wenn Frauen hier gleich
viel Lohn bekommen, wie Männer hier,
dann bedeutet das, dass die Frauen «sonstwo

auf der Welt» fortgesetzt miserabel
ausgeplündert werden. Und wenn Ihr keine
Profitwirtschaft wollt, so dass es keine
Benachteiligten mehr gibt, auf deren Kosten
das Ganze stattfindet, wie Ihr schreibt,
dann bedeutet das, dass wir alle anders zu
leben bereit sein müssen. Genau das, so
meine ich, ist es an der Zeit, uns klarzumachen.

Und zwar nicht in erster Linie wegen
der anderen Frauen, sondern unser selbst

und unserer Befreiung als Frauen willen.

Wieviel Freiheit hat uns die Frauenbefreiung

bishergebracht? Am Anfang, finde ich,
hat sie uns unglaublich frei gemacht. Die
Entdeckung der Gemeinsamkeiten verlieh
uns eine bislang unbekannte Stärke. Wir
stürmten voran und niemand schien uns
aufhalten zu können. Was geschah, war,
dass wir lernten, uns Frauen zu lieben, weil
wir Frauen sind. Das war unendlich befreiend.

Vorbei war die Zeit, in der wir glaubten,
uns voneinander abgrenzen zu müssen, als
es darum ging nach dem Motto «Spiel nicht
mit den Schmuddelkindern», nichts mit
denen zu tun haben zu wollen, die unten sind,
weil sie «nur» Frauen sind.

Aber war nun mit der Neuen Frauenbewegung

die Zeit der Abgrenzung von Frauen
gegeneinander wirklich vorbei? Ich erinnere

nämlich auch, mit welch eisiger Abwehr
dann gerade in Frauenbewegungszusammenhängen

auf meine Erkenntnis, dass in
dieserGesellschaft alle Frauen Hausfrauen
sind, reagiert wurde.

Die von der Neuen Frauenbewegung neu
entdeckte Gemeinsamkeit von Frauen,
jene Entdeckung, die uns solche Stärke
verlieh, bezog sich doch nicht auf das ganze

Spektrum von weiblicher Existenz,
sondern hatte ihr eingegrenztes Thema und
Ziel. Jetzt wollten wir das, wofür wir vorher
einzeln und in Abgrenzung gegeneinander
gekämpft hatten, kollektiv einlösen: Die
Anerkennung und Aufnahme durch die Ge-

8



macht die
Seilschaft der Herr-schenden, der Männer
eben. Wir wollten die Gleichheit mit ihnen,
anstatt unser Eigenes zu schaffen. Deshalb
auch hielt sich in der Frauenbewegung die
Ablehnung gegenüber den Hausfrauen
und Müttern so hartnäckig. Anstatt unsere
eigenen neuen Formen der Weiblichkeit zu
suchen, wurde aus der Ablehnung der
erniedrigenden herr-schenden Konstrukte
von Weiblichkeit eine Ablehnung von
Weiblichkeit insgesamt. Weite Teile der
Frauenbewegung selbst dachten biologistisch.
Mutterschaft und die direkte Überlebensarbeit,

Hausfrauenarbeit eben, galten als
unfeministisch. So gab es im Umkreis der
Weiberräte durchaus Frauen, die sich deshalb
sterilisieren Hessen. Putzen, Kochen, ja
gastfreundlich auf die anderen zuzugehen
galt als typisch weibliche, unentgeltliche
Beziehungsarbeit, und so herrschte in den
WGs und Frauenzentren bald Langeweile
und Kühle, die frieren machte. Und auf
diesem Wege ging unsere anfängliche Power
verloren und das Gefühl, dass die
Frauenbewegung frei mache.

Wir fingen an zu kämpfen. Freilich, wenn
eine den Herrschenden etwas abringen will
von ihrer Herrschaft, dann bleibt ihr auch
gar nichts anderes übrig. Das aber war
unser erklärtes Ziel: gleicher Lohn, gleiche
Posten, gleiche Arbeit, gleiches Geld. Statt
unsere Unterdrückung durch dieses
patriarchalische System mit der Aufkündigung

der Mittäterschaft zu quittieren und zu
sagen: kein Lohn, keine Posten, andere
Arbeit, kein Geld.

So aber haben wir uns abgekämpft und
unsere Power verschleudert. Die einen mehr,
die anderen weniger haben wir gekämpft
gegen etwas, anstatt alle zusammen
schöpferisch zu sein für etwas, für eine
Frauenwelt. Denn, haben wir bekommen,
was wir wollten? «Nein», sagt Ihr auf Eurem
Flugblatt ganz richtig. Vielmehr hat das
gleiche Ziel, wie die Männer, hat der Kampf
uns Verhaltensweisen diktiert, die wir doch
eigentlich verabscheuten. Normierung, ein
Ausrichten der Reihen und Konkurrenz
hielten erneut Einzug; es bildeten sich
Gruppen und Gruppierungen, die sich
gegeneinander abgrenzten, anstatt sich an
ihrer Vielfalt zu freuen. Schliesslich haben
Frauen doch, dank ihrer geringeren
Militarisierung gegenüber Männern das histori¬

sche Glück, naturwüchsig vielfältiger zu
sein, aber es fiel ihnen schwer, dies wertzu-
schätzen.

Was uns Stärke gegeben hatte, war die
Nähe, war die Liebe zwischen den Frauen -
als Schwestern, als Geliebte, als Mütter, als
Töchter und als Freundinnen - und war die
Wertschätzung des eigenen Geschlechts
und unserer Selbst, und nicht der Kampf.
Nach dem Motto «wer kämpft, hat schon
verloren» wären wir besser bei dem geblieben,

hätten uns gefragt, wie wir das, was wir
da hatten, ausbauen könnten.

Es war die Egalität, die wir zwischen Frauen
entdeckt hatten, die uns diese stürmische
Kraft verliehen hatte, aber wir gaben sie auf
zugunsten des Versuches, uns einzuordnen

in die Hierarchie der Männergesellschaft.

Gleichheit und Gemeinsamkeit wurden

umgemünzt in Formierung, ein
typisches Phänomen von Hierarchien, während

Egalität ungeordnetes, lebendiges
Durcheinander von Gleichen wäre.

Wir waren der Überzeugung, wir kämpften
für unser gutes Recht, auch einmal «Oben»
zu sein. Wir wollten was Höheres sein,
geachtet werden. Besser aber ist es, gleichmütig

spottend da «Unten» zu bleiben,
selbstbewusst, mit den eigenen Werten,
ohne die da «Oben» nachzuahmen, ja
nachzuäffen, nämlich das weibliche
Geschlecht mit einer männlichen Maske zu
versehen.

«Gutes» Recht von Frauen hingegen -
Naturrecht, das Recht von Natur aus, von
Geburt her nämlich - ist in Wirklichkeit, auf die
da «Oben» zu pfeifen, weder deren Achtung
zu erbitten noch zu erkämpfen, auch nicht
deren Gerechtigkeit oder ein Stück ihrer
Herrschaft. Denn wir haben unsere eigene
Stärke, wir brauchen keine andere über
uns. Am Anfang, als wir das genauso
empfanden, behaupte ich, fühlten wir uns frei.
Aber wir haben dieses Gefühl wieder verloren

- als kollektives Gefühl zumindest.

Weiblichkeit und Freiheit

Ich höre schon die Gegenstimmen: Das ist
idealistisch, ein schöner Traum; die Wirk¬

lichkeit sieht anders aus, denn die Frauen
hätten nichts in Händen, sie seien arm. Worum

es ginge, sei die Ökonomie, sei die
Erwerbsarbeit, sei das Geld. Andererseits
aber sind wir uns alle darin einig, dass uns
20 Jahre Kampf in der Frauenbewegung
weder den ersehnten Platz in der Ökonomie
und in der Erwerbsarbeit, noch das Geld
gebracht hat, und ich möchte hinzufügen,
auch niemals bringen wird. Denn diese
Ökonomie ist patriarchalisch, die Erwerbsarbeit

ist sexistisch strukturiert und das
«viele Geld» ist immer Männergeld.

Die moderne Wirtschaft, sei sie kapitalistisch

oder sozialistisch, islamisch oder
christlich, ist auf dem Rücken von Frauen,
deren Erniedrigung und Beleidigung
errichtet. Ihre Prinzipien der allumfassenden
technologischen Machbarkeit, der
Zerstückelung, des beliebig neuen
Zusammensetzens, der Maximierung und Normierung

stehen im Gegensatz zur lebensschaffenden

Fähigkeit von Frauen. Grundlage
dieser Ökonomie ist ein lebensverachtender

Umgang mit der Natur, dessen
Voraussetzung Frauenverachtung ist. So hängt die
Geschichte der Naturzerstörung eng mit
der der Frauenunterdrückung zusammen.
Denn Weiblichkeit ist mehr als nur ein Symbol

für lebenspendendes natürliches
Wachstum, ihre Wertschätzung ist ein Prinzip,

das die soziale Organisation, den
Zusammenhang von Mensch und Natur und
die Wirtschaftsweise prägt. Umgekehrt
gehört die Verachtung der Frau aufgrund des
Geschlechts, aufgrund ihrer Weiblichkeit
zur modernen Wirtschaftsweise, da diese
gerade darauf beruht, dass nur das künstlich

Produzierte, das beliebig Repetierbare
gegenüber dem organisch natürlich
Gewachsenen den Vorrang hat. Dass die
Frauenverachtung nicht nur ein nebensächliches

Begleitelement der modernen Ökonomie

ist, sondern jede konkrete Frau in der
ganzen sozialen Brutalität, die das bedeutet,

trifft, liegt an dem unversöhnlichen
Widerspruch, der über Existenz oder Nichtexi-
stenz der Kapital- und Männerherrschaft
entscheidet. Er besteht darin, dass die
moderne Technologie-, Geld- und Warenökonomie

nur unter Verleugnung, in gewaltsamer

Abgrenzung und mittels Totschweigen
der natürlichen Produktivität funktionieren
kann. Sie muss das Wissen um eine andere
Ökonomie aus dem Gedächtnis tilgen,
denn das künstlich Produzierte könnte in of-

9



Frauen
fener Konkurrenz zur natürlichen Lebendigkeit

nicht bestehen. Unter diesem
Gesichtspunkt wird einsichtig, dass das
Lebendige nicht Wert sein darf und im Gegensatz

zum industriell Produzierten keinen
Geldausdruck hat, dass die Arbeit der Frauen

für das direkte Überleben unbezahlt ist,
ja sogar, dass die Frauen aufgrund ihres
Geschlechts als Personen entwertet werden

und ihre Arbeit, einfach, weil sie
Frauenarbeit ist, weltweit gering bezahlt
wird. Denn die Niedrigbewertung liegt nicht
an den Jobs, sondern am Frausein.

Schliesslich ist die Biologie der Frau, die
Gebärfähigkeit von der Frau nicht zu trennen.

Und da das Von-Natur-aus-Lebendige
in der modernen technologisierten Welt als
Eigenständiges verdrängt und nur noch wie
eine untergeordnete tote Sache als Rohstoff

benutzt wird, trifft der Bann auch die
Frauen.

Das ist der Grund, warum wir Frauen in der
weltweit herrschenden Maximierungswirt-
schaft keinen gleichen, geschweige denn
guten oder befriedigenden Platz erhalten
können, - es sei denn, wir entledigten uns
unseres Frauseins. Tatsächlich hat so manche

feministische Theoretikerin genau
davon geträumt, - so die Sozialistinnen Simone

de Beauvoir und Shulamith Firestone.
Und die neueste biotechnologische
Entwicklung ist eifrig bemüht, dies zu
erreichen. Aber immer mehr Frauen wird klar,
dass sie diesen Weg nicht wollen und die
Frauenbewegung setzt sich vehement
gegen den Genozid des weiblichen
Geschlechts zur Wehr.

Dennoch passiert es immer wieder, dass
denjenigen, die wie ich den Zusammenhang

von Natur und Weiblichkeit, von
Gebärfähigkeit und weiblicher Stärke in den
Mittelpunkt der Überlegungen zur
Frauenbefreiung stellen, Biologismus vorgeworfen
wird. Wirklicher Biologismus jedoch, d.h.
die Reduzierung der Frau auf die Gebärfähigkeit,

speist sich ja gerade aus dem
Abtrennen und Ignorieren der Natur der Frau,
so als habe sie keine. Auf diese Weise wird
die weibliche Biologie des Menschlichen
beraubt und kann beliebig weiter
zerstückelt und manipuliert werden. Damit
wiederholt sich nur nochmals das, was im
gesamten Prozess der Moderne im
Umgang mit der Natur exekutiert worden ist:
Sie wird entseelt, entlebendigt und ver¬

sachlicht. Die Stärke und die Freiheit der
Frauen hingegen liegt im Akzeptieren, im
Identifizieren mit der eigenen Leiblichkeit,
denn nur so ist Selbstwertgefühl, Selbstbehauptung

und lebendige Entfaltung möglich.

Diese Erfahrung, so meine ich, haben
wir in den ersten Jahren der Frauenbewegung

ein Stück weit gemacht.

Freiheit oder Geld

Wir haben ihr aber nicht vertraut, -
vielleicht war uns dies, zumindest mehrheitlich
nicht, historisch auch nicht möglich -
sondern wir haben bei der Suche nach Sicherheit,

nämlich Überlebenssicherheit ohne
ständige Abhängigkeit und Gewaltdrohung,

auf den Kampf gegen die Armut
gesetzt. Dabei sind wir der wirklich
lebenzerstörenden Ökonomie aufgesessen, anstatt
uns von ihr abzusetzen. Uns fehlte ein
anderer Begriff von Überlebenssicherheit und
Reichtum, den wir nun, angesichts des
rapiden Fortschreitens der Zerstörung der
tatsächlichen natürlichen Lebensgrundlagen
leichter gewinnen können.

Denn, waren wir, sind wir wirklich arm?
Sind wir am Verhungern? Kaum, zumal hier
in Europa und erst recht in der Schweiz
nicht, denn wir profitieren von der Zugehörigkeit

zu den Ländern, die die Weltwirtschaft

beherrschen. Je mehr in unseren
Ländern angehäuft wurde, je höher der
Warenberg wuchs, umso ärmer und unsicherer

fühlten wir Frauen uns. Ein Paradox, das
einer Erklärung bedarf. Obwohl das Gefühl
nur relativ galt, hatte diese Besorgnis
dennoch so viel Gewicht, dass sie unseren
Aufbruch als Frauen regieren konnte. Sie
dirigierte uns in «Richtung: Mitmachen».

Zur gleichen Zeit gab und gibt es genügend
Frauen auf dieser Welt, die tatsächlich
hungern, also nicht nur relativ gesehen arm
sind. Hängt unsere Angst um unseren
Reichtum mit ihrem Hunger zusammen?
Ich glaube schon. Die Angst macht, dass
wir verbohrt an einer Ökonomie festhalten,
ja unbedingt an ihr mitmachen wollen, die
die Frauen und Kinder «sonstwo auf der
Welt» in den Hunger treibt. Sie vermag uns
die Einsicht zu versperren, dass unter dem
Vorzeichen dieser Ökonomie sich auch die
Hungerhilfe und das Leihen von Geld in ihr

Gegenteil verkehren, ja das Gegenteil sind.
Denn die Weizen- und Nahrungsmittelhilfen

zerstören häufig genug auch noch die
letzten einheimischen Fähigkeiten, die
eigenen Lebensmittel zu produzieren, bis
schliesslich wirklich das Überleben von
den fortgesetzten Almosen abhängt. Und
was die Verschuldung anbelangt, so ist uns
inzwischen klar, dass es sich dabei um die
moderne Form der kolonialistischen
Plünderung handelt.

Wir haben so lange gebraucht, bis wir
merkten, wie zerstörerisch diese Ökonomie
ist, weil wir hier in einer Gegend, der Ersten
Welt, leben, in der 90% der Rohstoffe der
Welt konsumiert werden. Aber auch das
Beutemachen währt nicht ewig. Es wird uns
hier aus den gleichen Gründen, wie Frauen
sonstwo auf der Welt, tatsächlich in den
Hungertreiben, da Boden, Luft und Wasser
zerstört werden. Insofern ist unser Gefühl
der wachsenden Unsicherheit, das zusammen

mit dem anschwellenden Warenberg
wächst, so paradox auch wieder nicht.

Und noch eine andere Angst beeinflusst
das Geschehen und hindert an anderen
Einsichten und Orientierungen: Es ist der
Faschismusvorwurf, der in der BRD sicher
noch mehr als bei euch schon fast wie ein
Denkverbot wirkt. Die Wertschätzung der
Mütterlichkeit und weiblicher handwerklicher

Fähigkeiten gerät dabei ebenso in
Verdacht, wie die Subsistenzorientierung, d.h.
die Überzeugung, dass wir uns auf den
Konsum der Früchte unserer eigenen
natürlichen Umgebung und unserer eigenen
Arbeit konzentrieren sollten, um eine
Existenzsicherung ohne Raubbau praktizieren
zu können.

Dabei ist all diesen polarisierenden Wertungen

von faschistisch, konservativ, rechts,
links, kapitalistisch, sozialistisch eines
gemeinsam, dass damit nämlich die entscheidende

Frage der Moderne vermieden wird:
Wie hälst du es mit dem lebens-, natur- und
frauenverachtenden technologischen
Fortschritt? Allen nämlich geht es immer nur
um den Anteil an der Beute aus der
Naturplünderung, nicht aber um die Abschaffung
des Beutemachens: den einen vorgeblich
um den gerechten Anteil aller, die anderen
definieren ihn durch Rasse- und
Nationenzugehörigkeit, die Dritten wiederum faseln
von Verantwortung. Frauen sind dabei im

10



befreiung
allgemeinen als Objekte im Rahmen der
Naturaneignung subsumiert. Auch die
vorgebliche Hochschätzung der Mütterlichkeit
des nationalsozialistischen Faschismus
hatte in Wirklichkeit das gleiche Ziel: die
Ausplünderung der Frauen durch
verschärfte Hausfrauisierung mittels der
verlogenen Idealisierung und Entökonomisie-
rung der Arbeit der Frauen und Mütter, ja
der Personen selbst. Was Frauen taten, war
ab nun erst recht keine Ökonomie, keine
Arbeit mehr. Deshalb galten die Frauen für die
Fliessbandarbeit als besonders gut geeignet.

Meine Vision für uns Frauen ist ein enger
Zusammenhang von Arbeit und Leben, das
heisst von alltäglichem Handeln und der
Produktion des Überlebens. Dazu gehört
die Vermeidung der Wachstumsökonomie,
was sowohl Reduzierung der Waren - wie
Müllberge - meint, als auch der Zwänge
hinsichtlich der Arbeitsabläufe und der
speziellen Knechtung von Frauen für ein
Geldeinkommen. Weg und Ziel ist die Befriedigung

der lebensnotwendigen Bedürfnisse,
was auch die Bedürfnisse an Schönheit,
Musse, Glück und Achtung beinhaltet, kurz
ein frauen-würdiges Leben und zwar für
uns hier wie für andere Frauen «sonstwo
auf der Welt» auch. Zur Vision gehört ferner
anstelle der Ausplünderung der Natur das
Produzieren in enger Kooperation mit ihr
und das heisst auch Kenntnis der uns
unmittelbar umgebenden Landschaft und
natürlichen Bedingungen und unmöglich
Raubbau. Zentral dabei ist unsere
Unabhängigkeit, d.h. unsere eigene Kontrolle
über Arbeit und Produkte, so dass wir sie
stolz und gütig anbieten können, anstatt sie
als durch das Geschlecht verschuldete
Dienste ableisten zu müssen. Dann würden
wir nicht länger auf Kosten der
Lebensgrundlagen anderer Frauen konsumieren.
Unsere Egalität und Vielfalt fänden Platz
anstelle der diktierten hausfrauisierten
Einheitskultur. Unter diesen Bedingungen
braucht der weibliche Körper weder abgelehnt

noch kontrolliert zu werden, sondern
darin ist vielmehr Quelle der Kraft, der
Kenntnisse und des (Über-)Lebens selbst.

identifizieren, was in dieser Gesellschaft
als «Oben» gilt, uns nach unseren unmittelbaren

Bedürfnissen fragen, was davon nötig

und was vielmehr schädlich ist und uns
auf uns Frauen konzentrieren, denn die Liebe

und Achtung, wie die Kenntnisse und die
Arbeit werden nur aus unserer Gegenseitigkeit

kommen. Wir können uns des
Zwangs, uns erst wohl und sicher zu fühlen,
wenn wir viel Geld und alle Güter dieser
Erde zur Verfügung haben, direkt entledigen.

Wir können, was unseren Körper,
unsere Landschaft und unsere Stärke anbelangt,

«bei uns bleiben». Wir können direkt
dafür sorgen, dass die Subsistenzproduk-
tionsmittel, mit denen wir arbeiten, auch
uns gehören, die Wohnung, die Küche,
dass wir unser Territorium haben. Das ist
nicht viel, aber wichtig. Besser haben es die
Bauerstöchter. Sie können das Land
übernehmen, das ihre Brüder nicht haben wollen,

weil es keine Rendite abwirft. Land
müsste sowieso immer in Frauenbesitz
sein. Wenn die Frauen das Land besitzen,
können die Männer getrost das Geld
haben. Vor allem aber können wir dafür
sorgen, dass die Kinder wirklich zu uns gehören.

Bei uns heisst das, nach Möglichkeit zu
vermeiden, den Vater des Kindes zu heiraten.

Wenn ich rückblickend nochmals frage,
wie frei die Frauenbefreiung macht, dann
meine ich, dass uns in erster Linie unsere
Teilhabe am Traum der Männer, dass die
Freiheit jenseits der Grenzen unserer
menschlichen, weiblichen wie umgebenden

äusseren Natur liege, beschädigt hat.
Das ist eine wichtige historische Erfahrung
der 20 Jahre Neue Frauenbewegung. Die
Perspektive der Frauenbefreiung liegt in
der Beschränkung, im anerkennen der
Grenzen, die dann aufhören solche zu sein,
weil an die Stelle eines Wahns, des Mach-
barkeitswahns nämlich, die eigene Stärke
tritt, die Identität mit uns selbst, die das
Erleben und Ausleben des eigenen Wertes
erlaubt.

Spiritualität und Frauenbefreiung

Ich verstehe die skizzierte Vorstellung aber
nicht als Utopie, sondern ich verbinde damit

eine unmittelbare Handlungsperspektive:
Wir können aufhören, uns mit dem zu

Ich bin der Überzeugung, dass eine andere
Ökonomie ohne Spiritualität nicht machbar
ist. Erst wenn wir ein anderes Gefühl für Natur,

d.h. unsere eigene weibliche, körperli¬

che als auch die uns umgebende Natur
finden bzw. wiederfinden, werden wir auch
anders damit umgehen können. Erst wenn wir
den eigenständigen Geist von Natur erkennen

und als Gegenüber akzeptieren, wird
es möglich sein, den grenzenlosen Hochmut

fahren zu lassen, der darin besteht zu
glauben, als Spezies Mensch und erst recht
als Weisse das Recht zu haben, über alle
Güter dieser Welt verfügen zu können,
ohne je etwas für deren konkrete Reproduktion

getan zu haben. Darin steckt eine
pervertierte, männliche, kriegerische, zerstörende

Haltung, die umso perverser wirkt,
wenn Frauen sie einnehmen. Dennoch ist
sie nach wie vor die durchschnittliche
europäische Verbraucherinnen-Haltung.
Skrupellos wird geglaubt, alles von dieser Erde
konsumieren zu dürfen, unabhängig von
Ort und Zeit - Erdbeeren im Winter, Blumen
aus dem Sahel. Alle Flecken der Welt dürfen

betreten, durchwühlt und abgenutzt
werden - die Alpen durch die Skifahrerln-
nen ebenso wie die Strände der Südsee,
der Himalaya oder der Regenwald.

Dabei kann heute keine mehr sagen, sie
habe von nichts gewusst. Dennoch wird als
Person kaum Verantwortung übernommen.
Auf der anderen Seite aber wird über die
Entmündigung und den Zwang durch das
System geklagt. Ich meine damit gerade
auch uns Frauen. Dabei schaden wir uns
dadurch selbst, ja, masochistisch wirken
wir an der Zerstörung von Weiblichkeit mit.
Anhand von Thailand mag uns dies deutlich

werden. Die Profanisierung der Strände,

der Wälder und Tempel hat vor den
Frauen nicht haltgemacht. In Thailand wird
auf allen Ebenen Beute gemacht. Der Weg
dorthin ist scheinbar völlig unspektakulär:
es wird einfach alles und jedes in Ware und
Geld verwandelt. Die Transformation
geschieht durch die Entleerung des konkreten
Sinnes oder Geistes und damit des
eigenständigen Wortes. Symptomatisch
allerdings ist, dass am Anfang dieser Entwicklung

die Gewalt steht, die Vergewaltigung.
In der Folge des Vietnamkriegs sind
thailändische Frauen massenhaft in die Prostitution

getrieben worden. Heute sind es
nicht mehr US-amerikanische Waffenträger,

sondern bundesdeutsche und
schweizerische Geldträger, die die Frauen wie
eine Sache benutzen. Das ist bekannt,
dennoch fahren z.B. Frauen, die degi
Frauenkulturzentrum eng verbunden sind, als Tou-

11



o
ristinnen an thailändische Strände. Was
zum Teufel haben sie dort zu suchen? Wenn
sie wenigstens eine Freundin besuchen
würden, die zu gewinnen übrigens einfach
wäre.

Auch in Zürich bietet jede Bar asiatische
Frauen mit grossformatigen Nacktfotos zur
Benutzung an. Aber sie sind ja, wie der
thailändische Strand, nur eine anonyme, billige
Ware.

Ist es wirklich so schwer, den Zusammenhang

zwischen beidem zu erkennen? Und,
was gibt uns Frauen hier die Garantie, dass
die Profanisierung unserer Landschaft, der
natürlichen Grundlagen unseres Überlebens

nicht die gleichen Folgen hat wie für
die thailändischen Frauen?

Es gibt einen Zusammenhang zwischen
dem herr-ischen Glauben, ein Verfügungsrecht

über alle Güter dieser Erde zu haben
und der Erniedrigung von Frauen. Es ist der
herr-ische, kriegerische, mörderische Van-
dalismus, der nicht nur vor nichts
haltmacht, sondern der die Unterwerfung und
Entwürdigung alles Lebensschaffenden
braucht, um sich selbst zu betäuben, um
den lebendigen Geist, die Spiritualität aus
sich selbst auszutreiben, um schliesslich
aus den Menschen selbst eine gepanzerte
Waffe zu machen. Mit der weltweiten
Verallgemeinerung, der Entseelung von Natur,
durch die Verallgemeinerung des
internationalen Geld- und Warenmarktes, - so z.B.
durch die grüne Revolution in Thailand -
verliert sich auch endgültig die patriarcha-
le, väterliche Güte, die neben der Gewalt
über die Frauen immerhin noch eine
schützende Geborgenheit mit sich brachte. Das
naturwissenschaftliche Auseinandertrennen,

Sezieren und Experimentieren im
Dienste der Geldwirtschaft hat auch die
menschlichen Beziehungen vollends
zerstückelt. Der Sexismus, der Affront jeden
Mannes gegen jede Frau aufgrund des
Geschlechts ist das Ergebnis. Durch diese
Zerstückelung aber, dadurch, dass Frauen
individuell auch Geldträgerinnen sind, ist,
historisch gesehen, die Möglichkeit ihrer
Mittäterschaft am herrschenden Vandalis-
mus gegen die Natur erst direkt gegeben.
Diese Mittäterschaft trägt die scheinbar
harmlose Maske des Konsumismus.

Auch die Meinung, die eigenen Hände in

Unschuld waschen zu können, weil es
bloss anonyme Waren sind, die da konsumiert

werden, ändert dennoch nichts an der
Tatsache, dass es konkrete Produkte,
Früchte, Güter sind. Der Warencharakter
verleiht keine Generalabsolution. Im
Gegenteil, er birgt den Sündenfall. An der Frau
wird es deutlich: dadurch, dass sie zur
Ware wird, hört sie nicht auf, konkrete,
beseelte, leidende Person zu sein. Umgekehrt
wird aber jede konkrete Frau durch den
Warencharakter von Weiblichkeit stereotypisiert,

normiert und entlebendigt. Die
allgemeine Diffamierung der Weiblichkeit, ihre
Entwürdigung zu etwas Käuflichem
beinhaltet eine Gewaltdrohung für jede von uns.

Spiritualität ist notwendig, um die Sinnentleerung,

Seelen-entleerung zu überwinden
und damit die Entlebendigung der Verhältnisse

zwischen Mensch und umgebender
Natur ebenso aufzuheben wie die zwischen
Menschen. Die grösste Hürde dabei, so
vermute ich, ist unsere Gewöhnung an die
Abstraktheit, die durch das allgemeine
Äquivalent Geld in alle unsere Verhältnisse
Einzug gehalten hat. Damit Hand in Hand
hat sich eine Verantwortungslosigkeit für
die eigenen Handlungen entwickelt, die
eng mit einer grossen Unsicherheit im
Gefühl für den eigenen Wert, dem Selbstwertgefühl

und entsprechend der
Selbstbehauptung verknüpft ist. Daher das Streben
nach «Oben», zumal nach dem Geld, das
das «Oben» signalisiert. Und so entsteht ein
wirklicher Teufelskreis.

Einer der Versuche, diesen zu durchbrechen

und eigene Werte und eine Frauenkultur

zu finden, ist, so glaube ich, der Spiritualismus

in der Frauenbewegung. Ob damit
allerdings mehrheitlich auch eine Bewusst-
heit verknüpft ist, auf diesem Weg zu einem
anderen Wirtschaften gelangen zu können,
weiss ich nicht. So, wie eine andere Ökonomie

ohne Spiritualität nicht machbar ist,
kann ich mir aber eine Spiritualität ohne
Ökonomie auch nicht vorstellen. So ein
Herangehen würde meiner Hochschätzung
von Spiritualität zuwiderlaufen. Sie ist zu
bedeutend, um immateriell zu bleiben, leere

Formel ohne Konkretion.

In der modernen Gesellschaft jedoch laufen

wir Gefahr, in den Dualismus «Spiritualität
versus Ökonomie» zu verfallen. Denn wir

glauben von der modernen Wirtschaft auf¬

grund ihrer Seelenlosigkeit, was die Theorien

über sie verbreiten, dass sie nämlich
ausschliesslich sachlich-rational ohne
jegliche geistige Glaubenssätze oder spirituelle

Postulate funktioniere. Spiritualität
erscheint den Kritikerinnen der patriarchalen
Gesellschaft dann als der Gegensatz zum
vorgeblichen Nur-Materialismus der
herrschenden Ökonomie. Dem ist aber nicht so.
Gerade ein Schweizer Wirtschaftswissenschaftler,

Binswangen hat sehr schön
aufgezeigt, dass die Wachstumsökonomie
einem alchemistischen Prinzip folgt, indem
sie alle in den magischen Prozess der
Verwandlung - jetzt nicht mehr von Blei zu
Gold, sondern von Geld in Wert, glauben
macht. Geld, ein Stück Papier, vermittelt die
Illusion, sich in Konkretes, in Essen und
Trinken verwandeln zu können, so, als
handle es sich um einen schöpferischen
Akt. Aber aus nichts kommt nichts: Die
konkreten Werte kommen aus der geplünderten

Natur. Die moderne Ökonomie hat also
durchaus ihren «spirit», nur ist es der Geist
der Verachtung von Natur - eine Allmachtsphantasie,

die glaubt, über magische Kräfte
zu verfügen und sich deshalb die Missachtung

der schöpferischen Kraft des Lebendigen

leisten zu können. (H.Ch. Binswangen
Geld und Magie, Stuttgart 1985).

So meine ich, dass eine feministische
Spiritualität, die sich als antiökonomisch oder
nicht-materiell versteht, in Wirklichkeit der
zerstörerischen Magie der modernen Geld-
und Warenwirtschaft nur Vorschub leisten
würde. Sie ist dann dem zentralen Irr-Glau-
benssatz des patriarchalen, naturwissenschaftlichen

und ökonomistischen Denkens

aufgesessen, dass es eine Trennung,
wenn nicht gar Gegensatz zwischen Geist
und Materie gebe. Dies wiederum ist
Voraussetzung eines Glaubens an ein Jenseits
und für das Streben nach Höherem, weg
vom Makel der Geburt aus einem weiblichen

Körper. Frauenbefreiend ist für mich
eine Spiritualität, die die Ablehnung der
Immanenz - das heisst der konkreten Materialität

und Leiblichkeit - und das Streben
nach Transzendenz überwindet und
Spirituelles in der konkreten Mater-ie, der
konkreten Natur wiederfindet. Spiritualität ist
für mich notwendig an eine naturgebundene

(Über-)Lebensproduktion geknüpft und
umgekehrt.

12



Die Frauenbefreiung macht frei

Bei allen Schwierigkeiten und Problemen
hat die Frauenbewegung in den letzten 20
Jahren bewiesen, dass sie einen guten
Geist hat, einen, der sich in einer
Atmosphäre der Bevormundung und Sterilität als
stark und lebensbejahend gezeigt hat.
Feministische Zusammenschlüsse blieben
stets an dem konkreten Inhalt ihres
Zusammenschlusses orientiert und haben es
vermieden, sich abstrakt in der Weise einer
Politik willen zu organisieren. Die Frauenbewegung

hat sich nicht institutionalisiert, sie
ist in Bewegung geblieben, unberechenbar
und aufmüpfig.

D.h., nicht die Politik von oben, sondern die
von unten, die egalitär auf die Verantwortung

der Tat jeder einzelnen setzt, können
wir an unzähligen Frauenprojekten sehen.
Hier haben Frauen sich einen Rahmen
geschaffen, in dem sie bei sich bleiben
können, der uns überhaupt erst ermöglicht,
andere Perspektiven als die der Gleichheit mit
Männern zu konzipieren und uns voll
Selbstvertrauen in diese Richtung zu
orientieren.

Dadurch, dass wir uns gegen die Gewalt
gegen uns zur Wehr gesetzt haben, indem
wir miteinander gewaltfreie Räume
geschaffen haben, ist die Gewalt insgesamt in
Verruf gekommen. Daraus hat die
Friedensbewegung Kraft bezogen, ebenso wie
die Ökologiebewegung mit ihrem Anliegen,
die Gewalt gegen die Natur zu beenden,
erst auf diese Weise entstehen konnte. Wir
haben einen anderen Umgang der
Menschen miteinander durch unsere konkrete
Auseinandersetzung mit der eigenen
Körperlichkeit angestossen. Durch unsere
Beschäftigung mit Geburt, der Mutter-
Kind-Beziehung, mit Krankheiten des
Körpers und der Seele ist wieder mehr
Menschlichkeit eingekehrt.

Rückblickend können wir stolz feststellen,

dass wir in diesen 20 Jahren unglaublich
viel geschaffen haben. Eines steht fest:

Die Frauenbewegung macht frei.
Veronika Bennholdt-Thomsen

Leicht gekürzte Fassung des Referates, gehalten
anlässlich des Jubiläums «20 Jahre FBB - Zürich».

t:
'Sv
8>
«>

£

£

£

$
-S

_ S
Q- .5
V«

'S
Kommentar

3
S

s

«Kein Lohn, keine Posten, andere Arbeit,
kein Geld!» Das also sind die neuen
Forderungen, die Veronika Bennholdt-
Thomsen uns Feministinnen nach zwanzig

Jahren Neue Frauenbewegung
empfiehlt. Die ehemalige Soziologieprofessorin

lebt heute auf dem Land, zusammen

mit ihrem Kind und ihrer Katze, sie
pflanzt Gemüse an und schreibt ein
Buch. Und sie fordert von konsequenten
Feministinnen ein gleiches: den radikalen

Ausstieg. Denn der Kampf um gleiche

Rechte, um gleichen Lohn für gleiche

Arbeit, um politische Macht deformiert

und schwächt uns Frauen nur.
Ganz abgesehen davon, dass wir die
gewünschte Mitsprache und Macht sowieso

nie bekommen. Entwickeln wir also
lieber mit schöpferischer Lust eine
«andere» Lebensweise in dem Bereiche, den
uns unser Körper nahelegt, in der
naturnahen Produktion und Reproduktion!

Sicher, Veronika Bennholdt-Thomsens
Analyse der letzten zwanzig Jahre
Frauenbewegung trifft in vielem: Die
Gleichheitsforderungen haben sich, wenn
nicht als falsch, so doch als unzureichend

erwiesen. Frauen haben bald
einmal entdeckt, dass es nicht darum geht,
wie die Männer zu werden, dass auch
Verweigerung ein Kampfmittel sein
kann. Die Abspaltung unserer
Körperlichkeit, unserer Gebärfähigkeit erkannte

frau als eine der Ursachen, die zur
Spaltung auch in der Frauenbewegung

führte, zwischen Müttern und Nicht-Müttern,

zwischen Hausfrauen und Berufstätigen.

Und immer mehr zeigte sich, wie
sehr unsere Ökonomie, im Westen wie im
Osten, auf einer brutalen Ausbeutung
der Natur beruht. Und dass die Frau, im
Patriarchat der Natur zugerechnet,
zwangsläufig genauso als Ressource
und Ware ausgebeutet wird. Dass also
jede Feministin, die in diesem System
mitwirkt, ein System mitunterstützt, das
auf Frauenverachtung aufbaut.

Die Probleme sind erkannt, bleibt die Frage,

wie sie zu lösen sind. Radikaler
Ausstieg mag für einige wenige realisierbar
sein, ein politisches Modell aber kann
dies niemals sein. Die alte Forderung
nach gleichem Lohn fallen zu lassen, wie
Veronika Bennholdt-Thomsen vorschlägt,
heisst, Millionen von Frauen fallen zu
lassen, die es sich schwer leisten können,
«gleichmütig spöttelnd da 'unten' zu
bleiben». Frauen, die zudem niemals ein
Sparkonto haben werden, um auch nur
einen Quadratmeter Land für ihre Subsi-
stenzwirtschaft erstehen zu können! Der
Verzicht auf einen Anteil politischer
Macht, auf Einmischung, die es immerhin

ermöglicht, beim Umbau eines
einstürzenden Hauses mitzureden, kurz,
der radikale Ausstieg ist auch eine Form
der Mittäterschaft.

Die These «Wer kämpft, hat schon
verloren» scheint mirdoch etwasgarzu quer
zur Geschichte zu liegen. Sicheraber ist,
dass, wer kämpft, noch längst nicht
immer gewinntI Zudem ist es wohl mehr als
nur zu früh, nach zwanzig Jahren Kampf
gegen eine jahrtausendelange
Unterdrückungschon gleich aufzugeben, weil
«wir ja doch nicht bekommen, was wir
wollen». Und uns also zurückzuziehen
dorthin, wo uns die Männerschon immer
haben wollten. Der Zerstörungswahn
geht weiter, auch auf dem Land sind wir
vor der patriarchalischen Technokrate
nicht geschützt.

Vielleicht geht es heute zuallererst darum,

Engagement und Verweigerung
sorgsam zu überlegen, und vor allem -
Widersprüche auszuhalten. Das aber
fällt uns Frauen nicht immer leicht.

Lisbeth Herger

13


	Wie frei macht die Frauenbefreiung?

