
Zeitschrift: Frauezitig : FRAZ

Herausgeber: Frauenbefreiungsbewegung Zürich

Band: - (1988-1989)

Heft: 28

Artikel: "Peyote wächst nicht auf den Hügeln von Rom" : Charon Asetoyer

Autor: Zweifel, Helen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1054641

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1054641
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CHARON ASETOYER

Sie wirkt sehr gelassen, die
mächtige 38jährige Indianerin
in westlicher Kleidung und
indianischem Perlenschmuck.
Wenn sie vom kulturellen und
physischen Völkermord an den
Ureinwohnerlnnen Nordamerikas

spricht, wird sie sehr deutlich

und direkt, und ihre tiefe
voluminöse Stimme füllt den
Raum. Sie ist in einem Reservat
aufgewachsen, hat dank eines
Stipendiums studieren können.
Ureinwohnerin Nordamerikas
mit einem Master in Internationaler

Administration und
Interkulturellem Management
abgeschlossen. Mit der Bildung des
weissen Mannes in der Tasche
kehrte sie mit ihrem Mann,
einem Yankton Dakota Sioux
auf dessen Reservat in South
Dakota zurück, «um für mein
Volk zu arbeiten. Wir werden
uns nicht assimilieren, wir wollen

unser Kind nicht unter
NichtIndianerinnen aufwachsen
lassen, losgelöst von Stammesbräuchen.

Es ist uns wichtig,
dass er als Yankton aufwächst
und erzogen wird, denn das ist
er, und wir sind stolz darauf.»

«PE H OTE

& I WÄCHS
Nicht auf
DEN HÜGELN
VON RO

BEDROHUNG
Der stetige Druck, zu «assimilieren»,

von der dominierenden
amerikanischen Gesellschaft
aufgesogen und als indianisches

Volk ausgelöscht zu
werden, ist für die 1,2 Millionen
Indianerinnen unaufhaltsam
stark. Einst dezimierten die
weissen Siedler und Soldaten
die nordamerikanische
Urbevölkerung, vertrieben sie
gewaltsam von ihrem Heimatland

Die Identifikation mit Indianerinnen und Indianern
ist in Mode gekommen. Kurse wie «Spirituelle
Sexualität. Aus der indianischen Tradition der
Cherokee» oder Workshops mit Zeremonien,
Schwitzhütten und indianischen Ritualen sind

Versuche, sich einem anderen, «besseren»
Weltverständnis anzunähern. Der romantische,

idealisierte Aspekt des «indianisch Sein» fasziniert,
die tatsächlichen Lebensbedingungen weniger.

An einem internationalen Seminar der WILPF
(Womens International Ligue for Peace and

Freedom) traf ich Charon Asetoyer, Comanche-
Indianerin aus South Dakota. Sie war unterwegs,

um über den Überlebenskampf ihres Volkes zu
informieren.

und siedelten sie in unwirtliche
Reservate um. Heute machen
ihnen die multinationalen
Konzerne das Land zwecks
Ausbeutung der Bodenschätze
(Uranium etc.) streitig, mit
Rückendeckung der US-Regierung.
Charon schildert, wie sie «unablässig

versuchen, uns zu
manipulieren, um sich unsere
Wasser- und Landrechte
anzueignen». Die andauernden,
zermürbenden Gerichtsprozesse
gegen die Übergriffe der
Konzerne sind für sie lebensnotwendig,

um die Kontrolle über
ihr Land zu behalten.

Als eine der effektivsten Waffen

zur Zerstörung einer Kultur
bezeichnet Charon Asetoyer
den Übergriff auf einen der drei
Grundpfeiler der Gesellschaft:
Sprache, Spiritualität und
Wissenschaft. Einst entführten die
Missionare indianische Kinder,
um sie zu zivilisieren und zu
christianisieren. «Meine Mutter
erinnert sich noch sehr genau,
wie ihr in der Missionsschule
zur Strafe die Haare geschnitten

wurden, nur weil sie ihre
eigene Sprache sprach. Und
Haare sind unsere Kraft. Einmal
wurde sie erwischt, wie sie an
einem Heilkraut gegen
Halsschmerzen kaute und mit
ihrer Schwester zusammen in
einen dunklen Schaft
gesperrt.»

Eines der grundlegendsten
Rechte, das ständig mit Füssen
getreten wird, ist für Charon das
Recht auf Gesundheit und
angemessene Gesundheitsversorgung.

Die Missionsschulen
zerrissen die natürlichen
Bindungen und zerstörten mündlich

überliefertes Wissen, denn
die Mutter führte die Tochter in
die Lehren und Geheimnisse
der Naturheilkunde, ihrer
Wissenschaft, und der Spiritualität
ein. Zahlreiche Krankheiten,
die heutzutage die indianische
Bevölkerung schwächen, waren

noch vor fünfzig Jahren fast
völlig unbekannt. 70% der
Indianerinnen über vierzig sind
zuckerkrank, viele leiden an
Arthritis, hohem Blutdruck und
Fettleibigkeit. Etwa drei von 100
Neugeborenen kommen mit
Geburtsschäden zur Welt, weil
ihre Mutter während der
Schwangerschaft trank. Dies ist
eng verknüpft mit der Tatsache,
dass 88% der Indianerinnen
auf den Reservaten arbeitslos
und vollkommen von der
Fürsorge abhängig sind. Die
Lieferungen der amerikanischen
Regierung sind die
Hauptnahrungsquelle, bestehend aus
Fett, Weissmehl, Fleischkonserven,

Büchsengemüse, Salz
und Zucker. Als die Indianerinnen

zwangsumgesiedelt
wurden, nahm man ihnen ihre Messer

und Jagdgeräte weg, ihre
Grabstöcke und Hacken, mit

34



der Begründung, es wären Waffen.

Sie waren buchstäblich
dazu verurteilt, zu verhungern
oder auf die Regierungswagen
mit Nahrungsmitteln zu warten.
Die Lieferungen, staatliche
Überschüsse, waren oft lange
in den Lagerhäusern der Ostküste

gelagert und waren alt, ranzig,

voller Larven, «das Mehl
bewegte sich manchmal».

Alkoholismus ist in der
arbeits- und perspektivenlosen
Urbevölkerung zur Seuche
geworden. Charon rührt aus
Überzeugung keinen Tropfen an:
«Alkohol steht im Widerspruch zu
unserer Spiritualität und unserer

Kultur. Er wurde und wird
von den Weissen dazu benutzt,
um uns zu manipulieren und zu
kontrollieren.»

DAS
FRAUEN-GESUNDHEITSZENTRUM

Einige Indianerinnen auf dem
Yankton-Sioux-Reservat
schlössen sich zusammen, um
die Sache selbst in die Hand zu
nehmen. Nach intensivem
Suchen nach Geld und einem
geeigneten Haus, nach Stunden
und Tagen gemeinsamen
Putzens, Malens und Vorhänge
Nähens konnten die Frauen im
Februar 1988 das erste indianische

Frauen-Gesundheitszentrum
(Native American Womens

Health Education Resource
Center) eröffnen. Gemeinsam
wollen sich die Frauen weiterbilden,

ihr Wissen austauschen,
traditionelle Heilmethoden
wiedererlernen und die akuten
Gesundheitsprobleme in den Griff
bekommen. Es wurden zahlreiche

Informations- und
Aufklärungsprogramme geplant und
gestartet, u.a. zum Alkohol-Syn-
drom bei Ungeborenen, zu
Aids, ernährungsbedingten
Krankheiten und zur Entwicklung

der Kinder. Begeistert
spricht Charon von ihren Plänen

und ersten Erfolgen, schildert,

wie das Haus tatsächlich
zum Treffpunkt und Zentrum
geworden ist, von dem neue
Impulse ausgehen. Einige der
Frauen arbeiten rund um die
Uhr. Trotz Geldsorgen verzichten

sie auf finanzielle Unterstützung

seitens der US-Regierung
oder der Stammesregierung,
um unabhängig zu bleiben,
denn «wenn wir Frauen uns
gegen den unangemessenen
Gesundheitsdienst organisieren,
wenn wir den staatlichen
Gesundheitsdienst boykottieren
oder herausfordern wollen, eine
Demonstration planen, dann ist
das Zentrum der Ort, wo wir
offen miteinander reden können.»
Gesundheit ist nicht allein
Frauensache, doch in der matriline¬

aren Gesellschaft der Sioux
und der Comanche ist es die
Frau, die ernährt, die Kinder
gebärt, die entscheidet, was auf
den Tisch kommt und welche
Art der Gesundheitsvorsorge
die Familie erhält.

Bei Krankheitsfällen suchen
die Indianerinnen die westlichen

Ärzte im entfernten Spital
auf, oder die eigenen Medizinmänner

und Spirituellen Leute,
die immer noch praktizieren.
Auch die Kräuterfrauen sind aktiv,

die die Geheimnisse der
Kräuter kennen und die traditionelle

Medizin mischen, um
Halsweh zu lindern, Durchfall
zu stoppen oder Brandwunden
zu kühlen. Da zahlreiche Familien

in entlegenen Orten leben
umd im Winter eingeschneit
sind, ist es lebensnotwendig,
bei Ünfällen oder unerwarteten
Geburten auf die eigene
Naturheilkunde zurückgreifen zu
können. Das Bedürfnis ist
aufgewacht, althergebrachtes
Heilwissen neu zu entdecken,
das während Jahren nur noch
im Geheimen weiterlebt und
zum Teil fast in die Vergessenheit

versank. Bis vor kurzem
war es den Urvölkern Nordamerikas

gesetzlich untersagt, ihre
traditionellen Religionen
auszuüben - und dies umfasste
auch Heilmethoden und
Naturmedizin. Der American Indian
Religious Freedom Act (Gesetz
zur Religionsfreiheit amerikanischer

Indianer) von 1979 gab
ihnen das Recht zurück.
Dennoch bleiben die meisten
Zeremonien und Praktiken geheim,
«weil wir es uns so gewohnt
sind, aber auch weil wir erneute
Sanktionen fürchten und sehr
vorsichtig sein wollen».

DIE GROSSE
MEDIZIN
Charon und ihre Familie sind
aktive Mitglieder der Native
American Church, der indianischen

Kirche, in der der Peyote-
Kaktus und althergebrachte
Riten und Sitten eine zentrale Rolle

spielen. Peyote begreift sie
als die «Grosse Medizin, die zu
heilen vermag, spirituell und
körperlich». Sie erzählt von
einem Mann, der nach einem
Herzanfall teilweise gelähmt
darnieder lag, von einer Frau,
die nach einem Schlag von den
weissen Ärzten fast aufgegeben

war, und wie sie nach einer
Peyote-Heilungszeremonie
sich wieder bewegen und sprechen

konnten. Sie hat auch
einer Peyote-Zeremonie an
einer Frau mit Gebärmutterkrebs

beigewohnt, deren
wunderbare Genesung den weissen

Spezialisten vor Rätsel
stellte. Charon zweifelt «nicht

eine Minute» an der überirdischen

Kraft des Peyote: «Ich bin
in der westlichen Welt ausgebildet

worden, ich habe die
Bildung des weissen Mannes
genossen, und ich habe die Kraft
unserer Heilpflanze gesehen
und erfahren.» Charon ist oft auf
Reisen, nimmt an Veranstaltungen

und internationalen
Konferenzen teil, um den Standpunkt
der indigenen Völker Amerikas
einzubringen und über den
Überlebenskampf zu informieren,

knüpft unermüdlich
Kontakte und baut Netzwerke auf
mit Frauen in Kenia und Kuba.
Sie vermisst ihren sechsjährigen

Jungen und ihren
Ehemann sehr. Stolz und
sehnsüchtig zeigt sie mir das Foto
ihres kleinen Sohns, der nächste

Woche gemäss der Tradition
seiner Familie zum Tänzer initiiert

würde. Immer, bevor sie auf
Reisen geht, nimmt sie an der
nächtelangen Peyote-Zeremonie

teil, denn«Peyofe stärkt den
Geist, er gibt mir die Kraft, mit
meiner Arbeit fortzufahren.
Schlussendlich tue ich es für
die nächste Generation, und es
hilft mir, mich ganz auf meine
Arbeit und Ziele zu konzentrieren.»

Von Büchern und Artikeln
westlicher Autoren über die
Wirkung des Peyote-Kaktus, über
halluzinatorische Erlebnisse
und Reisen in eine andere
Ordnung der Wirklichkeit grenzt sie
sich vehement ab. Carlos Ca-
stanedas Bestseller «Die Lehren

des Don Juan» hält sie für
«äusserst inkorrekt, und dies ist
höflich ausgedrückt.» Um
möglicherweise halluzinieren zu
können, müsste eine enorme
Menge des Kaktus gegessen
werden, die zuerst die Magenwand

auflösen würde.
Sie steht dem anhaltenden

Interesse an indianischen
Ritualen und Heilmethoden recht
ambivalent gegenüber. Im Interesse

am traditionellen Wissen
schwingt Anerkennung mit, und
stolz deutet Charon die höchste
Kraft des Peyote an. Selbstbe-
wusst erwähnt sie die
Reinigungsrituale und -Zeremonien
menstruierender Frauen, die
sich in dieser Zeit zurückziehen,

in enge Beziehung zur
Mondgöttin treten und Kraft ge-
winnen.Gleichzeitig belächelt
sie die emsigen, westlichen
Kräutersammlerinnen, die sich
grosse Mühe geben, aber die
vielfältigen Kräfte der indianischen

Kräuter und Wurzeln in
ihrer vollen Bedeutung nicht
erkennen oder falsch interpretieren.

«Peyote wächst nicht auf
den Hügeln von Rom, es ist ein
Geschenk an die Urvölker der
westlichen Hemispäre» Sie
fordert die Europäerinnen auf,
nach den eigenen Wurzeln zu
graben.

ALS
INDIANERINNEN
ÜBERLEBEN
Die Frauenbewegung hat bei
den Ureinwohnerinnen
Nordamerikas nie Fuss fassen
können. In traditionellen
Gesellschaften werden bewusst
Traditionen lebendig gehalten, was
Aussenseiter vorschnell als
Unterdrückung bezeichnen
mögen. Die Bilder der schüchternen,

schutzbedürftigen
Indianerin, die von Indianerfilmen
und Ethnologinnen verbreitet
werden, belustigen Charon. «In
Wirklichkeit sind wir Ureinwohnerinnen

sehr stark, besonders
in matrilinearen Gesellschaften
wie der meinen. Das Haus
gehört der Frau, der Mann zieht
mit einer Tasche voller Kleider
ein, und wenn sich die beiden
nicht mehr verstehen, zieht er
damit wieder aus.» Die Forderung

nach gleichen Rechten
und gleichem Lohn für
gleichwertige Arbeit ist bedeutungslos,

wenn 88% der Bevölkerung
arbeitslos sind. Es geht vorerst
um Arbeit für alle, um Entwicklung

für alle. Die Indianerinnen
müssen nicht für das Recht auf
Abtreibung kämpfen, sondern
für das Rechtauf Reproduktion,
d.h. das Recht, Kinder zu
haben, wenn sie sich dafür
entscheiden. Nach wie vor werden
junge Frauen mit unlauteren
Methoden und Lügen zur
Sterilisation überredet.

Die Indianerinnen des Yankton

Sioux-Reservates verstehen

das Frauen-Gesundheitszentrum

als wesentlichen Teil
im Kampf ums Überleben als
indianisches Volk. Sie planen als
nächstes ein nationales Netz
von indianischen
Frauen-Gesundheitszentren und arbeiten
an einem Handbuch mit
Anleitungen, wie ein eigenes
Zentrum errichtet und wie wir mehr
Kontrolle über unser Leben und
unsere Gesundheit erlangen
können. «Dies ist natürlich auch
sehr feministisch, wie immer,
wenn sich Frauen gemeinsam
organisieren, um für ihre Rechte

einzustehen. Wir müssen es
nicht gegen unser eigenes Volk
tun. Es ist die dominante
Gesellschaft, gegen die wir uns
organisieren müssen, denn von
ihr kommt die Unterdrückung.
Wir sind vollkommen umgeben
von der Supermacht, der
aggressivsten und unterdrückerischsten

Regierung der Welt.
Dass wir immer noch am Leben
sind, widerspiegelt, wie stark
wir sind.»

Text und Photos: Helen Zweifel

35


	"Peyote wächst nicht auf den Hügeln von Rom" : Charon Asetoyer

