
Zeitschrift: Frauezitig : FRAZ

Herausgeber: Frauenbefreiungsbewegung Zürich

Band: - (1988-1989)

Heft: 28

Artikel: Politische Relevanz matriarchaler Spiritualität

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1054632

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1054632
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Politische
Relevanz
matriar-
chaler

Spiritualität

«Ist
matriarchale
Spiritualität

politisch
relevant?»,
fragten wir

fünf

Zeitgenossinnen,
die sich in

Politik oder
Kultur

exponieren.
Ja, meinen

die einen, jein
oder nein die
anderen. Der

Streit geht
weiter.

Matriarchale Spiritualität (MSP)
hat keine «politische Relevanz»
im engen Sinn. Sie lässt sich
nicht in strategisch konzipierte
Bemühungen um Gleichberechtigung

bzw. Frauenbefreiung
einreihen. Politik (Strategie)
und Spiritualität (Kommunikation)

gehören zwei verschiedenen

Welten an. Wenn MSP
politische Effekte nach sich zieht,
dann sind diese unbeabsichtigt.

Ich könnte nun der Optik
folgen, die ich hinter dem Stichwort

der FRAZ-Redaktion
vermute, und nach - wenn auch
unbeabsichtigten - politisch
frauenfreundlichen Auswirkungen
matriarchaler Spiritualität
suchen. Diese gibt es durchaus; so

vermag MSP etwa eine innere
Gelassenheit der einzelnen
Frau zu erzeugen und dadurch
ihren Mut im politischen Kampf
zu stärken. Mit solchen
Argumenten liesse sich die MSP
schlecht und recht legitimieren.
Sie würde am Massstab der
politischen Rationalität gemessen,
diesem äusserlichen
Bewertungsinstrument gleichsam
unterworfen. Genau das aber will
ich verhindern.

Nicht Annäherung, nicht
Unterwerfung unter politische
Kriterien, sondern die Distanz zu
ihnen macht MSP «politisch
relevant». MSP stellt der Politik
(im engen Sinn) andere
Sichtweisen entgegen und könnte,
würde sie von dieser ernst
genommen, politische Selbstreflexion

anregen. Etwa so:
MSP ist in unserer Gesellschaft

ein grundsätzlich
risikoreiches Unterfangen. Sie knüpft
nämlich an Bildern und Traditionen

an, in denen Frauen etwas
zu sagen haben, «obwohl» die
Geschlechter unterschiedliche
Aufgaben wahrnehmen. Damit
setzt sie sich dem Risiko aus, mit
konservativen Bestrebungen in

Berührung zu kommen, die den
Geschlechterdualismus
propagieren. Feministische Politik
indessen hält zumeist rigide am
(bürgerlichen) Prinzip der
Gleichheit fest - nicht zuletzt
aus Angst, falsch verstanden zu
werden oder gar wirklich in
Konservativismus umzukippen.
Ich meine, wenn wir uns bewusst
und aus freien Stücken auf
politische Risiken einlassen, verringert

sich die Gefahr, dass wir
umkippen!

Fazit: den «Politikerinnen»
fehlt das Risiko-Verhalten. Das
lehrt uns die MSP, insofern ist sie

«politisch relevant». Zusatz:
den «Spiritualistinnen» fehlt

das Risiko-Bewusstsein. Das
wissen wir dank der Politik, von
daher bekommt diese ihrerseits
eine «spirituelle Relevanz».

Ursula Streckeisen
Soziologin

Wenn Frauen auf die Suche
gehen, jenseits vom bestehenden,
patriarchalen, verwüsteten Land

etwas Neues, Sinnvolles, neue
Lebensmöglichkeiten zu finden,
so suchen sie Spiritualität, Geistin,

weibliche Lebensentwürfe,
Nischen. Der Aufbruch aus
unserer Kultur ist ein Exodus; der

Weg führt durch die Wüste, wo
nur die Gemeinschaft mit anderen

Frauen uns am Leben halten
kann; die Aussicht aufs Neue
Land, als schmaler Streifen am
Horizont, leitet den Weg, hilft
zur Orientierung.

Die Politik ist durch und durch
Männerkultur. Wer sich als Frau
hineinbegibt, die begibt sich in
Feindesland. Durch und durch
mit Fallen gespickt, ausgelegt,
um Frauen zu Komplizinnen
oder Mittäterinnen zu machen,
wenn sie schon nicht mehr als
Opfer herhalten. Ziele, Inhalt
und Form der gängigen politischen

Struktur sind auf persönlichen

Gewinn, Maximierung der
bisherigen Profite, auf Kampf
um Vor-Herr-schaft angelegt.
Diesem Sog zu widerstehen ist
nur eines; etwas Anderes ist die
Entlarvung, das Anprangern
und schliesslich die Tat, Unseres
entgegenzustellen. Chancenlos
mindestens Artikulationsmacht
beanspruchen. Am Wissen,
dass viele Frauen im Exodus
sind, nährt sich das schmale
Land im Herzen.

Spiritualität darf sich nicht
erschöpfen im definitorischen Pro-
zess, so unerlässlich auch dieser

10



ist. Spiritualität ist Nahrung in
der Wüste, Gemeinschaft im
Alleinsein, sich einsam fühlen, sich

erschöpfen. Matriarchales Wissen

ist belebend, wo es tötelet,
und wo wäre das nicht in unserer

Kultur. Matriarchale
Spiritualität ist Nährboden, Erde für
den feministischen Kampf, den
Jetzt-Kampf für das Leben.

Frauen, mischt Euch auch ein,
schweigt nicht, kämpft. Wer
schweigt, stimmt zu... darauf
berufen sie sich.

Monika Stocker-Meier
Nationalrätin

Eine Wegstunde ausserhalb der
Stadt trafen sich an bestimmten
Tagen mutige Frauen. Sie spannen

lange, lange und zarte
Fäden, um sich bei der Suche nach
dem jdhrtausendalten Schatz
der Lebensdrachin nicht zu
verlieren. Dieses Tun war abenteuerlich,

denn die Suche führte
zum unergründlichen, tiefen
See, durch den pfadlosen Wald
und über den zerklüftet steilen
Berg.

Durch die Erforschung der
matriarchalen Zeiten hat sich
das historische Bewusstsein von
vielen Frauen im Sinne der
Selbstachtung gewandelt. Die
matriarchale Forschung zeigt
eine Orientierungshilfe im
feministischen Umgang mit sich
selbst, mit der Umgebung, zur
Erde an. Durch das damit
verbundene Erkennen verändert
sich die Weltsicht. Die persönlichen

und politischen Wertungen
kommen in eine Bewegung^, die
nicht nur im individuellen Alleingang

umgesetzt werden kann.
Heide Göttner Abendroth,

die den Ausdruck «matriarchale
Spiritualität» geprägt hat, ist
die Initiantin eines Frauenprojektes,

in welchem Frauen diese
Herausforderung in die Praxis
umsetzen. Dieser Ort ist der
Weghof. Dort werden die
Erfahrungen des Zusammenlebens

mit dem Land, den Tieren,
dem Garten, während den
Jahreszeitenfesten, in der Akademie,

bei Begegnungen und in
der Forschung existentiell
geprüft.

Wenn Frauen neue Lösungen
suchen und finden, müssen sie
die Möglichkeit haben, diese

Erkenntnisse öffentlich zu
machen. In diesem Sinne planen
wir, eine engagierte schweizerische

Arbeitsgruppe, eine
internationale Frauenaktion. In vielen

Ländern dieser Erde sollen
133 Plätze beansprucht

werden, um daraus öffentliche
Frauenorte entstehen zu lassen.
Als kulturhistorisches Vorbild
dient uns die archaische Form
der Labyrinthe. In ihnen wurde
Wissen vermittelt, gestaltet,
getanzt, dargestellt, weitergegeben,

ein vielseitiger Austausch
der sich entsprechenden
Lebensbereiche. Notwendige
Voraussetzung dazu ist, dass
die Frauen den wegweisenden
labyrinthischen Faden nicht
stückweise woanders verbrauchen.

Rosmarie Schmid, Mitaründe-
rin der HAGIA unaVerantwortliche

des Schweizer Teils

Eine mögliche politische Relevanz

matriarchaler Spiritualität
liegt da, wo sie zur politischen
Praxis wird, wie beispielsweise
in der Akademie HAGIA. Es ist
Teil unserer Praxis, dass die
oben genannte Frage nicht Heide

Göttner-Abendroth persönlich

beantwortet, sondern wir
als Kollektiv, da die politische
Relevanz aus diesem kollektiven

Leben und Arbeiten hervorgeht.

Wir setzen die politische
Relevanz matriarchaler Spiritualität

da an, wo Frauen sich Hei-
maten schaffen, wo sie mit Frauen

leben, lieben und arbeiten.
Da, wo sie der patriarchalen
Zerstörung der Erde trotzen.
Da, wo sie den Zugriff des weissen

Mannes auf andere Völker
und Ländereien nicht dulden.
Wir setzen die politische Relevanz

matriarchaler Spiritualität
da an, wo sich Frauen der
Mitzerstörung der Erde möglichst
entziehen, indem sie sien und
die Erde respektieren, weil sie
ihre Selbstachtung als ihr höchstes

Gut erarbeiten und bewahren

wollen. Weil sie wissen,
dass wir nur einen Ort zum
Leben haben, die Erde.

Wir setzen die politische
Relevanz matriarchaler Spiritualität

dort an, wo sie Frauen dazu
führt, sich mit dem Status der

Vagabundinnen nicht zufrieden
zu geben. Wo sie Frauen die
tödliche Wanderung nach
Innen erkennen lässt. Wo Frauen
dieser Gefahr zu entrinnen
vermögen und die Suche mit der
aktiven Hoffnung nach
Aufenthaltsorten bei Frauen wagen.

Wir setzen die politische
Relevanz matriarchaler Spiritualität

dort an, wo Frauen bereit
sind, die kritische Arbeit am
Vertrauen mit Frauen zu wagen.
Wo sie Grenzorte erkunden und
besetzen, wie wir an der
tschechischen Grenze, wie viele
andere Frauen mitten in der Stadt,
im Vorzimmer einer Uni oder in
der Baracke neben dem
Rathaus.

Wir setzen die politische
Relevanz matriarchaler Spiritualität

dort an, wo Frauen sich einer
Ethik verpflichten. Ethik,
definiert nach dem philosophischen
Wörterbuch der DDR meint
«den gewohnten Aufenthaltsort,

den Wohnsitz, die
Wohnung, auch Heimat».

Matriarchale Spiritualität
verpflichtet sich, die begonnene
Arbeit für uns und das Leben,
das uns noch verbleibt,
fortzusetzen.

Heide Göttner-Abendroth:
Gründerin der Akademie für

kritische matriarchale For-
schuna und Erfahrung HAGIA.

Philosophin, Matriarchats¬
forscherin

Martina Schäfer:
Mitbegründerin der HAGIA,

Germanistin, Literatin

Salome Stauffer:
Mitbegründerin der HAGIA,

Naturwissenschaftliche
Zeichnerin, Hebamme.

Maria Zemp:
Mitbegründerin der HAGIA,

Akupunkteuse, Heilerin.

Was mir bis jetzt unter dem
Stichwort «Weibliche oder
Matriarchale Spiritualität» begegnet

ist, hat für meinen
Geschmack stets zuwenig politische

Relevanz (Brisanz,
Reichweite, Bezüge, Zusammenhänge)...,

nämlich mit dem, was ich

unter Frauenbefreiung verstehen

gelernt habe. Frauenbefreiung
nicht nur als staatspolitischer

und sozialer Gleichbe-
rechtigunaskampf, sondern vor
allem auch in ihrer individuellen
Dimension: als Identitätssuche,
als geistiger Reifungsprozess,
als persönliche Entwicklungsgeschichte

und damit verbunden

das allmähliche Sichbefreien

von den Zwängen und
Zwängereien dieser patriarchalischen

Zivilisation.
Schon der Begriff «Spiritualität»

ist historisch schwer belastet
mit religiös-patriarchaler
Klassenjustiz: Die einen sind vom
Hlg. Geist (spirit) auserwählt
für geistliche und geistige
Laufbahnen, alleweil mit Pfründen
bestückt, während die grosse
Mehrheit die mehr ungeistige
Arbeit besorgt, die allen
zusammen das tägliche Brot etc.
gewährleistet... Und die
ungeistigsten Tätigkeiten in dieser
vatergesellschaftlichen Arbeitsteilung

blieben den Frauen
vorbehalten. Mir wäre es daher weitaus

sympathischer, wenn zuerst
der alte Begriff untersucht und
neu definiert würde, bevor wir
die patriarchalischen Rituale,
Denk- und Herrschaftsmuster
einfach mit matriarchalischen
Vorzeichen versehen wieder
übernehmen. Noch erstrebenswerter

erschiene mir das
Entwickeln einer neuen, integralen
Auffassung von Wissenschaftlichkeit

und die Wiederaneignung
der Wissenschaften als

befreiende, kollektive Tätigkeit
weiblichen Geistes.

Ich impliziere damit die
Vorstellung, dass die patriarchale
Gesellschaftsordnung
überwunden werden kann -
allerdings nur dadurch, dass wir
Frauen gesamthaft (das weibliche

Geschlecht) all die vielfältigen

Blinde-Kuh- und Katz-
und-Maus-Spiele nicht mehr
mitspielen, die uns ständig
angeboten werden. Und dazu ist
es unbedingt notwendig, dass
wir uns auf uns selbst besinnen,
auf unsere Kraft und unsere
Stärke, auf unsere geistigen
Potenzen ebenso wie auf unser
Potential in dieser Gesellschaft:
das weibliche Potential - das
lebenhervorbringende, gebärfähige

Potential!
Vilma Hinn,
Schriftstellerin

11


	Politische Relevanz matriarchaler Spiritualität

