
Zeitschrift: Frauezitig : FRAZ

Herausgeber: Frauenbefreiungsbewegung Zürich

Band: - (1986-1987)

Heft: 20

Artikel: Erotik in Frauenbeziehungen : ein Blick in die Geschichte

Autor: Belser, Katharina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1054337

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1054337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erotik in
Frauenbeziehungen
Ein Blick in die Geschichte:

Erotik als Bezeichnung für die Gesamtheit

der kulturell geformten Ausdrucksweisen

von Affektivität, Sinnlichkeit und
Sexualität ist ein relativ neuer Begriff. In
den meisten europäischen Sprachen tritt
er, übernommen aus dem Griechischen,
erst im 17. oder 18. Jh. überhaupt auf und
bedeutet zunächst 'alles was die Liebe
betrifft'. Im letzten Jahrhundert wurde er
zum Teil ausschliesslich für den körperlichen

Ausdruck der Geschlechtlichkeit
angewendet und erhielt erst in neuester
Zeit seine heutige, die körperliche und
die geistig-seelische Seite integrierende
Bedeutung.

Diese Feststellung konfrontiert uns natürlich

sofort mit der ganzen Problematik der
historischen Betrachtungsweise des
Phänomens Frauenbeziehungen, das wir in
unserem heutigen Verständnis selbstredend
einer kulturellen Kategorie zuordnen (der
Erotik), die jedoch vor 200 oder 300 Jahren
gar nicht existierte.

Mir scheint, dass der Blick auf die
Geschichte von Frauenbeziehungen seinerseits

die Entstehung des Phänomens Erotik
in unserer Gesellschaft illustrieren könnte.
Das Problem stellt sich bereits auf der Ebene

der Begrifflichkeit: Gibt es im 17. oder 18.

Jh. überhaupt 'Lesben'? Was waren
damals 'Frauenbeziehungen'? Hinzu kommt
schliesslich eine weitere Schwierigkeit, die
sich für Frauengeschichte generell, für die
Geschichte von Frauenbeziehungen
insbesondere stellt: die Quellenlage. Dokumente
und Zeugnisse von Frauenbeziehungen in
derVergangenheitsind selten, wurden häufig

unterschlagen oder vernichtet und die
wenigen, die erhalten sind, stammen nicht
selten aus männlicher Feder, sind daher
nur mit besonderer Vorsicht zu geniessen.

Die Vorgeschichte

Aufgrund ausgedehnter Recherchen stellt
Marie-Jo Bonnet' fest, dass seit Sappho (6.
Jh. v. Ch.) die Liebe zwischen Frauen vom
Patriarchat praktisch total ignoriert wurde.
Sogar die Figur der Sappho selbst hatte bis
ins 19. Jh. zwei voneinander völlig
unabhängige Gesichter. Die einen kannten sie
nur als grosse griechische Dichterin, für die
andern galt vor allem ihre Homosexualität
als abschreckendes Beispiel und als
Ausdruck der Dekadenz der spätgriechischen
Gesellschaft. Erst im letzten Jahrhundert
wurden diese beiden Seiten der Sappho
zusammengebracht, wobei sie hauptsächlich
als Lehrerin dargestellt wurde, die ihre
Schülerinnen in die verschiedenen Künste,
unter anderem in die Liebeskunst einführte,
schliesslich all ihre Geliebten verliess, als
sie dem schönen Jüngling Phaon verfiel.
Dieser soll sie jedoch verschmäht haben,
weil sie alt und hässlich gewesen sei.

Die Kirche, welche später auf die
Kanalisierung und Normierung sexuellen Verhal-

18



tens einen grossen Einfluss ausübte, be-
fasste sich bis zur Reformation überhaupt
wenig mit dem Sexualverhalten ihrer
Mitglieder und praktisch gar nicht mit weiblicher

Homosexualität, wohl aus dem einfachen

Grund, dass für sie nur der Mann
interessant ist (die Frau, insofern sie ihn
verführen kann); er trägt den Samen, er spendet

Leben, also kann er allein auch dieses
Gut verschwenden.

Homosexuelle Handlungen

Erst die Renaissance scheint Sexualität
zwischen Frauen zur Kenntnis genommen
und mit Namen belegt zu haben. Ende des
15. Jh. wurden Sapphos Gedichte in Italien
veröffentlicht, später in anderen Ländern
übersetzt und ebenfalls publiziert. Die adligen

Damen von Florenz und anderer
bedeutender Städte der Renaissance waren
offenbar weitherum für ihre
gleichgeschlechtlichen Sexualpraktiken bekannt.

Die Beziehungen wie auch die Darstellungen

dieser Frauen (in vorwiegend männlichen

Quellen natürlich) sind stark an deren

Verhaltensweisen orientiert. Das
bedeutet, die Frauen werden nicht als Personen

mit einer bestimmten (lesbischen)
Identität oder als frauenliebende Frauen
beschrieben, sondern als Frauen, die
spezielle sexuelle Handlungen vollführen und
daher als Tribaden, Fricatrices, Anhängerinnen

der sapphischen Liebe bezeichnet.
Dies erstaunt jedoch nicht, werden Frauen
und MännerinjenerZeitdoch generell über
ihre Tätigkeiten und Aufgaben und nicht
über ihr Wesen definiert.

Die Anmassung

Auch im 16. und 17. Jh. haben Männer recht
offen und konkret sexuelle Handlungen
zwischen Frauen beschrieben2, wobei sie
allgemein als Imitation heterosexueller
Praktiken dargestellt wurden. Das bedeutet,

dass bei diesen Schilderungen immer
ein Penisersatz im Spiel ist (sei dies nun ein
künstlicher Penis, ein Dildo oder eine natürlich

vergrösserte Klitoris), andernfalls muss
solche Sexualität unbefriedigend bleiben.
Wer die heutige pornografische Produktion
nur einigermassen kennt, der wird das sehr
bekannt vorkommen. Tatsächlich diente
auch vor 300 Jahren diese Literatur zum
grössten Teil zur Stimulation männlicher
Begierden und Phantasien. Ein kleiner Teil
wurde - wenigstens vordergründig - in der

Absicht geschrieben, Frauen über moralische

und unmoralisches Verhalten zu
informieren.

Als unmoralisch galt auch bei einem
Libertin wie Brantôme bereits der besagte
Gebrauch eines Dildo. Damit überschritten
die Frauen offensichtlich die Grenzen des
Tolerierbaren, ihre Handlungen waren nicht
mehr bloss Spiel, kleine Abwechslung,
faute de mieux oder Vorbereitung auf die
'richtige' Sexualität. Die Verwendung eines
- symbolischen - Phallus durch eine Frau
war eine Anmassung, die unter Umständen
sogar mit dem Tod bestraft werden konnte.

In Preussen existierte bis zum Jahr 1747
ein Gesetz, das für lesbische Liebe die
Todesstrafe vorsah. 1721 wurde Katharina
Linck hingerichtet, die sich als Mann
verkleidet, als Soldat gedient und eine Frau
geheiratet hatte. Hauptbeweismittel im Pro-
zess, der von ihrer Schwiegermutter
angestrengt wurde, war ein aus Leder gefertigter
künstlicher Penis3. Dass Frauen sich als
Männer verkleideten, war im 17. und 18. Jh.
keine Seltenheit, sei es zum Schutz vor
Vergewaltigung in Kriegszeiten, sei es, um eine
Arbeit bei der Armee oder der Handelsmarine

zu bekommen.
Die Heirat und Übernahme der Rolle des

Ehemannes mochte für manche Frauen
einfach die logische Konsequenz gewesen
sein. (Ein weiterer Hinweis darauf, wie sehr
sich sogar die Selbstdefinition damaliger
Menschen am äusseren Verhalten und
nicht am inneren Empfinden festmachte.)
Wahrscheinlich befanden sich aber unter
diesen 'Mann-Weibern' auch Frauen, die
auf diese Art ihre Homosexualität ausleben
konnten.

Frauenfreundschaften

Parallel zu dieser mehr oder weniger offen
gelebten weiblichen Homosexualität der
freizügigen Aristokratinnen, der Kurtisanen
oder der als Mann verkleideten Frauen,
entwickelte sich etwa ab dem 17. Jh. eine Kultur
der gleichgeschlechtlichen Freundschaft,
welche unter den Frauen besondere
Verbreitung fand. Lillian Faderman hat in ihrem

Buch zahlreiche Beispiele solcher
Frauenfreundschaften aus 3 Jahrhunderten
zusammengestellt und mit vielen Briefauszügen

illustriert. Diese Kultur erreichte gegen
Ende des 19. Jh. ihren Höhepunkt, wurde
jedoch noch jahrzehntelang aktiv praktiziert.

Die Beziehungen zwischen den Frauen

begannen meist in der Jugendzeit bei
der gemeinsamen Ausbildung im
Mädchenpensionat. Sehr oft blieb die Freundin
über Jahrzehnte hinweg - unabhängig von
Heirat und Mutterschaft - die wichtigste
Bezugsperson, der alle Sorgen anvertraut und
mit der die wichtigen Entscheide besprochen

wurden. Selten lebten die Frauen
zusammen, meist wurden sie durch die Ehe
örtlich voneinander getrennt, doch hielten
sie mit Briefwechsel und regelmässigen
Besuchen einen intensiven Kontakt
aufrecht. Vor allem in den bürgerlichen Kreisen
ganz Europas waren solche Frauenfreundschaften

weit verbreitet. Berühmte Beispiele
finden sich etwa unter den deutschen

Frühromantikerinnen wie Bettina Brentano
(später von Arnim) und Karoline Gündero-
de, sowie zwischen Rahel Varnhagen und
Pauline Wiesel.

Aus den bisher erforschten Quellen (Briefe,

Erzählungen, Biografien) ist zu schlies-
sen, dass diese Frauenfreundschaften auf
einer starken emotionalen Verbundenheit,
einer geistigen und physischen Anziehung
basierten, also alle wesentlichen Merkmale
einer romantischen Liebesbeziehung um-
fassten, mit Ausnahme der (genitalen)
Sexualität. Davon wurde einfach nicht gesprochen.

Trotzdem enthalten die Quellen ganz
eindeutig auch (aus heutiger Sicht) erotische

Komponenten wie etwa Liebesbriefe
und -gedichte, Schilderungen der Sehnsucht

nach der Freundin, ausführliche
Beschreibungen ihrer körperlichen Vorzüge
und der Anziehung, die davon ausgeht,
Austausch von Zärtlichkeiten, Küssen,
Umarmungen, das Schlafen im gemeinsamen
Bett6...

Diese Frauenfreundschaften fanden in
einem ausgedehnten Netz von
Frauenbeziehungen statt, in einer stark
geschlechtergetrennten, homosozialen Gesellschaft.
Nur so ist es auch erklärbar, dass sie allgemein

(auch von den Ehemännern)
anerkannt und begrüsst wurden. Intensive,
affektive Beziehungen zu Frauen waren
zentraler Bestandteil des weiblichen
Lebenszusammenhangs und wurden auch in der
Literatur wieder und wieder beschrieben.
Kernpunkt bildete dabei die
Seelenverwandtschaft zwischen den Frauen, während

Frau und Mann je länger je mehr als
einander wesensfremd galten.

Gegen Ende des 18. Jh. werden diese
Unterschiede im Wesen von Mann und Frau

V
4p v

19



besonders herausgestellt und bilden von
nun an auch die Grundlage für die
Beschreibung, Definition und Identifikation
der Geschlechter. Dagegen wehren sich
um 1800 die Frühromantikerinnen, welche
gerade die Gemeinsamkeiten und Möglichkeiten

produktiver Ergänzung durch das
andere Geschlecht betonen. Ihre Ideen
betrachte ich unter anderem auch als
Versuch, die Qualitäten gleichgeschlechtlicher
Freundschaften (wie Intensität, emotionaler

und geistiger Austausch usw.) auf die
Frau-Mann Beziehungen zu übertragen,
welche bis dahin eher von Sachlichkeit und
Zweckorientierung geprägt waren. Schon
die Dokumente aus jener Zeit scheinen mir
jedoch darauf hinzuweisen, dass dieser
Versuch nie ganz gelungen ist. Die
Briefwechsel zwischen Freund und Freundin
erreichen kaum je die Verbundheit und
Vertrautheit, welche aus vielen Frauenbriefen
spricht. Erst recht zeigt die spätere Entwicklung

der ehelichen Beziehung das Scheitern

dieses Versuchs.
Ein eher seltenes Beispiel von zwei Frauen,

die zu Ende des 18. Jh. über mehrere
Jahrzehnte hinweg in Wales zusammenlebten

und von ihrer Umgebung geachtet, von
romantischen Dichtern sogar wegen ihrer
Freundschaft verehrt wurden, berichtete
Lillian Faderman. Sarah Ponsonboy und
Eleanor Butler entstammten beide angesehenen

irischen Oberschichtfamilien. 1778
rissen sie zuhause aus, reisten in Männerkleidern

durchs Land, bis sie von ihren
Familien wieder eingefangen wurden. Ein
zweiter Fluchtversuch war nötig, bis die
Familien den Willen ihrer Töchter akzeptierten
und sie zusammen leben Hessen. Sarah
und Eleanor Hessen sich in Wales nieder,
erhielten je eine kleine Rente und widmeten
sich ihrem Haus und Garten, sowie
gemeinnützigen Aufgaben. Von Freunden wurden
sie behandelt wie ein Ehepaar.

Nur der ungebrochenen Überzeugung,
dass Frauen bezüglich Sexualität völlig
inaktiv und dass dazu Männer unabdingbar
seien, ist es nach Faderman zuzuschreiben,

dass wahrscheinlich weder die beiden
Damen selbst noch jemand aus ihrer
Umgebung an eine sexuelle Beziehung dachte.

Einen kleinen Verdacht allerdings hat die
Historikerin gefunden. In einer Zeitungsmeldung

vom 24. Juli 1790 steht:
«Miss Butler is tall and masculine, she

wears always a riding habit, hangs her hat
with the air of a sportsman in the hall, and
appears in all respects as a young man, if
we except the petticoats which she still
retains. Miss Ponsonboy, on the contrary, is
polite and effeminate, fair and beautiful.»6

Typischerweise ist es wiederum die
Übernahme der männlichen Rolle, das Ausbrechen

aus den Konventionen weiblicher
Lebensführung, die die Zeitgenossen aufhorchen

lässt.

Die Überwindung einer
Trennlinie

Die sich mit dem Aufstieg des Bürgertums
anbahnende scharfe Trennung zwischen
den tugendhaften, ehrbaren bürgerlichen
Frauen einerseits, deren romantische
Frauenbeziehungen anerkannt sind (weil sie
nicht mit Sexualität in Verbindung gebracht
werden) und den leichten, frivolen, freizügi¬

gen Damen der Halbwelt andererseits,
deren sexuelles Spektrum wie selbstverständlich

auch homosexuelle Kontakte umfasst,
die aber fast nie als ausschliessliche Lesben

oder als Partnerinnen in Liebesbeziehungen

dargestellt werden, erreicht in der
2. Hälfte des 19. Jh. ihren Höhepunkt. Der
Prozess, in dem diese Abspaltung
überwunden und das Bild einer Frau entwickelt
wird, die umfassende emotionale und
sexuelle Beziehungen zu Frauen lebt, beginnt
erst gegen Ende des letzten Jh. und kann
auch heute kaum als abgeschlossen
gelten.

Verschiedene Faktoren spielen dabei
zusammen. Frauenfreundschaften werden
jetzt im Zusammenhang mit der Frauenbewegung,

immer häufiger auch zu
Lebensgemeinschaften. Die allmähliche Verbesserung

ihrer bildungsmässigen und beruflichen

Situation setzt Frauen in die Lage,
auch ohne Ehe ein Auskommen zu finden.
Parallel dazu zerbröckelt aber auch die
geschlossene Frauenwelt mit ihrem dichten,
tragenden Kontaktnetz, wodurch die Beziehung

zur Freundin umso bedeutsamer
wird, als Rückhalt und Stütze für die
ungewohnte und kraftraubende Arbeit in der
(männlichen) Welt des Berufs und der
Öffentlichkeit. So sind unter den Aktivistinnen
der gemeinnützigen wie der politischen
Frauenvereine unzählige Frauenpaare zu
finden.

Die Sexualwissenschaft

Sehr bald begann die Frauenbewegung -
oder gewisse Teile davon - auch die Frage
nach der weiblichen Sexualität zu stellen
und das Recht auf freie Liebe, also eine
aktive, selbstbestimmte Sexualität, zu
fordern.

Etwa um dieselbe Zeit beschäftigt sich
die noch junge Sexualwissenschaft zunehmend

mit der Frau, allerdings - wie für diese

Disziplin damals üblich - vorwiegend mit
den sogenannten Abnormitäten. Die
Begriffe Homosexualität, conträre
Sexualempfindung, Uranismus usw. werden jetzt
auch auf Frauen angewendet. So teilen die
Sexualwissenschafter die frauenliebenden
Frauen in Aktive, Mannweiber (=Perversion)

und Passive, Verführte (Perversitäten)
und setzen damit weiterhin sexuelle Aktivität

mit Männlichkeit gleich.
Die Frauenbewegung kontestiert diese

Abwertung zum Teil durch Bezeichnungen
wie 'pervers', krank, abnorm, doch ist sie in
ihrer Auseinandersetzung mit der
'Homosexuellenfrage' äusserst zurückhaltend.
Nur ganz wenige Frauen bekennen sich
öffentlich zur ihrer Homosexualität, die meisten

vermeiden das Thema oder wehren
sich vehement dagegen, als homosexuell
bezeichnet und verachtet zu werden. Wie
zutreffend diese Kategorie für viele von
ihnen war, muss dahingestellt bleiben.

Lesben emanzipieren sich

Immerhin existierte zu Anfang unseres
Jahrhunderts, als Folge dieser sexualwis-
senschaftlichen Auseinandersetzung, die
Liebe zwischen Frauen im Bewusstsein

breiterer Kreise, wenn auch meist unter
dem Etikett der Krankheit, der Verführung
oder angeborener Triebe. Zu einer Umwertung

und positiven Identifikation mit dem
Bild der homosexuellen Frau kam es erst
allmählich, z.B. in Kreisen der ersten
Zürcher Studentinnen, die offenbar das Thema
'Erotik unter Frauen' diskutierten. Daraus
sind zahlreiche langjährige Frauenbeziehungen

hervorgegangen, über deren 'wahre

Natur' die Betroffenen jedoch weiterhin
beharrlich schwiegen. Seltene Ausnahmen
sind Anna Rüling und Johanna Elberskir-
chen, die sich öffentlich für das Recht auf
ihre Homosexualität einsetzten.7

Weniger auf Rechte gepocht als vielmehr
gelebt und nach aussen demonstriert,
haben ihre lesbische Identität zahlreiche
Künstlerinnen in den europäischen
Grossstädten der ersten drei Jahrzehnte unseres
Jahrhunderts. In den Berliner, Pariser und
Londoner Salons und Clubs trafen sich
Schriftstellerinnen, Malerinnen,
Schauspielerinnen und ihre Freundinnen und
unterhielten ein dichtes Netz von auch
internationalen Kontakten. Die generell freizügigere

Moral dieser Kreise wie auch die
allgemeine Aufbruchstimmung der Zeit
erleichterten offenbar die Auseinandersetzung

mit weiblicher Homosexualität in der
Kunst wie im Leben. Dies wiederum war die
Voraussetzung dafür, dass Frauen
überhaupt eine positive Identität als Lesbe
entwickeln konnten. Die Kategorie der
homosexuellen Frau - von den Psychiatern und
Sexualwissenschaftern zur Ausgrenzung
des 'Abnormalen' geschaffen - musste von
den betroffenen Frauen selbst angeeignet
und umgedeutet werden. Aber nicht nur die
Bezeichnung, sondern auch die dazugehörige

Selbstdarstellung, den Lebensstil
mussten sich die Frauen selbst erschaffen.
Dies geschah - gerade in der ersten Phase
- oft unter Zuhilfenahme der vorhandenen
Clichés. So tauchte das 'Mann-Weib' in der
betont männlichen Kleidung und im
burschikosen Auftreten vieler Lesben wieder
auf.

Gerade für die Vermittlung erotischer
Botschaften bedienten sich die Frauen
zwangsläufig der vorhandenen, an
heterosexuellen Rollenverteilungen orientierten
Zeichen und spielten aber auch mit ihnen.
Die Entwicklung einer eigenständigen
erotischen Kultur der Lesben wurde bereits in
ihren Anfängen durch Faschismus und
Krieg jäh unterbrochen und geriet dann in
Vergessenheit. So konnte die Frauen- und
Lesbenbewegung der 70-er Jahre nicht
einfach an eine frühere Tradition anknüpfen
und daran weiterarbeiten, sondern musste
zuerst mühsam die Errungenschaften ihrer
Vorfahrinnen ausgraben und neu
entdecken.

Katharina Belser

1 Marie-Jo Bonnet: Un Choix sans équivoque, Paris
1981

2 Bourdeille, Seigneur de Brantôme: 'La vie des
dames galantes' 1666

3 Lillian Faderman: Surpassing the love of men. N.Y.

1981, S. 51 ff.
4 Vgl. den Artikel «Mann-Weiber» in EMMA Nr. 1/86
5 Carol Smith-Rosenberg: «Meine innig geliebte

Freundin.» In: Honegger, Claudia & Heintz, Bettina:
Listen der Ohnmacht, Frankfurt 1981

6 Lillian Faderman, S. 124
7 Ilse Kokula: Weibl. Homosexualität um 1900, München

1982

20


	Erotik in Frauenbeziehungen : ein Blick in die Geschichte

