
Zeitschrift: Frauezitig : FRAZ

Herausgeber: Frauenbefreiungsbewegung Zürich

Band: - (1986-1987)

Heft: 20

Artikel: Männliche Sicht - weibliche Sicht : stellen Künstlerinnen Frauen anders
dar als Künstler?

Autor: Meyer-Gagel, Hanna

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1054335

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1054335
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Männliche Sicht —

weibliche Sicht

Stellen Künstlerinnen Frauen anders dar
als Künstler?

Malerinnen, die von ihrer eigenen
Wahrnehmung ausgehen, zeigen vielfach
eine andere Auffassung des weiblichen
Modells als ihre männlichen Kollegen.
So bleibt der Blick der Malerinnen nicht
an der Haut von Frauen hängen, ist nicht
in gleicher Weise wie der männliche
Blick durch das erotische Interesse
bestimmt und eingeengt. Ausgehend von
ihrem persönlichen Selbst- und Körpergefühl

fühlen sich die Malerinnen in die
körperliche Erscheinung von Frauen ein
und vermögen somit das Selbstwertgefühl

von Frauen realer zu erfassen und
darzustellen.

Bilder, seien sie in Bilderbüchern von
Kindern, Museen oder Illustrierten, können die
Wirkung von Vor- oder Leitbildern haben.
Die Betroffenen werden sich dessen
vielfach nicht bewusst, was jedoch die Wirkung
nicht verringert. Sowie Frauen in Kunstwerken

erscheinen, die noch dazu durch ihre
Aura als etwas Besonderes gelten, so wirken

sie auf kleine Mädchen: als Vor-Bild.
Viele fühlen sich diesen Darstellungen des
«Ewig-Weiblichen» nicht gewachsen, viele
spüren eine grosse Kluft zwischen ihren
Erfahrungen mit sich und ihrem Körper und
den Darstellungen in Büchern und Museen,
viele spüren, das hat mit mir nichts zu tun.
Aber welches Mädchen ist imstande, die
Vorbildlichkeit der grossen, als Meisterwerke

bezeichneten Kunst in Frage zu stellen?

Die Frauen in den Gemälden der Meister
blieben auch mir fremd, die Fremdheit
schmerzte mich, wollte ich doch selbstverständlich

den weiblichen Idealen unserer
Kultur entsprechen. Sehr viel später habe
ich erfahren, dass diese Frauendarstellungen

Gestaltungen der Wünsche und Ideale
der männlichen Phantasie ihrer Schöpfer
sind, sie entsprechen nicht den eigenen
Vorstellungen und realen Erfahrungen von
Frauen. Eine eigene, nicht fremdbestimmte,

originär weibliche Auffassung von Frauen

gibt es kaum in der Kunstgeschichte,
Frauen sind - mit wenigen Ausnahmen wie
bei Manet oder Rembrandt - Objekt, nicht
Subjekt, Geschöpf, nicht Schöpfer in der
Geschichte der Kunst. Peter Gorsen beob¬

achtete, Frauen haben als Projektionen
männlicher Wünsche, Bedürfnisse und
Phantasien zu funktionieren - und tun es
auch. Also als Modell, nicht als gleichwertiger

Partner.1 Dies wollte ich nicht glauben,
schien mir nicht akzeptabel, überpointiert,
und ich machte mich selber auf die Suche
in der Kunstgeschichte.

Wenn Frauen in der Malerei vor allem als
Modelle figurieren, Modelle, auf die die Maler

ihre männlichen Wünsche, Ideale, Ängste

oder ästhetischen Vorstellungen
projizieren, als Modelle somit zu Projektionsflächen

werden, und wenn dieser Zustand in
der Kunst dem Zustand der gesellschaftlichen

Wirklichkeit entspricht, dann
erscheint die Untersuchung der Bilder von
Frauen um so wichtiger, eben weil sie bildlich

fassbarer Ausdruck der sozialen Beziehung

zwischen den Geschlechtern sind.

Frauen wollen heute vielfach nicht mehr als
Modell männlicher Projektionen funktionieren,

viele verweigern sich den alten
Mustern. Aber gibt es andere Leitbilder von
Frauen, Bilder, die ihre Subjektivität, ihre
Individualität, erfassen und sinnlich präsent
werden lassen? Ein Blick auf die Malerei
von Frauen seit der Renaissance, besonders

seit der Jahrhundertwende, der klassischen

Moderne, zeigt, dass manche Bilder,
die Malerinnen von ihren Modellen gestalteten,

ein anderes Verhältnis zur weiblichen
Person, zum weiblichen Körper zum
Ausdruck bringen.

Deshalb sollen exemplarisch ausgewählte
Werke von gleichzeitig lebenden Malerinnen

und Malern unter dem Gesichtspunkt
verglichen werden: Was wird von der Eigenart

der Frau erfasst? Wird sie als ein Wesen
mit eigener Befindlichkeit, mit Zusammenhang

von Körper, Psyche und Bewusstsein
gesehen oder auf die erotische Attraktion
ihres Körpers reduziert? Stimmt es, ist das
Modell eine Sache, sächlich, geeignete
Projektionsfläche für die Vorstellungen des
Malers oder der Malerin? Anders gesagt,
wird das weibliche Modell als «Sujet»
behandelt oder als eigenständiges Subjekt
erfasst?

Felix Vallotton,
Die Frau mit Rosen

Der Name dieser Frau ist unbekannt, sie
scheint ein Modell zu ein, dessen Inszenierung

weitgehend vom Maler vorgenommen
wurde. Der halb enthüllte, halb kunstvoll
verdeckte Körper ist dem Betrachter
zugewendet, der Kopf abgewendet. Der Blick
wird von den mit kostbarer Seide drapierten,

leicht geöffneten Beinen über ihre halb
sichtbaren, halb bedeckten Schultern zu
dem etwas starren, schönen Gesicht der
jungen Frau geführt. Das Gesicht mit apart
drapierter Frisur und modischem Stirnband
zeigt mehr abweisende Zurückhaltung als
Selbstbewusstsein. Im Kontrast zum
Gesicht steht die verführerische Zurschaustellung

der nackten Schulter, diese wiederum
vorder kühlen, grauen Wand. In der eleganten,

posenhaften Handhaltung mit zwei
Rosen vor der Brust fasst Vallotton den
Eindruck zusammen, den die Frau auf ihn
macht: zugleich Verführung und Abweisung

zu sein. Der gesamte Bildaufbau ist
auf den Ausdruck dieser Ambivalenz bezogen,

pointiert verdeutlicht im sinnlichen Rot
neben dem kühlen Gelb der zwei Rosen,
wie auch durch das Knie, das wie eine
Barriere links unten am Bildrand erscheint,
während das andere Knie den Blick zur
dunklen Zone ihres Schosses führt, die
wiederum durch das Buch in ihrer Hand halb
verdeckt ist. Sie hat die Haltung einer jungen

Dame, die dazu erzogen wurde,
zugleich die Verführung der Eva mit der
Zurückhaltung der jungfräulichen Maria zu
verbinden. - Den streng calvinistisch
erzogenen Vallotton, Sohn eines Apothekers
aus Lausanne, quälte zeitlebens dieser
Widerspruch zwischen der tabuierten Verführung

von Frauenkörpern und der auch ihm
anerzogenen sinnlichen Distanziertheit.
Seine eigene Sinnlichkeit und Distanz projiziert

er auf die von ihm ausgewählten
Modelle.

Das zeigt sich auch in der Form der Darstellung:

Die Falten der goldfarbenen Seide
wirken metallisch starr, die Rosen, Versprechen

von Sinnlichkeit, haben ebenfalls die

10



Sprödigkeit und Härte von Metall. Insgesamt

haben Bild und Frau Stillebencharakter,
das sinnlich Bedrohliche wird stillgelegt

unter Draperien verborgen und mit
distanzierendem, emailhaftem Glanz überzogen.
Der Glanz ihrer Haut wird durch den Glanz
seiner Maltechnik «bewältigt»,
«beherrscht». Die Nähe der abzuwehrenden
Sinnlichkeit der Frau wird in die von ihm
bestimmte Form «gebannt» und damit genügend

Abstand hergestellt. Die Haltung
«seines» Modells ist vom Bewusstsein des
Beobachtetwerdens bestimmt, sie posiert für
ihn und den männlichen Betrachter des
Bildes. Er wählte und arrangierte sie aus seiner

Sicht, also offenbar ein wechselseitiges
Zusammenspiel von Maler und Modell, wie
es auch John Berger beobachtete: «Männer

sehen Frauen an. Frauen beobachten
sich selbst als diejenigen, die angesehen
werden. Dieser Mechanismus bestimmt
nicht nur die meisten Beziehungen
zwischen Männern und Frauen, sondern auch
die Beziehungen von Frauen zu sich selbst.
Der Prüfer der Frau in ihr selbst ist männlich,

das Geprüfte weiblich. Somit verwandeln

sie sich selbst in ein Objekt, ganz
besonders in ein Objekt zum Anschauen - in
einen «Anblick».2

Und das Verhältnis Malerin-Modell? Wie
verhält sich eine Malerin dem weiblichen
Modell gegenüber? Projiziert sie weniger
oder trifft sie dessen Individualität stärker,
indem sie von ihren persönlichen weiblichen

Erfahrungen ausgeht? Verhält sich
zudem auch eine Frau anders, wenn sie
einer Frau gegenübersitzt? Verwandelt sie
sich weniger in einen «Anblick»?

Felix Vallotton, Die Frau mit Rosen, 1919,

Öl, 92x73 cm, Kunstmuseum Luzern

Suzanne Valadon -
Frau mit weissen Strümpfen

Im Bildaufbau mit Vallotton vergleichbar,
wird der Blick von den Beinen der sitzenden
Frau über ihr rotes, palettenbesticktes
Kostüm der zwanziger Jahre zu dem halb
abgewendeten Kopf geführt. Offensichtlich
ein Moment beim Umkleiden in ihrer Garderobe.

Die Brust tritt nicht in Erscheinung, sie
wird von den nackten Armen verdeckt, der
Kopf dominiert um so deutlicher über dem
Körper, der die sinnliche Ausstrahlung einer
reifen, vitalen Frau hat. Obwohl der Stuhl
dem Betrachter zugewendet ist, wie die
Stuhllehne vorn im Bild deutlich macht,
wendet sie dem Betrachter halb den
Rücken zu, und das vordere Bein ist zudem
von ihm weg ins Bild gewendet. Sie posiert
nicht, ihre Körperhaltung entspricht ihrem
eigenen Bedürfnis nach ungestörtem
Nachdenken. Offenbar gilt es dem Blumen-
strauss eines Verehrers, der vorerst einmal
unter dem Stuhl deponiert wurde. Er ist halb
enthüllt, halb verhüllt, ebenso wie ihre
Entscheidung, ob sie diesem Zeichen sinnlichen

Begehrens entsprechen oder es
unbeachtet liegenlassen will. Sie scheint nicht
ohne weiteres bereit, darauf wie erwünscht
einzugehen. Die über den übereinanderge-
schlagenen Beinen zusammengelegten
Hände machen etwas im Moment sich
Abschliessendes deutlich. Beim Überdenken
der Situation sieht sie nach vorn - hat das
Zukunft? - und in sich hinein. Suzanne
Valadon stellt eine aktiv handelnde und
empfindende Frau dar, die Bewusstsein von
sich und ihrem Körper hat. Die psychische
Situation ist im Sinnlichen präsent. Diesen

Moment der eigenen Entscheidung einer
Frau mit Identität von Selbst- und Körpergefühl

hält Valadon für festhaltenswert.

Der vom männlichen Blick wahrgenommenen
Frau, die auch in der Abwendung für

ihn posiert, stellt Valadon eine Frau gegenüber,

die keinen Anblick bieten will. Auch
der Blumenstrauss wird nicht präsentiert,
unbeachtet liegt er am Boden, sie sitzt oder
«steht über der Sache». - Ist es da abwegig,
an Manets Olympia im Jeu de Paume in Paris

zu denken? Ein Werk, das Suzanne Valadon

sicher kannte. Dort werden Körper und
Blumenstrauss präsentiert. Dem auf den
männlichen Betrachter bezogenen, halb
liegenden nackten Körper der Frau wird vor
Valadon eine aufrecht sitzende Frau in
moderner Kleidung mit eigenen erotischen
Bedürfnissen gegenübergestellt, die nicht
vom Angeblicktwerden bestimmt ist. Was
bei Manet angelegt ist, die aufrechte
Haltung des Kopfes sowie der Blick der Olympia,

der ein eigenes Selbstbewusstsein
zeigt - dieses Motiv ist von Suzanne Valadon

aus ihrerpersönlichen weiblichen Sicht
weitergeführt worden.

Dieses Bild bildet einen Höhepunkt im
Werk von Suzanne Valadon (1865-1938).
Mit 17 Jahren gebar sie ihren unehelichen
Sohn Maurice Utrillo, der wesentlich
bekannter geworden ist als sie. Mit 18 Jahren
begann sie auf Anraten von Toulouse-
Lautrec (sie war Lautrecs und Renoirs
Modell) zu zeichnen. In einem Alter, in dem
Frauen üblicherweise abgeschrieben
werden, zwischen 50 und 60 Jahren, malte sie
ihre persönlichsten und reifsten Werke.

11



Suzanne Valadon, Der blaue Raum, 1923,
Öl, 90x116 cm, Musée d'Art Moderne,
Paris

Suzanne Valadon -
Der blaue Raum

Eine üppige, vitale Frau liegt zigarettenrauchend
auf einem Ruhebett. Sie scheint sich

in ihrem Körper wohlzufühlen: erdnah und
robust, entspannt, bequem und doch mit
aufrechter Haltung und erhobenem Kopf in
einem Moment aktiven Nachdenkens -
vielleicht im Zusammenhang mit dem Buch
zu ihren Füssen. Ihre Robustheit ist keineswegs

mit Vulgarität zu verwechseln, wie der
Kommentator ihrer Einzelausstellung 1967
im Musée National d'Art Moderne in Paris
meint.

Suzanne Valadon nimmt die Haltung des
Frauentyps auf, der sich dem männlichen
Blick zeigt, und dennoch ruht diese Frau in

sich. Im Betrachtetwerden ist sie bei sich.
Ihre Privatsphäre muss respektiert werden,
das vermittelt sich durch die Energie ihrer
aufrechten Haltung und die Energie ihres
Körpers. Und was passiert, wenn diese
Frau aufsteht? Sie würde es mit einer
entschiedenen, eindeutig eigenen Haltung
tun, nichts von der Passivität einer Odalis-
ke, an die dieser Bildtyp anknüpft.

Ihr körperliches und persönliches Volumen
scheinen sich zu entsprechen. Wie im
vorherigen Bild ist die psychische Dimension
im Sinnlichen präsent, ihre individuelle
Befindlichkeit teilt sich mit. Dieser füllige
Frauentyp entsprach keineswegs dem
modischen Frauenideal der zwanziger Jahre -
der Garçonnetyp hatte schmal und elegant
zusein, alle weiblichen Rundungen wurden
möglichst abgeflacht. Die Streifenhosen

sind damals keinesfalls modisches Attribut,
eher vom Herrenpyjama ausgeliehen
gewesen.

Das Volumen ihres Körpers ist plastisch
herausgearbeitet, sinnlich unter der
Kleidung präsent. Demgegenüber ist der
Raum, wie im vorherigen Bild, ohne Tiefe
gestaltet. Die Frau behauptet sich als Körper

und als Subjekt inmitten der dekorativen

Gegenstände, die als Ausdruck ihrer
inneren Energie und ihres Lebensgefühls
aufzufassen sind, so die abstrakte
Farbsymphonie in Rottönen an der Wand hinter
ihr und die üppigen Polster mit grossangelegten

Ornamenten unter ihr.

Die Übereinstimmung von gelebter und
dekorativer Energie bei Suzanne Valadon gefiel

den Kritikern. Ihre Kraft wurde von die-

Henri Matisse, Odalisque, 1928, Öl,
54x65 cm, Moderna Muset, Stockholm

12



sen öfters als «maskulin» bezeichnet.3 Formal

an Gauguins dunklen Umrisslinien und
Matisse' Verwendung dekorativer Textilien
orientiert, ist jedoch bei ihr eine von diesen
Künstlern abweichende Frauenauffassung
spürbar: Sie zeigt nicht die Frauentypen
aus der Sicht der Männerphantasien des
19. oder beginnenden 20. Jahrhunderts -
Sphinx, Mutter, apfelbrüstige Kindfrau,
Vampir, Harems- oder Halbweltdame. Ihre
spezifische Qualität wird durch einen
Vergleich deutlich:

Henri Matisse - Odalisque
Ein Frauenakt in ähnlicher Haltung, halb
sitzend gelagert, eine zweite Frau zu ihren
Füssen, die allerdings kaum von den übrigen

Einrichtungsgegenständen zu
unterscheiden ist. Die Frauen werden wie dekorative

Gegenstände, denen jedes subjektive
Eigenleben fehlt, etwa wie die Tapete,

aufgefasst. Dies war auch erklärtermassen
die künstlerische Intention von Matisse. Der
Frauenakt ist flach, im Vergleich zu Valadon
lieblos und summarisch von Matisse gestaltet:

die Beine ebenso wie die Schultern
ohne Volumen und Festigkeit, ein verwischtes,

dümmliches Gesicht. Weisse Draperien,

die keinem realen Kleidungsstück
entsprechen, umranken ihren Körper, um ihn -
trotz der behaupteten Umsetzung in reine
Form - dem männlichen Geschmack
entsprechend zu enthüllen.

Valadons Auffassung der Frau deckt, bei
gleicher Qualität im Formalen, den Objekt¬

charakter in den Aktdarstellungen von
Matisse und anderen Zeitgenossen auf. Der
Ästhetisierung des Frauenkörpers aus
männlicher Sicht bzw. seiner Reduzierung
zum Artefakt, stellt Valadon mit kraftvoller
Direktheit Frauenkörper gegenüber, bei
denen die psychische und rationale Dimension

nicht abgespalten wurde. Frauen mit
Selbstgefühl, in Besitz ihrer körperlichen,
psychischen und rationalen Kraft. Bei Valadon

behalten Frauen das Volumen, das sie
haben können, und dies in allen Bereichen
- wie sie auch immer ihr Gesicht behalten.
Beim Vergleich von Valadons Selbstporträt,
entstanden im 50. Lebensjahr (1915), mit
ihren Modellen fällt auf, dass sie offensichtlich

viel von ihrem eigenen Selbst- und
Körpergefühl in den Frauen wiederentdeckt.
Von ihrem persönlichen Körpergefühl
ausgehend, wählt sie ihre Modelle aus, seien
es Verwandte oder Bekannte aus ihrer
Nähe. Daher hat sie ein ganz anderes,
selbstverständlicheres Verhältnis zu ihren
Modellen, eine grössere Unmittelbarkeit,
Direktheit wird spürbar. Sie muss die
Fremdheit zwischen den Geschlechtern
nicht überwinden und durch Kunst «bewältigen».

Das Bedürfnis, Frauen zu idealisieren,

zu entwerten oder auf erotische Zone
zu reduzieren, ist bei ihr - wie auch bei
anderen Malerinnen - nicht vorhanden.

Suzanna Valadon hat sich intensiv mit den
Werken ihrer Malerkollegen auseinandergesetzt,

sie kennt sie gut, und zeigt ein
eigenes Verständnis von dem, was für sie im
Kunstwerk darstellenswert ist. Ihre Malerei
steht mit ihren persönlichen weiblichen
Erfahrungen und Vorstellungen in enger Ver¬

bindung. So wie auch bei männlichen
Künstlern ihre Kunst immer mit ihrem
Geschlecht in Zusammenhang steht, auch
wenn sich dieser Zusammenhang dem
eigenen männlichen Bewusstsein entzieht.

Ähnlich intensiv wie Suzanne Valadon hat
Paula Modersohn-Becker zeitlebens den
weiblichen Körper zum Gegenstand ihrer
Malerei gemacht, vielfach war sie ihr eigenes

Modell. «Ich strebe vorwärts, aber in
meinem Geist, in meiner Haut» sagt sie
einmal. Ihr Geist und ihre Haut sind ihr gleich
wichtig. Ihr Mut zur Konfrontation mit sich
selber, ihrer eigenen Haut und eigenem
Körper sind bekannt und anerkannt.
Welcher Maler hat ähnlich rückhaltlos wie sie
den eigenen Körper beobachtet und der
Öffentlichkeit preisgegeben? Egon Schiele
wäre da als grosse Ausnahme zu nennen -
und Jahrhunderte zuvor Albrecht Dürer.

Paula Modersohn-Becker -
Selbstbildnis

Viele, auch Frauen, reagieren auf dieses
Bild zunächst befremdet. Stumpfe, kalkige
blau-rote Farben dominieren im Gesicht.
Der Kopf erscheint wie abgetrennt von dem
hellen, sehr weichen Körper. Eine reife
Frau, die sich mit Blüten im Haar und vor
den nackten Brüsten schmückt. Sie betont
die Weichheit ihrer Brüste, sie trägt sie wie
kostbaren Schmuck. Die liebevoll gemalten,

bernsteinfarbenen Brustspitzen und
die Farbe des weichen Umrisses der Brust
entsprechen der Farbe ihrer Bernsteinkette.

Suzanne Valadon, Selbstporträt, 1915,

Öl, 50x40 cm, Coll. M. Paul Pétridès, Paris

Paula Modersohn-Becker, Selbstbildnis, um 1906,

Öl, 61x50 cm, Öffentliche Kunstsammlung,
Kunstmuseum Basel

13



Ernst Ludwig Kirchner, Zwei Akte auf
blauem Sofa, 1909/10, Öl, 50x70 cm, Coli.
Billy Wilder, Los Angeles

Sie betont und akzeptiert ihre Weiblichkeit,
ohne sich verführerisch zu präsentieren,
das Gesicht ist nicht «schön», der Körper
nicht «attraktiv» aus der herrschenden, d.h.
männlichen Sicht. Sie zeigt sich als
Individualität und zugleich verbindet sie sich
durch die Archaisierung - die bei ihre eine
völlig andere Funktion als bei Kirchner hat -
mit der Frauenexistenz seit Jahrtausenden.

Der Gestus der blumenhaltenden Hände
und die frontal gesehene Haltung des Kopfes

ist nicht zufällig an Mumienporträts aus
dem 1. Jahrhundert nach Chr. orientiert.
Paula Modersohn-Becker überschreitet im
Grunde damit drei Grenzen: 1. Den eigenen
Körper - Inbegriff des Intimen - zeigt sie,
ohne sich zur Schau zu stellen. Die übliche
Abspaltung des Privaten vom Öffentlichen
hebt sie damit auf. - 2. Sie hebt die Orientierung

der eigenen weiblichen Auffassung an
der männlichen Sehweise auf. Und der dritte

Grenzübergang: Wenn eine Frau als Person

für die Öffentlichkeit dargestellt werden
soll, malt «man» ein Porträt mit vorsichtigen
Andeutungen des Körpers. Wenn der
Frauenkörper gezeigt werden soll, entsteht ein
Aktbild, bei dem der Kopf, als Ausdruck des
Individuellen, lediglich summarisch, weil in
diesem Zusammenhang offensichtlich
belanglos oder störend, angedeutet wird. Diese

Trennung von Kopf und Körper im
herrschenden Bewusstsein deutet Paula Mo-
dersohn-Becker durch deren unterschiedliche

Farbgebung an - und zugleich stellt sie
die Verbindung des Getrennten her. «Meine
Seele sieht aus wie mein Akt», sagt sie zu
diesem schwierigen, meist unterdrückten
Konflikt. Eine Frau mit überzeugend
gelungenem eigenen Selbst- und Körperbe-
wusstsein, die Kopf und Körper als Einheit -
wenn auch nicht ohne Spannung - akzeptiert

hat.

Dies ist auch heute keineswegs ein erledigtes

Problem. Wie selbstverständlich heute
noch - oder heute wieder verstärkt im
Zeitalter der Medien - viele Frauen sich mit der
männlichen Sicht der vor allem sexuell
attraktiven Frau identifizieren, andere
jedoch, als Reaktion darauf, die Sinnlichkeit
ihres weiblichen Körpers zu ignorieren
versuchen (ohne zu merken, in welcher
puritanischen Tradition sie stehen), das erlebte
ich kürzlich bei höchst widersprüchlichen
Äusserungen von Studentinnen (in einem
Seminar über Frauen als Objekt und Subjekt

in der Malerei). Festhaltenswert scheint
mir bei der heutigen Diskussion um Autonomie

von Frauen, dass Paula Modersohn-
Beckers Leistung darin besteht, dass sie,
ähnlich wie Valadon und Morisot, sich mit
männlichen Kollegen, mit der absoluten
Avantgarde ihrer Zeit - Gauguin, Picasso,
Rousseau - auseinandersetzte, um die bei
ihnen gefundenen künstlerischen Mittel
zum Ausdruck ihrer persönlichen weiblichen

Auffassung umzusetzen. Sie verbindet

also Autonomie und Bezogenheit. Sie
wurde damit im wörtlichen Sinn ihr eigenes
Modell. Könnte heute dieses Bild von Paula
Modersohn-Becker ein Modell authentischer

Selbsterfahrung und weiblicher Identität

sein? Und damit eine Ergänzung zu
den Gestaltungen von weiblicher Körpererfahrung

in der Kunst der Gegenwart?

Malerinnen legen nicht nur mehr Wert auf
die Darstellung des Selbstwert- und Körper-
bewusstseins von Frauen, sie zeigen auch
die Kraft, die Energie, die Intensität des
Empfindens, die Vieldimensionalität, die
Frauen haben können. Aber nicht haben
sollen, weil die starke Frau als die vermänn-
lichte Frau gilt: Käte Kollwitz, Paula
Modersohn-Becker, Suzanne Valadon, Frida

Kahlo, Artemisia Gentileschi u.a. Diese
Malerinnen zeigen allerdings alles andere als
«positive Heldinnen». Das Heldische,
Heroische hat, als Inbegriff männlicher
Wertvorstellungen, in der Malerei von bewusst
gewordenen Frauen keinen Platz.
In der Malerei von Künstlerinnen scheint
ein anderes Bild von Frauen auf, so wie sie
sich selber sehen, das Bild von Frauen, die
die weiblichen und männlichen Möglichkeiten

des Menschseins umfassen. Malerinnen,

die ihr eigenes Sehen und Wahrnehmen

entdeckt haben, haben die sogenannt
weiblichen Werte akzeptiert (ausser der
Opferrolle) und zugleich die Rollenteilung
überschritten, die das Aktive, Energievolle,
Entschiedene den Männern zuschreibt.
Das ist die androgyne Qualität des schöpferischen

Geistes, von der Meret Oppenheim
spricht.7

Hanna Meyer-Gagel

1 Peter Gorsen, Frauen und Frauenbilder in der
Kunstgeschichte, in: Gislind Nabakowski, Heike Sander,
Peter Gorsen - Frauen in der Kunst, edition suhr-
kamp 1980, S. 19. Dort auch das Zitat von Simone de
Beauvoir: «Sie ist Wahrheit, Schönheit, Poesie, ist
alles: alles in Gestalt der anderen, alles, nur nicht sie
selbst.»

2 John Berger - Das Bild der Welt in der Bilderwelt,
Sachbuch rororo 1974, S. 44

3 Ann Sutherland, Linda Nochlin - Woman Artists
1550-1950, Alfred Knopf Verlag, New York 1979,
S. 260

4 Renate Berger - Malerinnen auf dem Weg ins 20.
Jahrhundert, dumont 1982, S. 127

5 Ann Sutherland, Linda Nochlin a.a.O., S. 231
6 Günther Busch - Paula Modersohn-Becker, Malerin,

Zeichnerin, Köln 1981, S. 162
7 Meine diesbezüglichen Beobachtungen sind

ausführlicher dargestellt in: Hanna Meyer-Gagel - Weibliche

Auffassungen in der Malerei von Frauen.
Erschienen im Rahmen der Ringvorlesung «Frauen -
Realität und Utopie», Verlag der Fachvereine, ETH
Zürich 1984

14


	Männliche Sicht - weibliche Sicht : stellen Künstlerinnen Frauen anders dar als Künstler?

