
Zeitschrift: Frauezitig : FRAZ

Herausgeber: Frauenbefreiungsbewegung Zürich

Band: - (1986-1987)

Heft: 18

Artikel: Begegnung mit afghanischen Flüchtlingsfrauen : ...déjà-vue. Ein
Erlebnis

Autor: Kerschbaumer, Mandana

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1054315

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1054315
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mandana Kerschbaumer

Begegnung mit afghanischen Flüchtlingsfrauen

....déjà-vue-ein Erlebnis

Das Flüchtlingsproblem ist keine für sich
isolierte Situation. Es zeichnet und
bestätigt das Vorhandensein unzähliger
Menschenrechtsverletzungen und das
grosse Demokratiedefizit in vielen Staaten.

Das Flüchtlingsproblem ist ein
politisches Problem, ein Weltordnungsproblem,

zu deren Weltordnungsprinzipien
in verstärktem Masse z.B. die
geschlechtsspezifische Unterdrückung
der Frauen auf allen sozialpolitischen
Ebenen gehört. Die Mehrheit der Frauen

leben und erleben ein gründliches
intellektuelles, physisches und psychisches
Defizit.

Tatsache aber ist, dass die Mehrheit
aller erwachsenen Flüchtlinge - in
nichteuropäischen Staaten - Frauen sind. In
manchen Gebieten machen Frauen und
Kinder bis zu 90% der Flüchtlingspopulation

aus; jedoch soll nicht nur der hohe
Anteil an Flüchtlingsfrauen der Grund für
ihre besondere Aufmerksamkeit sein,
vielmehr ihre besonders missliche Lage.

Sie unterliegen in hohem Ausmass ihrem
rechtslosen zugeschriebenen Status:
Einerseits werden sie weitaus mehr als
Flüchtlingsmänner in die Abhängigkeit
als Almosen-Empfängerinnen getrieben,

andererseits sind sie Opfer grausamer
sexueller Ausbeutung (Überfälle von

Piraten auf Frauen der Boat-People,
Vergewaltigungen von Frauen auf der
Flucht, in diversen Flüchtlingslagern, in
Gefängnissen etc.).

36



Pakistan

In Pakistan leben vorwiegend im Grenzgebiet

zu Afghanistan etwa 3,5 - 4 Mio.
afghanische Flüchtlinge (etwa 390 Flüchtlingslager);

davon sind 75 - 80% Frauen und Kinder.

Pakistanis sowie Afghanen/-innen sind
fast ausschliesslich Muslims (Sunniten).
Über die Millionen von Flüchtlingen brach
frühzeitig eine riesige nationale und
internationale Hilfskultur herein, die sich durch
die Katastrophenhilfe bis zu einer eingeleiteten

Entwicklungshilfe bemerkbar machte.
Die zurückgebliebenen Frauen und Kinder

versuchen, sich auf der Flucht der eigenen

Gruppe oder dem eigenen Stamm an-
zuschliessen. Sie sind die fliehende Restfamilie.

Viele der Frauen verlieren ihre männlichen

Familienmitglieder schon vor, während

oder nach der Flucht ins benachbarte
Pakistan. Frauen ohne männliche
Familienmitglieder werden später in ein spezielles
Lager für Frauen, Waisen und Körperbehinderte

eingewiesen.
Die einzige Möglichkeit, afghanische

Flüchtlingsfrauen zu erreichen, ist über
Gesundheitsprogramme für Frauen und Kinder

und Nähkurse. Sie haben keinen
Zugang zu anderen Bildungs- und
Ausbildungsangeboten (Schulen, Alphabetisierung

etc.). Frauen aus den ländlichen
Gebieten Afghanistans sind zu fast 100%
Analphabetinnen. Sie sind gesundheitlich in
einem schlechteren Zustand als Männer
und auf Grund des geltenden islamischen
Rechts nur die Hälfte soviel wert wie ein
Mann. Sie tragen die Bürde, sich für die
Kontinuität (Geburt von Söhnen, Ehre) der
Familie und des Stammes verpflichten zu
müssen.

Frauen erleiden in dieser Situation eine
Verdoppelung der Abhängigkeit und
unterliegen einem besonders einengenden
sozialen Druck: wenn Männer wenigstens das
Lager verlassen können, um Arbeit zu
suchen, wenn sie - in welcher Form auch
immer - mit der Öffentlichkeit kommunizieren,

weil sie selbst die Öffentlichkeit sind,
dürfen das Frauen in keiner Weise. Sie sind
nicht nur diejenigen, die man in
Verteidigungssituationen besonders stark im Pur-
dah-System verhaftet haben will, weil sie
Ehre und Prestige ihrer Männer aufrechterhalten

müssen, sie sind auch diejenigen,
die zusätzlich die Sorgen und Aggressionen

ihrer Männer auffangen sollen.
Purdah bedeutet und zeichnet die Stellung

der Ausgeschlossenheit von Frauen
aus dem öffentlichen Leben (Chador, Architektur

der Häuser, Teilnahme am
politischen und bildenden Leben etc.). Es gibt
zwar jetzt vermehrt Gesundheitsbetreu-
ungsprogramme für Frauen und auch
einzelne Nähwerkstätten, was den Frauen à la
longue vielleicht sogar ein kleines Einkommen

schafft, aber ob es sie irgendwann
einmal zur Teilnahme an der gesamten
Öffentlichkeit führt und ihnen die Möglichkeit gibt,
für dieses Recht kämpfen zu können, bleibt
dahingestellt.

Das Lager

Das Lager. Ein Dorf geworden, nachdem
die Zelte wichen und Kachahäuser
(Lehmhäuser) die Fluchtstätte formten. Die Flucht

ist kein 'rechter Winkel', kein für uns mehr
'idyllischer Voyeurismus'.

Ein Kleinbasar, der Friedhof, die Schule,
die Koranschule, die Moschee, der Wassertank,

die Latrinen, das Dispensary, die
neue Vitaminpille, der Empfang, der
Verlust, der Milchtopf, das Volleyballnetz, die
Klage, der Schlag an die Labortüre, die
Ehre, der Gott, die x-te Geburt, die Scham.

Das Fluchtdorf Gandaf wird zum gröss-
ten Teil von Frauen und Kindern bewohnt.
Jüngere Männer ziehen den Weg zwischen
Arbeitssuche im Basar und Umgebung
Peshawars, dem Flüchtlingslager und dem
Jihad (Heiliger Krieg) in Afghanistan vor.

Namus, die Ehre. Namus betrifft die Ehre
des weiblichen Teils der Familie, Namus
sind die Grundprinzipien von Keuschheit,
Gewissen, Gesetz, Ehre, Ruf, Würde etc.
(namusi=moralisch). Frau und Erde sind
Namus, gemeinsam sind sie die Ebene der
Fruchtbarkeit, um die so oft unerbitterlich
gekämpft wird. Der Wert der Ehre ist mit
dem Fluchtgeschehen zum 'Gewicht des
Lebens selbst' geworden. Der Ehre
'Schutzspiel' hinterlässt mit dem Einstieg in
die islamische Welt des afghanischen Volkes

die 'Lehre vom Gewicht der Ehre'.
Sprachrhythmik und Gestikulation der
westlichen Denkwelt fühlen sich dabei wie
pulslose Körper an, im Moment der Erfahrung

über 'das Blut in den anderen Worten'.
Die symbol- und gestikulationsreichere
Sprache setzt mehr Heftigkeit in die Prinzipien

von Distanz und Nähe; akzentuiert das
Gesagte, die Beziehung zwischen Haltung
und Wort lebt. Wir sagen oft 'Ding', das Ding
hat aber einen Namen.

Ajnama

Ajnama ist der Name einer Frau aus
Afghanistan. Der Name einer 'Dai' (traditionelle
Hebamme). Ajnama ist etwa 1,56 m gross.
Sie ist Mutter von acht Kindern. Sie soll, so
hörte ich, etwa 45 bis 50 Jahre alt sein; ihr
Gesicht aber ist gezerrt von Alltäglichem.
Ajnamas Wesen und Körpergestik sind
kraftvoll und lebendig. Ich lernte sie im
Flüchtlingslager Gandaf (Population: ca.
35'000) kennen; dort, wo ich zusammen mit
den afghanischen Frauen aus Kabul, Fari-
da eins und Farida zwei (Krankenschwestern),

Jamila (Lehrerin) und Anissa (Ärztin,
sie studierte in Polen Medizin) am Aufbau
eines Mutter-Kind-Programms arbeitete,
mit dem Ziel, Hilfe zur Selbsthilfe zu
verwirklichen.

Ich sah Ajnama zum ersten Mal im
betonierten Labor von Gandaf. Vor der Türe die
zwei grossen Zelte für die täglichen
Untersuchungen. Getrennt für Frauen und Männer;

getrennt, der Arzt und die Ärztin;
getrennt, die Wunschwelt der Frauen und die
Wunschwelt der Männer. Die Trennung
bezieht sich aber auf das Abschieben ins
Randgruppendasein einer 'sozialen Gruppe',

die der Frauen. Das Labor war die
Fluchtstätte in der Fluchtstätte. Zugang hatte

nur das medizinische Team. Manchmal
fanden Streitgespräche zwischen einzelnen

Maleks (Stammesführern) und dem
Teampersonal hier statt. Konflikte wurden
sonst an die Labortüre geklopft oder durch
die Gitterstäbe des Fensters in den Raum
gebrüllt. Das Labor hatte das Zaubervehikel

für die geflohene Seele, deren Status
und Prestige. Die Pille in rot, grün, blau und

weiss war in erster Linie für viele das Placebo

der Hoffnung und erst in zweiter für den
Husten, die Anämie, den Bandwurm. Die
gesamte medizinische Betreuungsebene
war sichtbar, fühlbar und verändernd in der
Welt vieler Afghanen und Afghaninnen
eingebrochen, die oft nie zuvor einen Arzt,
geschweige denn eine Ärztin zu Gesicht
bekommen hatten. Das löste eine innerdörfliche

Migrationswelle aus: den Weg vom
Haus zum Dispensary. Ein neuer Weg - ein
anderer, ein Konglomerat zwischen
Vertrauen und Misstrauen. Lehmwände
säumen den Weg, umgeben die Häuser. Die
Körpergrösse sichtlich überragend - die
der Frauen. Schützend vor dem Fremden
und den Blicken fremder Männer.

Ajnama trug stolz über ihren Shalwar
einen weissen Arbeitsmantel, unter ihrem
Kopfschleier ein ausdrucksstarkes Gesicht
mit verwässert dunklen Augen. Ajnama ist
Analphabetin; sie sprach Pasthu, kaum Far-
si. Ich konnte nur wenig Farsi. Wir unterhielten

uns mittels Sprachbilder. Aus der Beziehung

zwischen Worten und Körpergestik
entstanden Bilder. Diese Bilder konnten
letztendlich verstanden werden. Ajnama
arbeitete zwanzig Jahre als Putzfrau in einem
Kabuler Krankenhaus. Von dort brachte sie
erstaunlich viel medizinisches Grundwissen

mit. Sie arbeitete seit der Entstehung
des medizinischen Betreuungsprogram-
mes in Gandaf im Team mit. Als Dai
kümmerte sie sich um fast alle Geburten im
Lager und betreute mit der Ärztin Anissa die
schwangeren Frauen. Ajnama wurde in
Geburtenhilfe und Schwangerschaftsbetreuung

ausgebildet und von Anissa jeweils
instruiert. Mit Hilfe des Mutter-Kind-Program-
mes sollten nun sukzessive die Frauen
erreicht werden.

Oft wurde Ajnama drei bis vier Mal in
einer Nacht zu Geburten gerufen. Meist
holten sie ältere Frauen in Begleitung von
Männern ab. Am Morgen stand Ajnama
dann verwirrt und nervös im Labor, wenn sie
von Totgeburten und über den kritischen
Gesundheitszustand der oft sehr jungen
Mutter berichtete. Verzweifelt erzählte sie
Anissa über den Hergang und ihre Eingriffe.

Ajnama wird aufgrund ihrer Tätigkeit und
Stellung in Gandaf geachtet und respektiert.

Sie ist die einzige Frau, die im Lager
einen grossen Bewegungsfreiraum, auch
ohne männliche Begleitung, inne hat. Das
Lager-Innenleben, Besuche bei Familien
und Gespräche mit Frauen konnten nur
über Ajnamas Begleitung und Vorarbeit
erreicht werden. Das nach 'Lust und Laune'
Spazierengehen im Lager würde die An-
standsregeln verletzen, sowohl gegenüber
den Flüchtlingen als auch gegen uns
selbst. Das eigene Handeln dient der Ehre,
dem Ruf der eigenen Gruppe.

Die Geburt

Eines Tages holte mich Ajnama zu einer
Geburt. Wir durchstreiften zwanzig Minuten

lang das Lager, bis wir bei der fünfzehn
Jahre jungen Schwangeren ankamen. Die
Mutter der Mutter, Schwestern und Cousinen

waren in grosser Aufregung um das
weinende Mädchen. Ajnama wurde mit viel
Achtung gegrüsst. Sie stellte mich vor.
Anfangs waren die Frauen nicht sicher, ob sie
mich mit Ajnama zu diesem Mädchen in

37



den Raum lassen sollten. Sie gaben mir Tee
und fragten mich, wie es kam, dass mein
Vater mich alleine diese Reise antreten
liess. Ich lächelte. «Du bist doch Perserin!
Glaubst Du an Allah?» Ich nickte und trank
mit verlegenen Gedanken.

Die Frauen waren sich nicht ganz sicher,
ob ich nicht doch ein Mann sei; eine Frau,
die allein reist, kurze Haare trägt.... Ajana-
ma wusste sicher, dass ich eine Frau bin,
sie klopfte mir deswegen mal sanft und dabei

lachend auf die Brust. Soweit ich konnte
und mich Ajnama bat, half ich ihr beim
Geburtsvorgang. Sie war unglaublich genau
und konzentriert bei den Vorbereitungen,
sehr einfühlend, aber auch streng mit dem
Mädchen. Es hatte starke Schmerzen und
weinte. Fast eine Stunde dauerte es, bis
Ajnama ihr Vertrauen vermitteln konnte, bis
sie sich ihren Rock hochschieben liess und
mit der Geburtenhilfe begonnen werden

konnte. Stunden vergingen zwischen
Angst, Zuspräche und Schweigen. Endlich
die Geburt. Ajnama und ich sahen uns
erschrocken an, sie schnitt die Fruchtblase
auf und massierte die weisse Masse Leben
(so sah das Neugeborene im ersten
Moment aus) bis zum Schrei. Das minutenjunge

Wesen wog kaum einen Atem schwer,
die Mutter lag völlig erschöpft da. Ajnama
und ich waren etwas verängstigt und
beschlossen sofort, Anissazu holen. Das Kind
war eine Frühgeburt und die Mutter hatte
Anämie. Wir besuchten in den folgenden
Tagen Mutter und Kind regelmässig, bis es
den beiden besser ging.

Ajnama lebte und arbeitete in einer
Zwischenstellung. Sie verteidigte verbissen ihr
Wissen und Arbeitsgebiet, streng und oft
kompromisslos gegenüber den Frauen und
Männern im Lager und sie akzentuierte damit

stolz ihre Tätigkeit. Etwas zurückhalten¬

der und ruhiger war sie gegenüber den
nicht im Lager wohnenden Gesundheitsteams,

die teilweise ihre Ausbildner/innen
und Arbeitgeber darstellen.

Nach einem Arbeitstag im Lager räumten
wir im Lehmhaus auf. Dort kamen täglich
die Frauen zum Programm zusammen.
Manchmal blieben wir noch etwas länger,
etwas versteckt im Haus und malten mit
Freude Buchstaben an die Holztafel. Wir
lachten und lärmten um jeden gezogenen
Strich, um jedes geschriebene Wort. Jami-
la und Farida lernten Englisch und ich übte
Farsi. Diese Verlockung, diese Begierde
nach dem knirschenden Ton unter der Kreide,

nach der Entdeckung einer neuen Welt
mit dem fertigen Wort. Ajnama kam oft und
plötzlich in den Raum. Sie lächelte oder
gestikulierte mit ungeheurer Heftigkeit. Wir
schlössen schnell die Türe und drehten uns
wieder der Tafel zu. Manchmal zogen politische

Gedanken in ihre Sätze und sie übten
den weiblichen Widerstand mit Buchstaben
- Widerstände, den verschiedensten
Gedankengängen entsprungen. Die
Selbstverständlichkeit, Lesen und Schreiben
offen lernen zu können, so wie es für mich als
Frau galt, lässt oft die Inhaltsschwere, die
Wachsamkeit, Sanftmut und die
Ausbruchsbereitschaft des Geschriebenen
und Gesprochenen vergessen. Man wird
unaufmerksam und Worte verschwinden
bedeutungslos. Für die afghanische Frau
ist es keineswegs selbstverständlich, Lesen
und Schreiben, diesen Prolaps der Gedanken,

erlernen zu dürfen. Ein
Alphabetisierungsprogramm für Frauen, versteckt im
Lehmhaus oder gar offen angeboten, wird
in dieser prekären Situation als linke oder
kommunistisch gefärbte Agitation gesehen.

Ajnama stand des öfteren erstaunt vor
der Tafel. Sie schielte verstohlen, mit verbotenem

Blick aufs verbotene Feld der Tafel.
Ich stand bei ihr, mit denselben verbotenen
Gefühlen, vor einem Wort, das sich vor uns
aufblähte wie ein schweres Ereignis - eine
unerklärbare Erfahrung. Mit Ajnama gab es
viel zu lernen, oft seltsame Disziplin und
auch eigenartigen Wirbel innerhalb der
Frauengruppen. Beide Situationen ergänzten

sich erstaunlich gut. Disziplin und Wirbel

können oft Leiden und Apathie
ausdrücken, aber auch innovativ wirken,
Leidenschaften und Stärken entstehen lassen,
vis-à-vis des Frauendaseins, vis-à-vis der
Fluchtebenen.

Tage später lief mir Ajnama hinterher. Sie
vergrub ihre Hände in den Rock und holte
zerknitterte Papierstücke hervor. Sie zeigte
mir von ihr geschriebene Buchstaben und
Zahlen. Wir schwiegen. Ihre wässrigen
Augen unter dem Schleier, ihr ausdrucksstarkes

Gesicht in diesen Momenten - ich hatte
nichts zu sagen, gar nichts.... Déjà-vu!

Mandana Kerschbaumer

Dieser Text wurde erstmals veröffentlicht im agib-Rund-
brief Nr.84 zum Thema Flüchtlingsfrauen. Der Rundbrief

ist zu beziehen bei:
agib (Arbeitsgruppe für entwicklungspolitische
Information und Bildung), Leonhardstr. 19, 8001 Zürich.

38


	Begegnung mit afghanischen Flüchtlingsfrauen : ...déjà-vue. Ein Erlebnis

