
Zeitschrift: Frauezitig : FRAZ

Herausgeber: Frauenbefreiungsbewegung Zürich

Band: - (1985-1986)

Heft: 13

Artikel: Von Kopf bis Fuss auf Liebe eingestellt

Autor: Weibel, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1054738

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1054738
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von Kopf bis Fuss auf Liebe
eingestellt

Wenn ich mich dem Thema «Liebe» über
die Auseinandersetzung mit Film annähre-
re, so hat das zwei Gründe: einerseits meine

persönliche Liebe zum Film, andererseits

die zentrale Bedeutung, die der «Liebe»

in der Filmgeschichte zukommt.

Liebe auf der Leinwand
Seit es Film gibt, gibt es auch

Liebesgeschichten auf der Leinwand, und zwar
existieren sie in allen Genres, sei es in expliziter

(Melodrama) oder in sublimierter Form
(Western). Die Liebe als vorherrschendes
Filmthema prägt und bearbeitet unsere
Wunsch- und Wertvorstellungen über die
«Liebe» entscheidend mit, sowie die realen

gesellschaftlichen «Liebestendenzen»
wieder die Filme beeinflussen. So kann ich
manchmal bei mir selber feststellen, wie
gewisse meiner Vorstellungen über «Liebe»

mit ganzen Filmszenen besetzt sind;
z.B. bin ich von jeder «Liebe-auf-den-er-
sten-Blick-Version» im Kino aufs neue
fasziniert und wundere mich jeweils hinterher,

wie wenig diese verdichteten und
idealisierten Vor-Bilder mit meiner Realität zu
tun haben.

In den letzten Jahren jedoch hat in der
Filmproduktion eine Anpassung an den
aktuellen Stand der «Beziehungspolitik»
stattgefunden, was zu einer Flut von sog.
Problem- und Anti-Liebesfilmen geführt
hat. Ja, fast könnte frau sagen, dass sich
ein eigentliches Genre des «Beziehungskistenfilms»

etabliert hat.

In jüngster Zeit habe ich zwei Filme
gesehen, die diese Problematik auf ernste
und zugleich auch heitere Art darzustellen
versuchen, und sind deshalb beides für
mich auch ernst zu nehmende Filme.

In «Les nuits de la pleine Lune» von Eric
Rohmer geht es um die
Nähe-Distanz-Abhängigkeit-Unabhängigkeitsdiskussion,
wohl die zentralsten Streitpunkte in fast
jeder Beziehung. Erfrischend leicht inszeniert,

ohne moralischen Fingerzeig
entlarvt Rohmer das Auseinanderklaffen
zwischen theoretisch entwickelten
Beziehungskonzepten und ihrer praktischen
Machbarkeit im Alltag von aufgeklärten
modernen Menschen. Fast unmöglich,
aus diesem Film zu kommen und zu
meinen: «Das geht mich alles nichts an.»

Was geschieht, wenn eine Frau ihre Liebe

genauso ernst nimmt, wie irgendeine
andere politische Frage, d.h. «Innenpolitik»

ebenso ernsthaft zu betreiben
versucht wie «Aussenpolitik», schildert Heike

Sanders dritter Spielfilm: «Der Beginn
aller Schrecken ist Liebe». Das Drehbuch
hat H. Sander zusammen mit Dörte Haaks

geschrieben. Im folgenden will ich auf diesen

Film etwas ausführlicher eingehen.

Der Beginn aller Schrecken...
Freya liebt Traugott und Traugott liebt
Freya.

Freya ist eine selbständige berufstätige
Frau (Journalistin), häufig auf Reisen, was
Traugott in Kauf nimmt. Traugott arbeitet
als Arzt, engagiert sich bei Amnesty
International für die Menschenrechte, hat
verschiedene öffentliche Medienauftritte,
was ihm Bewunderung einbringt.

Dann ist da noch Irmtraut, die den Traugott

auch liebt und zudem noch eine
Freundin Freyas ist. Die drei wollen
Transparenz in ihren Verhältnissen, d.h. ehrlich
miteinander umgehen. Als Traugott eines
Tages ohne ein Wort der Erklärung aus
Freyas Leben verschwindet, und sie
schliesslich von Freundinnen erfahren
muss, dass er wieder zu Irmtraut
zurückgekehrt ist, wird Freya tief verletzt, aber
nicht nur das... Sie beginnt einen
hartnäckigen Kampf um ihr Recht und gegen
die ihr zugeordnete Rolle des verlassenen
Opfers. Sie will nicht vergessen und sich
damit arrangieren. Sie verlangt von Traugott

eine Erklärung, d.h. sie will von ihm
wie ein erwachsener Mensch behandelt

werden. Freya beginnt das Ganze in einem
politischen Zusammenhang zu sehen.
Was in einem demokratischen Land für
Arbeitsverhältnisse gilt, nämlich das Recht
auf eine Begründung bei der Entlassung,
soll auch für Liebesverhältnisse Gültigkeit
haben. Traugott, der niemandem weh tun
kann und geliebt werden will, ist überfordert

und weicht allen Konflikten aus, und
damit verletzt er Freya erst recht. Eine
unkomplizierte Freundschaft mit ihr wäre
ihm lieber.

Die Freundinnen begegnen Freya mit
Mitleid und tröstlichen Worten: «Ach ver-
giss ihn doch, der ist es ja doch nicht
wert» (wer von uns kennt das nicht?).
Solches aber will Freya nicht hören. Ihr
Versuch, mit den Freundinnen eine Gang
gegen Traugott zu gründen, geht denen
dann aber doch zu weit, zumal sie alle
irgendwie mal etwas mit dem Traugott hatten

oder haben. Allmählich fällt Freya mit
ihrer Penetranz allen auf die Nerven. Sie
wird für verrückt gehalten. Sie selber
allerdings hält sich für sehr normal, sie will die
Selbstachtung nicht verlieren und ihre Ehre

wiederherstellen. Sie wird auf diesem
Weg zwar immer stärker, aber auch einsamer.

Sie gewinnt eine Stärke, die sie
verflucht. Bei einem Anwalt erkundigt sie
sich, ob ihr Recht auf gerichtlichem Weg
einklagbar sei. Dies sei nur bei einer Sache
von öffentlichem Interesse möglich — und

genau davon ist Freya überzeugt.

10



Am Schluss des Films verreist Traugott
mit seiner neuen Freundin nach Südamerika.

«Er wird sich künftig Wilfried nennen»,
heisst es dazu lakonisch im Kommentar.
Derweil reitet Freya auf einem Island Pony
der Morgendämmerung entgegen. Im Off
ertönt ihr Lachen.

...ist Liebe
«Nicht schon wieder», mag vielleicht die
eine oder andere, noch müde von Svende
Merians unermüdlichem Kampf um den
Märchenprinzen, denken.

Doch keine Angst, die Autorinnen
haben sich hiereine Geschichte ausgedacht,
die sie selber den ganzen Film hindurch
ironisch und auch selbstkritisch kommentieren.

Gleichzeitig ist es ihnen auch bitterernst

damit. Diese Methode hat für mich
als Zuschauerin den Effekt, dass ich
dauernd raus- und wieder reingezogen werde,
mich sowohl identifizieren, als auch
distanzieren kann.

Der Figur von Traugott haftet nichts
märchenprinzhaftes an. Ich fand ihn nicht
sonderlich attraktiv, aber eben, dies ist ja
Geschmackssache. Traugott ist ein
Vertreter jener Männergeneration, die sich
ihrer Rolle bewusst ist und diese auch verändern

will, was uns aber trotzdem vorsichtig
machen sollte... Er ist sensibel und

kann gut zuhören, kurz: «die Autorinnen
haben sich für Freya einen Mann ausgedacht,

den sie selber gerne hätten»
(Filmkommentar). Traugott leidet wie viele
fortschrittliche, linke Männer an einer alten,
fast nicht heilbaren Kinderkrankheit: Im
öffentlichen, politischen Bereich, da stellt
er sich seiner Verantwortung und scheut
den Widerstand nicht, im Privaten aber hat
er es lieber bequem, geht den Konflikten
aus dem Weg und kann für sein Handeln
nicht geradestehen.

Freya will Traugott nicht zwingen, sie zu
lieben, sondern das Ziel ihres konsequenten

Widerstands ist, von ihm wie ein
erwachsener Mensch und nicht wie eine
Unperson behandelt zu werden. Er soll sie
genauso ernst nehmen wie sie sich selber
ernst nimmt. In der Tatsache, dass wir
Frauen uns oft nicht ernstnehmen, sieht
Heike Sander eine der Hauptursachen,
dass wir in unsren Geschichten immer
wieder zu Opfer werden. Diesen Kreislauf
will sie durchbrechen. Sie setzt die
sogenannten privaten Geschichten in einen
Zusammenhang mit deutscher Vergangenheit,

dem Faschismus. Für sie handelt es
sich hier wie damals um ähnliche Strukturen.

Konflikte werden verdrängt, anstatt
bewältigt. Indem den Konfliktursachen
nicht auf den Grund gegangen wird, bleibt
die Scheinharmonie des Systems
gewährt, Opfer- und Täterrolle sind festgelegt.

«Weisst du, was Faschismus ist?»
fragt Freya den Traugott. Er: «Nein». Sie:
«Das ist die unglaubliche Gewalt, die'
ängstliche Leute ausüben.»

Um diese historische Dimension erweitert,

geht der Film weit über das private
«Liebesgärtchen» hinaus. Die kleinen und
die grossen Verhältnisse bedingen halt
einander, oder «das Private ist politisch»
konkret angewendet.

Linke Ideologie und Politik muss solange
radikal in Frage gestellt werden, als sie auf
Kosten kostbarer Energien von Frauen
geht. Diese Unterstützungsarbeit, gerade
auch an lieben, linken Männern, kollektiv
zu verweigern — politische Sachzwänge
hin oder her — dies könnte auch eine Version

feministischer Politik sein. Aber da
stellt sich das Problem der Solidarität,
gerade auch unter Freundinnen. Der einst
zentrale Anspruch der Frauenbewegung
an sich selbst wird oft zum wunden Punkt.
Frauensolidarität geht manchmal seltsa¬

me Wege, besonders wenn ein Mann im
Spiel ist, und wer ist schon gegen alle
Widersprüche gefeit? Ich bin Heike Sander
auf jeden Fall dankbar, dass sie sich vor
dieser heiklen Frage nicht drückt, auch auf
die Gefahr hin, dass sie es im Film für meinen

Geschmack etwas zu schematisch
gelöst hat; so wie sie auch mit dem Gegensatz

starke Frau (Freya) und schwache
Frau (Irmtraut) etwas zu undifferenziert
umgeht. So sympathisch mir Freya im Verlauf

des Films wird, so unverständlich
bleibt mir das schon fast pathologische
Verhalten Irmtrauts. Wird bei Freya eine
erfolgreiche Berufstätigkeit noch angetönt,

so wird Irmtraut ausschliesslich in
der Rolle der liebenden und leidenden Frau
gezeigt. Auf eine entsprechende Frage am
Pressegespräch antwortete Heike Sander,

sie habe ganz bewusst nicht die
Berufskarriere als Alternative oder Kompensation

der unglücklichen Liebe gegenüberstellen

wollen, denn schliesslich gehe es ja
darum, dass eine Frau sowohl eigenständig

bleiben, als auch jemanden lieben könne,

ohne sich selbst aufzugeben.

Ob hier viel Optimismus angebracht ist,
bleibt auch heutzutage eher zweifelhaft,
aber auf jeden Fall ist für mich Sander's
Plädoyer für vermehrten Gebrauch von
Vernunft und Ironie in all dem
Gefühlsschlamassel eine Wohltat.

Barbara Weibe/

P. S. Der Film wird von derFi/mcooperative
verleiht und wird demnächst in Zürich ins
Kino kommen.


	Von Kopf bis Fuss auf Liebe eingestellt

