
Zeitschrift: Frauezitig : FRAZ

Herausgeber: Frauenbefreiungsbewegung Zürich

Band: - (1984-1985)

Heft: 11

Artikel: Im Zentrum der männliche Blick - am Rand die Mutter

Autor: Spuhler, Annie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1054670

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1054670
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Buch
«Women & Film»
von E.Ann Kaplan
Im Patriarchat ist die Macht, aber auch die
Vorstellungswelt (Mythos, Sprache,
kulturelle Formen) männlich. Die Darstellung
der Mutterschaft entsteht aus den
ambivalenten männlichen Bedürfnissen der
verhassten Abhängigkeit: das überhöhte
Bild der ernährenden, immer anwesenden,
sich selbst vergessenden Mutter und die
Fratze der pflichtvergessenen sadistischen

Frau. Sie selbst kommt nicht zum
Wort: Sie ist still, am Rand oder gar abwesend.

Das patriarchalische Bild der
NichtMutter ist das der Kastratin, die nichts
kann, nichts schafft. Sie ist in der Position
des Objekts, des Opfers.

Mit welchen Mitteln schafft der Film diese

Darstellung der Frau? Die Lust des kleinen

Jungen, durch das elterliche
Schlafzimmerschlüsselloch zu gucken, wird ak-

Im Zentrum
der
männliche
Blick -
am Rand
die Mutter
tualisiert, wenn der erwachsene Mann im
dunklen Kino hockt. Das Auge der Kamera
wird durch den Projektor reproduziert, und
beide stellen eigentlich das Schlüsselloch
dar. Wenn sich auf der Leinwand Sexszenen

abspielen, ist der Voyeurismus
offensichtlich, aber das Bild der Frau wird immer
sexualisiert, was sie auch tun mag, und sie
wird zum Objekt. Das wäre an sich nicht so
schlimm: Sowohl die männliche als auch
die weibliche Erotik läuft über das Schauen.

Aber der Männerblick unterscheidet
sich grundsätzlich vom Frauenblick. Das
wird deutlich bei den Blicken, die innerhalb
des Films ausgetauscht werden. Der
männliche Blick kann handeln, Besitz
ergreifen, manipulieren, dominieren, während

der weibliche machtlos ist. Sogar
gegen die immer vorhandene Angst vor der
weiblichen Sexualität findet das
patriarchalische Kino eine Waffe: die Kamera fe-
tischiert den weiblichen Körper, macht ihn
phallusförmig und nimmt ihm das
Schreckliche.

Wie reagiert die Frauenbewegung
darauf? Wir haben rebelliert gegen das Bild

der kastrierten, unfähigen, schwachen
Frau. Warum nicht gegen die Marginalisie-
rung der Mutter? Kaplan folgt dem
psychoanalytischen Gedankengang und
meint, dass wir — obwohl z.T. selber Mütter

— alsTöchterzurFrauenbewegungge-
stossen sind. Auch Töchter hegen
ambivalente Gefühle gegenüber der Mutter.
Wir sind eng mit ihr verbunden, gleichzeitig

aber zornig auf sie, weil sie uns einerseits

die gewünschte Unabhängigkeit und
Selbständigkeit versagt und andererseits
unfähig ist, uns gegen das Patriarchat
abzuschirmen, das uns psychisch, kulturell
und oft auch physisch verletzt. Sie wird
sogar als Agentin des Patriarchats
empfunden, weil sie versucht, uns zu «Weibchen»

zu erziehen. Die Frage der Mutterschaft

ist aufgeworfen. Wie kommt
Kaplan dazu, sie in einem Buch über Frauen
und Film sozusagen vom Rand ins
Zentrum zu rücken? Weil die feministische
Filmtheorie und -praxis diesen Weg gegangen

ist.

Unveränderbare definiert hat und uns daran

hindert, Subjekt zu werden, Autonomie
zu erlangen. Kaplan geht davon aus, dass
die kapitalistische Gesellschaft mit ihren
interpersonellen Strukturen (insbesondere

der Kernfamilie) sich eine Maschine als
Ventil für das Unbewusste geschaffen hat
(das Kino) und ein analytisches Werkzeug
(die Psychoanalyse), um die Störungen —
die eben diese Gesellschaftsstruktur
verursacht — zu verstehen und unschädlich
zu machen. Die Mechanismen, die Freud
im Traum gefunden hat, sind mit jenen des
Films verglichen worden. Kaplan schliesst
sich der Meinung an, dass Filme — wie
Träume — latente, unterdrückte Inhalte
symbolisieren, aberstattdes individuellen
Unbewussten tritt das allgemeine
patriarchalische Unbewusste auf. Deshalb
nimmt sie an, dass die Psychoanalyse
nicht nur die Bedeutung der Träume,
sondern auch die der Filme entschlüsseln
kann. Beim detaillierten Gegen-den-
Strich-Lesen der vier oben erwähnten Fil-

Von der Selbstaufopferung
zur Ermordung
Kaplan unterrichtet seit 1972 über«Frau-
en und Film». In dieser Zeit haben sich
sowohl die Filmtheorie als auch die entstandenen

Filme entwickelt. Die Autorin hat
die Veränderungen laufend in ihren Kursen
berücksichtigt, und das vorliegende
Buch11 fasst 10 Jahre Filme anschauen,
Nachdenken, Lesen, Unterrichten, mit
Studentinnen diskutieren zusammen.

Im ersten Teil stellt Kaplan anhand von
Cukors «Camille» (1936), von Sternbergs
«Blonde Venus» (1932), Welles' «Lady
from Shanghai» (1946), Brooks' «Looking

for Mr Goodbar» (1977) die
patriarchalische Vorstellungswelt dar, wie sie
von derTraumfabrik Hollywood verbreitet
wird. Um das Funktionieren und die
Wirkung dieser Filme zu verstehen, braucht
sie die Methode der Psychoanalyse. Sie
erklärt, warum. Es ist ja nicht selbstverständlich,

ein Werkzeug zu benützen, das
bisher zur Unterdrückung der Frauen
gedient, das uns als das Andere, das ewig

me deckt sie auf, dass bei allen Versuchen
von Frauen, Wünsche zu empfinden, eine
Sprache zu sprechen, selbständig zu
handeln, der patriarchalische Mechanismus
einschnappt und die weiblichen Energien
auf die eigene Mühle lenkt, in «Camille»
durch die von der Frau internalisierte
Opferrolle, in «Venus» durch die Fetischisie-
rung und das Abdrängen der Mutter, in
«Shanghai» durch Kriminalisierung und
Ermordung, in «Goodbar» durch nackte
Gewalt. Die feministische Lektüre fördert
aber auch Momente hervor, wo die
Zuschauerin sich mit der Heldin identifizieren,

und Bruchstellen, wo sie das Funktionieren

des Hollywoodkinos durchschauen
kann.

Die Suche nach einer neuen
Filmsprache und die
Auseinandersetzung
mit der Mutterrolle
Neben dem Hollywood-Film hat es immer
ein Alternativ-Kino gegeben, wo auch ver-

27



einzelte Pionier innen hervorragen. Seit
dem Ende der 60er Jahre aber haben sie
diese Aiternativ-Szene recht eigentlich
mitbestimmt. Kaplan sieht vor allem 3
Kategorien:

den formalistischen, experimentellen
Avantgardefilm
• den realistischen, politischen Dokumentarfilm

den avantgardistischen Theoriefilm.

1898
Dora visits
Freud.
Herr K.
propositions Dora.
Dora slaps

Da die letzte Kategorie das Problem der
Filmsprache am radikalsten anpackt,
beschränke ich mich auf 2 Beispiele dieser
Sorte. Kaplan stellt folgende Gemeinsamkeiten

fest:
Hinweis auf den Film-Apparat, damit die

Zuschauerin immer weiss, dass sie im Kino

sitzt
Ablehnung der passiven, sich

identifizierenden Zuschauerin und Versuch, diese
in die gedanklichen Prozesse des Films ein-
zubeziehen.

Vermeidung des Vergnügens, das aus
Gefühlstumulten entsteht (Ödipus-Kom-
plex und Familienromanzen), hingegen
Anpeilen des Vergnügens am Erkenntnis-
prozess

Mischung aus Dokument und Fiktion,
um eine Spannung zwischen
Gesellschaftlichem, Subjektivität und Darstellung

zu erreichen.
«Sigmund Freud's Dora» (1979) von

Tyndall, McCall, Pajaczkowska,
Weinstock. Sprechende Lippen geben eine
Auseinandersetzung zwischen Dora und
ihrem Freund über Psychoanalyse wieder.
Während der Mann glaubt, die Psychoanalyse

erkläre die Wirklichkeit, behauptet die
Frau, es sei ein raffiniertes Sprachspiel,
durchtränkt mit bourgeoiser Ideologie.
Nun folgt die Dramatisierung der
Fallgeschichte «Dora»: Die FigurFreud sprichtin
der ersten Person, hat alles unter Kontrolle.

Dora hingegen hängt ihren Äusserungen

die der Fallgeschichte entnommenen

Fetischismus

Nach Freud ist Fetischismus die Perversion, wenn
Männer versuchen, in Frauen ihren Penis zu
entdecken und so sexuelle Befriedigung zu erlangen
(z.B. langes Haar, ein Schuh, ein Ohrring können
einen Penis symbolisieren). In der Kastrationsangst

ist sexuelle Erregung unmöglich mit einem
Wesen, das keinen Penis oder einen Penis-Stell-
vertreter hat. Im Kino wird der ganze Frauenkörper

fetischisierr, um der Angst vor dem sexuell
anderen, d.h. der Kastration, zu begegnen.

Voyeurismus

Das Vergnügen kommt im Kino durch den ihm
eigenen voyeuristischen Mechanismus zustande.
In der Freudschen Terminologie bedeutet Voyeurismus

die erotische Befriedigung beim Beobachten

von jemandem, ohne selbst gesehen zu werden.

Er wird, im Gegensatz zum Exhibitionismus,
als aktive Perversion bezeichnet, die vor allem von
Männern mit dem Frauenkörper betrieben wird*!

«Antwortete-sie, Bestätigte-sie» an; sie
spricht eine fremde Sprache. Im ersten
Dialog versucht Freud, sie davon zu
überzeugen, dass 1 die Attraktion zu ihrem
Vater als Attraktion zu Herrn K. auftrete,
2) diese Ersatz-Anziehung unterdrückt
werde wegen des Inzest-Tabus, 3) ihre
frustrierten sexuellen Wünsche als
Husten, Appetitlosigkeit und Selbstmordgedanken

erscheinen würden, 4) ihr Mastur-
bierendengefürchteten Beischlaf ersetze,
5) sie Freud gegenüber sexulle Wünsche
habe. Freud erreicht, dass Dora — im
ersten Dialog in Grau, in hartem Licht
geradeaus in die Kamera starrend, sehr verletz-

1898
Dora visits
Freud.
Herr K.
propositions Dora.
Dora slaps
Herr K. in the

lieh — die drei ersten Unterstellungen
bejaht. Im zweiten Dialog verwirrt Dora —
diesmal mit einer roten Bluse und von der
Seite gefilmt — Freud mit der Äusserung,
ihr Widerstand gegen Herrn K. sei entstanden,

weil sie ihm sozusagen als Tausch
übergeben wurde, denn ihr Vater hatte eine

Beziehung zu Frau K.. Freud erholte
sich wieder vom Schock und behauptete,
dass Dora eine lesbische Liebe zu Frau K.
hinziehe. Diese Interpretation
widerspricht der Analyse des ersten Dialogs. Im
dritten Dialog werden die Widersprüche
überspielt, und Freud versucht, Dora ins
heterosexuelle Schema zurückzuholen,
indem ersieselberverführt. Bild: Dora
manipuliert eine braune Tasche im Schoss,
Freud raucht eine phallische Zigarre. Freud
triumphiert mit dem Satz, sie wolle von
ihm geküsst werden. In diesem Moment
läuft Dora weg. Jeder dieser 3 Dialoge
wird eingeleitet durch TV-Werbespots
(normale, gesunde Amerikanerin) und
Porno-Clips (krankhafte Sex-Frau), die inhaltlich

mit dem Freudschen Dialog verbunden
sind. Zum Beispiel: Eine verwirrte Frau
sagt entzückt, wie leicht flüssiges Tylenol
zu schlucken sei; eine Frau, die einem
Mann einen bläst, gerät in Extase; Freud
behauptet, Doras Husten sei Ausdruck
ihrer unterdrückten Lust, ihrem Vater einen
zu blasen. Diese «Montagen» thematisieren

die patriarchalische Darstellung der
Frau und sind ernst gemeint, aber sie
geben dem Film einen komischen, spielerischen

Touch.
In ihrem Artikel über Freud's «Dora»

wirft Jaqueline Rose die Frage auf: «Was
will das kleine Mädchen von ihrer
Mutter?» Diese Frage wird zum Motor des dritten

Teils des Films. Im Freudschen Modell
ist das Mädchen nur in der vorödipalen
Phase mit der Mutter verbunden, nachher
muss sie auf sie verzichten und sich auf
den Vater konzentrieren. Sie spielt nur
noch negativ, als Konkurrenz, eine Rolle.
Im System von Lacan wird ebenfalls der
Verzicht auf die Mutter postuliert, damit
das Mädchen in die Welt der Sprache, der
Kultur, des Vaters vordringen kann. Im
«Dora»-Film sitzt sie im Zentrum des drit¬

ten Teils. Sie liest die Briefe von Dora, die
wegen der abgebrochenen Analyse/dem
abgestellten Männer-Redefluss fähig
geworden ist, Fragen zu stellen. Die Mutter
liest die Gedanken der Tochter, ihre eigenen

Ideen bleiben auch in diesem Film
unausgesprochen.

In «Riddles of the Sphinx» (1976) von
Laura Mulvey und Peter Wollen hingegen
hat die Mutter eine eigene Sprache. Im
Mittelteil wird in 13 Aufnahmen (die
Kamera ist ca. auf Taillenhöhe und dreht sich
langsam um 360 Grad) die Geschichte
von Louise und ihrerTochter Anna erzählt.
Am Anfang besteht zwischen ihnen eine
warme, fast gebärmutterhafte Bindung.
Nach dem Auszug des Mannes beginnen
die täglichen Sorgen, der Kampf um
Kinderkrippen, die Auseinandersetzung mit
der Gewerkschaft. Im dritten Teil geht es
wieder um das Innenleben, das nun mit
grösserer Selbstsicherheit durchforscht
wird. Die Fragen, die aufgeworfen werden

Dora visits
Freud.
Herr K.
propositions Dora
Dora slaps
Herr K. in the

— Antworten fehlen auch hier — stammen,

und das ist neu, von der Mutter.
Feministische Theoretikerinnen, von denen
Kaplan an dieser Stelle berichtet, glauben,
entlang diesen Fragen zu neuen Erkenntnissen

für die Frauenpolitik zu kommen.

Wo bleibt
das Vergnügen?
«Freud's Dora» ist durchaus allgemein
zugänglich und verzaubert durch das Spiel
mit den Farben, dem Witz der oben
erwähnten Szenenzusammenstellungen
und der rhythmisierten Sprache. «Riddles»

ist schwieriger zu geniessen. Kaplan
vermutet, die negativen Publikumsreaktionen

seien darauf zurückzuführen, dass
die Frau nicht als Objekt dem Blick freigegeben

wird. Mit den 360grädigen
Schwenks konzentriert sich die Kamera
auf anderes, eine neue Schönheit
entsteht. Wann wird sie verstanden? Von
wem wird sie genossen? Mulvey/Wollen
und andere Filmemacherinnen frustrieren
ihr Publikum bewusst, indem sie ihm das
gewohnte Schau-Vergnügen nehmen.
Kaplan fragt sich, ob es möglich ist, eine filmische

Form zu finden, die dem Publikum
Vergnügen bereitet ohne die regressiven
Folgen des kommerziellen Kinos, und/oder
die Leute dazu zu erziehen, das Vergnügen
der Erkenntnisprozesse lieben zu lernen.

Annie Spuh/er

Anmerkungen:
1) E.Ann Kaplan «Women&Film. Both
Sides of the Camera». Methuen, New
York und London, 1983
2) Zusammenfassende Übersetzung aus
1 (Begriffserklärungen)

28


	Im Zentrum der männliche Blick - am Rand die Mutter

