
Zeitschrift: Frauezitig : FRAZ

Herausgeber: Frauenbefreiungsbewegung Zürich

Band: - (1983-1984)

Heft: 8

Artikel: "Frauen sind nicht fürs Feuer bestimmt"

Autor: Zweifel, Helen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1054734

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1054734
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


INDIEN

Verflucht, verheiratet, verbrannt —

dies ist das Schicksal vieler indischer
Frauen. Die Mitgift oder der Preis, der
für den Bräutigam bezahlt werden
muss, macht Heirat zu einer potentiellen

Todesfalle1. Heute spielen
Frauenorganisationen eine zentrale Rolle im
Kampf gegen die (illegale) Mitgift und
ihre fatalen Folgen für Frauen.

1 Im Artikel «Indische Frauen zahlen Mitgift mit ihrem
Leben» (FRAZ Nr. 7) bin ich auf die Hintergründe des
Mitgiftphänomens eingegangen. Bringt eine Frau eine
«ungenügende» Mitgift mit in die Ehe, wird sie oft von
ihrem Mann und/oder den Schwiegerleuten physisch
und psychisch misshandelt, in den Selbstmord getrieben

oder ermordet.

ÖAHELI: «Eine Frauengruppe eröffnete
in einer Garage in New Delhi ein
Frauenzentrum», diese Notiz mit Adresse fand
ich letztes Jahr in derCourage. In New Delhi

ging ich bei SAHELI vorbei und fand in
der mit Tisch und Stühlen wohnlich und
zweckmässig eingerichteten Garage einige

junge Frauen und einen Mann im
Gespräch um einen «Fall» vertieft. Freundlich,

wenn auch unverbindlich, wurde ich
nach meinen Wünschen gefragt und an eine

besonders für «Mitgiftfälle» engagierte
Frau verwiesen. Nach einiger Zeit — ich
ging oft bei SAHELI ein und aus — war ich
zur «Saheli» (d.h. Freundin) von SAHELI
geworden, nahm an einigen Aktivitäten
wie Demonstrationen oder einem
Sonntagspicknick im Park teil und wurde von
einzelnen Frauen nachhause eingeladen.

Gegründet worden war SAHELI 1980
von acht jungen Frauen, die vorgänglich in
STRI SANGHARSH (Frauenkampf) aktiv
gewesen waren, oder die als Sozialarbeiterinnen

in den Slums arbeiteten. «Damals
in STRI SANGHARSH, als wir mit den
Problemen von Frauen konfrontiert worden

waren, hatten wir uns gefragt, wohin
Frauen denn gehen könnten, wenn sie
misshandelt werden, wie wir ihnen helfen
könnten. Wir fanden diese Garage und
versuchen, hier Frauen ein Zuhause weg
von zuhause zu geben», erzählte mir Gee-
ta. Dies ist ein Anfang, für später planen
sie die Eröffnung eines Hauses für
misshandelte Frauen und ihre Kinder (noch fehlen

die Finanzen).
Täglich suchen Frauen bei SAHELI Rat

und Unterstützung. «Einige Frauen, die
anfangs selbst Hilfe brauchten, sind
regelmässige SAHELIs geworden und helfen
jetzt anderen Frauen», erklärte mir Gauri
mit einem gewissen Stolz.

«SAHELI ist, wo
• Bharti gerne hinkommt, um andere
SAHELIS zu treffen. Wenn Sonia sich alleine
fühlt, kommt sie zu einer Tasse Tee und
zum Schwatzen vorbei.
• Ranganayaki kam, weil sie an einem
Projekt über die Bedingungen von
arbeitenden Frauen arbeiten wollte.
• Pratima wurde nach achtzehn Jahren

40



Ehe von ihrem Mann verlassen. Sie kam
auf der Suche nach einem Job, einer
Übernachtungsmöglichkeit und einem Anwalt.
• Sabita und Jyoti hatten ähnliche
Probleme. Beide waren von ihren Ehemännern

hinausgeworfen worden, ihre Mitgift
sollte der Schwägerin mitgegeben werden.

Sie sassen mit andern SAHELIs zu-

«dass sie es ist, die für sich
entscheiden muss»

sammen und diskutierten, wie sie ihre Mitgift

zurückbekommen könnten.
• Eine Besucherin sah den Anschlag der
Feminismus- und Sozialismus-Gruppe und
sagte: 'Wir haben uns dieselben Fragen
gestellt, können wir zu eurer Diskussion
kommen?'
9 Aruna, Kamla, Chandra haben Frauen
kurzfristige Übernachtungsmöglichkeiten
bei sich zuhause angeboten...

SAHELI ist, wo — Visionen, Träume und
Fantasien von Frauengemeinschaften,
Frauenkunst, Frauenliteratur — eine ganz
neue Welt für uns offen ist.» (Aus der
Selbstdarstellung von SAHELI)

Vorläufig sind es vor allem
Mittelschichtsfrauen, die in SAHELI arbeiten
oder die bei SAHELI Rat suchen. Es gibt
keine formelle Struktur, was die Besucherinnen

und Besucher, die nach der
Präsidentin oder Fachfrau fragen, überrascht.
Wer immer anwesend ist, redet mit der
ratsuchenden Frau und ihren Verwandten.
«Wir versuchen herauszufinden, was die
betroffene Frau selbst will», betont Gauri,
«wir wollen vermitteln, dass sie es ist, die
für sich und über ihr Leben selbst entscheiden

muss, und wir wollen ihr Mut und
Unterstützung geben.»

Meist kommen die Frauen mit ihren
männlichen Verwandten (wie das in Indien
so üblich ist), und der Vater oder Bruder re-
detfürdie Frau und will primärseine Rache
an den Schwiegerleuten. «Die meinen,
SAHELI sei ein Laden für Demonstrationen.»

«Für sich selbst entscheiden», «über das
eigene Leben bestimmen können» sind
Ausdrücke, die bei SAHELI oft fallen, vor
allem im Vergleich zu anderen
Anti-Mitgift-Gruppen. Sie bezeichnen sich als
Feministinnen, auch wenn das Wort
«Feminismus» in Indien im allgemeinen einen
noch böseren Nebengeschmack hat als
bei uns.

V on einer Frau hatte ich die Adresse von
MAHILA DAKSHATA SAMITI (Frauen-
Wachsamkeitskomitee) erhalten, «einer
sehr engagierten und militanten, wenn
auch eher konservativen Frauengruppe».
Die Adresse führte mich zum Privathaus
von Suman Krishnan Kant, einem grosszügigen

Haus im Zentrum von New Delhi.
Suman, eine fast fünfzigjährige Frau und
Mutter war gerne bereit, meine Fragen zu
beantworten und organisierte für mich
gleich ein Treffen mit vier weiteren
Aktivistinnen. Im Vergleich zu SAHELI sind die
Frauen durchschnittlich älter, alle verheiratet

mit Kindern, nur einzelne sind berufstätig

— die Familie kommt zuerst.

MAHILA DAKSHATA SAMITI wurde
1977 in New Delhi gegründet; als Vorläufer

gilt das Anti-Price-Rise-Komitee in
Bombay, eine militante Frauenorganisation,

die in den frühen siebziger Jahren unter
der Führung von Sozialistinnen
hunderttausende von Frauen zum Protest gegen
steigende Preise und Nahrungsmittelknappheit

auf die Strasse gebracht hatte.
Das Problem der Mitgiftmorde ist von
Suman aufgegriffen worden, denn ihre eige
ne Schwester hatte unter den Misshandlungen

der Schwiegerleute gelitten und
war gestorben: «Deswegen bin ich wohl
persönlich so engagiert für diese Sache.
Ich hörte dann von einer ganzen Anzahl
von Fällen von jungen Frauen, die unter
Misshandlungen im Zusammenhang mit
Mitgift litten. Ich dachte, etwas muss
getan werden, ich will diesen Frauen
helfen... Als erstes versuchen wir, die Familien

zu versöhnen; denn das Grundprinzip
der indischen Heirat ist sehr verschieden
vom Westen. Unser Hauptziel ist, ein gutes

und glückliches Leben zu führen, als
Ehefrau und Mutter. Deswegen müssen
gewisse Anstrengungen gemacht werden,

damit das Familienleben nicht
zerstört wird. Vielleicht denke ich so, weil ich
eine glückliche Ehefrau und Mutter bin...»

Angesichts der enormen Schwierigkeiten,
mit denen eine alleinstehende Frau in

der indischen Gesellschaft konfrontiert ist
(ich habe dies selbst zur Genüge erfahren),
versucht das Komitee, eine Einigung
zwischen den beiden Parteien herbeizuführen.

Die Gruppe versteht sich als Vertreterin
oder Beschützerin der Frau und ist

sofort bereit, einzugreifen, falls der Mann
oder die Schwiegerleute sie weiterhin
misshandeln sollten. «Die Angst vor
einem öffentlichen Skandal macht, dass
sich viele Familien von nun an wohlverhalten.»

MAHILA DASHATA SAMITI wird oft

**ais erstes versuchen wir,
die Familien zu versöhnen»

als die Frauenorganisation der Janata-Par-
tei («Volkspartei», eine Verbindung von
parlamentarischen Oppositionsparteien)
bezeichnet. Die Mitglieder selbst begreifen

sich als eine autonome Gruppe, die
Sozialarbeit für Frauen macht. Die
gegenwärtige Präsidentin des SAMITI und einige
der Ehemänner sind Parlamentsvertreter
der Janata-Partei, und die Frauen brauchen

diese Kanäle, um ihre Forderungen
auf Parlamentsebene hörbar zu machen.

Auch die mit den kommunistischen
Parteien assozierten Frauenorganisationen,
die NATIONAL FEDERATION OF INDIAN
WOMEN und das JANWADI MAHILA
SAMITI (Demokratisches Frauen-Komitee)
machen dieselbe Abgrenzung und
bezeichnen ihre Aktivitäten als Sozialarbeit.
Immer wieder hörte ich Klagen, dass
Frauenthemen politisiert worden seien, was
mich erstaunte, denn gerade die neue
Frauenbewegung bei uns betonte die
politische Bedeutung der sog. «privaten
Angelegenheiten von Frauen». In Indien ist
Politik primär Parteipolitik und Stimmenfängerei,

und erst, nachdem die
Protestaktionen von Frauengruppen gegen Mit¬

giftmorde etc. einige Öffentlichkeit erzielt
hatten, sind die politischen Parteien (auch
Indira Gandhi) «auf den fahrenden Zug
aufgesprungen», um eigenes politisches
Kapital daraus zu schlagen. Und Subhadra
Butalia von KARMIKA folgert: «Nur wenn
wir uns fernhalten von der Politik — natürlich

ist die Frauenbewegung politisch in
ihrem eigenen Sinn — können wir etwas
erreichen.»

1\ ita Karat vom JANWADI MAHILA
SAMITI traf ich im Büro der CITU (Zentrum
der indischen Gewerkschaften) wo sie
samstags Frauen mit den verschiedensten
Anliegen berät. Wie viele Frauen des JMS
ist sie berufstätig und Mutter und sehr
beschäftigt.

Die erst vor drei Jahren gegründete
New Delhi Sektion des JANWADI MAHILA

SAMITI (einer nationalen Organisation)

arbeitet vorallem in den Slums und
den Arbeiterquartieren. «Worauf wir uns
im Moment konzentrieren, ist
Massenorganisation», erklärte Rita. «Durch
Quartierarbeit, indem wir die spezifischen
Probleme der Frauen da, wie Wasserversorgung,

Behausung oder Nahrungsmittelra-

«Frauen wird die Fähigkeit
verweigert, aufeigenen Füssen

zu stehen»

tionen aufgreifen, versuchen wir^ Frauen
zu mobilisieren. Dann erwähnen sie natürlich

auch ihre Probleme mit der Mitgift, mit
der Verheiratung ihrer Tochter, Probleme
der Arbeitslosigkeit usw... Nur mit einer so
breiten Basis können wir eine
Frauenbewegungaufbauen, die mehr ist alseine
Demonstration hie und da.»

JMS hat zwei Anti-Mitgift-Komitees,
die einzelnen Mitgiftfällen nachgehen
(«follow up a case»). Ein Beispiel: Im
Dezember 1981 wurde Rita Chaddha
gezwungen, eine Selbstmordnotiz zu schreiben,

und dann mit Kerosin Übergossen und
angezündet. Sie wurde ins Spital gebracht,
wo sie eine Sterbeerklärung abgab. Wie
durch ein Wunder überlebte sie ihre 80%-
igen Verbrennung, doch ihr Leben bleibt
körperlich und seelisch ruiniert. Nachdem
sich ihre anfänglich zögernde Familie für
einverstanden erklärt hatte, demonstrierten

Mitglieder des JMS zusammen mit
Frauen aus der Gegend vor dem Haus der
Schwiegerleute. Nachbarinnen und Nachbarn

kamen hinzu, und die demonstrierende
Menge vor dem Haus schwoll an. Eine

Delegation konfrontierte den Schwiegervater
im Haus und forderte die Mitgift

zurück. Stück um Stück, eins nach dem
andern, eine Stereoanlage, ein Fernseher,
Möbel wurden aus dem Haus getragen —

eine Mitgift im Wert von mindestens
70'000 Rupien — und ins Haus von Ritas
Vater gebracht. Doch jetzt muss das
Komitee erneut für Rita intervenieren, denn
nach dem Tode ihres Vaters wollen ihre
Brüder sie wieder ins Haus ihres Ehemannes

(und in den Tod) schicken.
Rita betonte wiederholt den

Zusammenhang zwischen dem Mitgiftproblem
und der heutigen sozio-ökonomischen
Position von Frauen in Indien: «Es ist eine Fol-

41



ge der totalen Ungleichheiten im sozio-
ökonomischen System, in dem Frauen als
zweitklassige Bürgerinnen gesehen werden,

und als ökonomische Last. Frauen
wird so die Fähigkeit verweigert, auf eigenen

Füssen zu stehen. Dies ist auch eine
Folge der verfehlten Regierungspolitik.»
Und sie folgert: «Die Frauenbewegung
muss ihre Aktionen mit dem Kampf um viel
breitere Probleme verbinden. Wir müssen
die Kooperation der Gewerkschaften
gewinnen, der Bauernorganisationen und
der Jugend.»

Die ALL INDIA WOMEN'S CONFERENCE,

die grösste der indischen
Frauenorganisationen, hatte während der
Unabhängigkeitsbewegung, als die Frauen
«Schulter an Schulter mit ihren Männern»
kämpften, ihre grösste Zeit gehabt. Heute
beschränken sich dieselben Frauen auf

«wirglauben nicht an die
Befreiung von Familienbanden»

Routine-Sozialarbeit wie das Führen von
Erwachsenen-Alphabetisierungskursen,
von Kinderkrippen und Heimen für
arbeitende Mädchen und Frauen. Angeregt
durch die Aktionen der jüngeren Frauengruppe

und der positiven Reaktion in der
Öffentlichkeit nimmt nun auch die AIWC
zu Mitgiftfragen an Konferenzen etc.
Stellung. «Wir glauben nicht an Demonstrationen

und ans Schreien von Slogans»,
grenzte sich eine der Frauen ab. In einem
Zeitungsinterview erklärte die Präsidentin,

dass die traditionelle Rolle von
indischen Frauen richtig und ihr Platz zuhause
bei den Kindern sei: «Wir glauben nicht an
die Befreiung von Familienbanden, wir
wollen nicht andere Länder kopieren.»

Diese Frauengruppen illustrieren die
Bandbreite der Frauenbewegung in New
Delhi: von kleinen feministischen Gruppen
über bürgerliche Wohltätigkeitsvereine zu
kommunistischen Frauenorganisationen.
Die aktiven Frauen, zumeist aus der
gebildeten Mittel- oder oberen Mittelschicht
kommen oft aus aufgeklärten Familien mit
einer Tradition des sozialen oder
politischen Engagements, d.h. der Vater und
die Mutter hatten für Indiens Unabhängigkeit

gekämpft, oder bereits die Grossmutter
konnte eine Bildung geniessen. Die

frauenbewegten Frauen sind entweder
jung und (noch) unverheiratet (v.a.
Studentinnen, Lehrerinnen, Angestellte),
oder dann etwas älter, Mütter, Hausfrauen

oder berufstätig.
Zwischen den verschiedenen

Frauengruppen bestehen einige Differenzen
bezüglich Stossrichtung und Perspektiven
(w'as auch uns sehr vertraut ist, z.B. vom
Gerangel um den 8. März her): «Wir Frauen

müssen zuerst den Ärmsten der Armen
helfen, den Slumbewohnerinnen und
Arbeiterinnen in den Städten und den landlosen

Frauen auf dem Lande, dietäglich ums

nackte Überleben kämpfen müssen»,
sagen die einen. «Wir glauben nicht daran,
die Probleme von 'anderen Frauen' lösen
zu können, ohne uns selbst zu konfrontieren.

Wir müssen zuerst bei uns anfangen,
unserer nächsten Umwelt, dann kommt
der nächste Schritt», sagen die anderen.
«Feministinnen reduzieren die Probleme
von Frauen auf Mann-Frau-Gegensätze,
lassen die grösseren Zusammenhänge
aus. » « Kommunistinnen sprechen von der
Ausbeutung und Unterdrückung der
Arbeiterklasse, vergessen aber, dass auch
der Arbeiter seine Frau schlägt oder
verbrennt.» «Wir wollen primär Frauen
helfen, und dürfen uns nicht auf die Politik
einlassen.» «Jene bürgerlichen
Oberschichtsfrauen, die Sozialarbeit als
Freizeitbeschäftigung oder Hobby betreiben,
zementieren damit nur die bestehenden
Verhältnisse und/oder polieren damit das
Image des Politiker-Ehemannes auf.» «Wir
müssen eine breite Basis für die Frauenbewegung

schaffen. Es hat sich gezeigt,
dass die ärmsten Frauen die militantesten
sind, ein grosses Potential zu Veränderungen

sind.» etc.
Es wäre natürlich eine Anmassung, mit

meinen westlichen feministischen
Konzepten die Zielrichtung einer indischen
Frauenbewegung beurteilen zu wollen.
Die Probleme von indischen Frauen,
produziert durch Armut, Religion, Kaste etc.
unterscheiden sich grundlegend von den
unseren. Demzufolge wird auch die
Frauenbewegung andere Formen annehmen.

I rotz unterschiedlicher Perspektiven
und Schwerpunkten packen die verschiedenen

Frauengruppen im Grunde genommen

das Mitgiftproblem ähnlich an: sie
helfen individuellen Frauen, machen
Agitationen und juristische Arbeit. Sie
bekämpfen damit die für Frauen fatalen
Auswirkungen des Mitgiftsystems, wecken
öffentliches Bewusstsein zur Veränderung

der bestehenden Normen, Werte und
Praktiken, üben Druck aus auf das juristische

System und eine ebenso apathische
Polizei. Alle Organisationen bieten
individuellen Frauen Dienstleistungen an wie
Beratungen, Unterstützung, Informationen,

Rechtshilfe und Kontakte zu
engagierten Anwältinnen/Anwälten. Diese
zeit- und energieaufreibende und kaum
sichtbare Sozialarbeit scheint das Rückgrat
der Bewegung zu sein. Sie ist lebensnotwendig

in einer Gesellschaft, wo die Rech-
- te von Frauen missachtet werden, wo

Frauen in den Gefängnismauern ihrer Häuser

isoliert und «privaten» Misshandlungen

wehrlos ausgeliefert sind. Diese
Hilfsarbeit führt gehütete Mittelschichtsfrauen

in Kontakt mit den Realitäten und gibt
ihnen gleichzeitig Antrieb zum weitermachen.

Gerechtigkeit durch das korrupte juristische

System zu erlangen ist ein fast
hoffnungsloses Unterfangen. Die Kampagnen
der Frauengruppen haben immerhin
bewirkt, das ein Mitgiftmordfall nicht mehr
so einfach «mangels Beweisen» fallengelassen

wird, oder dass im Mai 1 983
erstmals drei des Mitgiftmordes bezichtigte
Personen zu Tode verurteilt wurden.

Demonstrationen, Kundgebungen,
Street-corner-meetings, Strassentheater,
Flugblätter, Ausstellungen, Veranstaltungen

an Mittelschulen und Universitäten,

Seminare und Konferenzen sind die Mittel,
mit denen Frauen versuchen, Bewusstsein

zu wecken und die öffentliche
Meinung gegen die Praktiken der Mitgift und
das Misshandeln und Verbrennen von
Frauen zu mobilisieren.

New Delhis Presse berichtet nun
ausführlicher über sog. «Verbrennungsfälle»,
macht eigene Recherchen, deckt
Hintergründe auf und berichtet regelmässig über
Aktionen von Frauengruppen. Die von
einer autonomen Frauengruppe herausgegebene

Zeitschrift MANUSHI spielte trotz
der geringen Verbreitung eine wichtige
Rolle in der Bewusstseinsbildung von
Frauen, denn sie liess Frauen von ihren
persönlichen Erfahrungen sprechen und
regt Aktionen an.

Im Parlament wird gegenwärtig über eine

Verschärfung des Anti-Mitgift-Artikels
von 1961 debattiert. Das parlamentarische

Komitee schlägt eine Begrenzung der
Mitgift- und Heiratsausgaben vor (und
legitimiert es dadurch im Prinzip);
Frauengruppen jedoch fordern ein radikales Verbot.

\f iele der Frauen haben den Enthusiasmus

der ersten Demonstrationen und
Aktionen, die ein gewaltiges Echo ausgelöst
hatten, verloren. Mitgift ist nicht bloss ein
isoliertes «soziales Übel», durch Aufklärung

ausrottbar, wie es die Sozialreformer
des 19. Jahrhunderts meinten, sondern
das System ist tief verankert in der
indischen Gesellschaftsstruktur, Kultur und
Oekonomie. Erst als Frauen selbst das
Problem aufgriffen, setzten sie es in Beziehung

zur ganzheitlichen Unterdrückung
von Frauen. Ihre Kampagnen greifen ein
weites Spektrum von fundamentalen
Einstellungen, Werten und Praktiken an, die
jahrhundertelang dazu gedient hatten,
Frauen in Abhängigkeit zu halten.

«Wir haben noch keine Strategien
ausgearbeitet, um die Konsumgesellschaft
anzugreifen oder um die sozialen Rollen
von Frauen und Männern zu ändern»,
reflektiert Gauri Chaudhary von SAHELI.
«Die Anti-Mitgift-Bewegung hat bis anhin
erreicht, das Problem in die Öffentlichkeit
zu tragen, Leute zu mobilisieren. Studiengruppen

zur Analyse der Ursachen und
Aktionen müssen Hand in Hand gehen.»

Die Frauenbewegung ist noch zu klein,
um einen wirklichen Einfluss auf die
indische Realität zu machen. Nalani Singh,
Sozialwissenschaftlerin, meint: «Ich glaube

nicht, dass sich die Frauenbewegung
über Klassen und geographische Barrieren
hinweggehen wird, äusseres sei denn, sie
würden sich bewusst bemühen, kleinere
Einheiten zu stimulieren. Nur wenn es
überall Knotenpunkte von ähnlich gesinnten

Frauen gibt, kann daraus möglicherweise

ein Echo der grösseren Massen auf
dem Lande entstehen».

Und Laxmi Rao von SAHELI entgegnet:
«In einer unserer Frauengruppen trafen
wir uns, um Themen zu diskutieren und eine

gemeinsame Ideologie auszuarbeiten.
Es ging nicht. In Saheli gibt es Frauen von
verschiedenen Backgrounds, einige
englischsprechend, andere hindisprechend,
mit unterschiedlichen Vorstellungen zu
vielen Themen; aber die wichtigste Sache
ist, das wir lernen, miteinander zu arbei;
ten. Theorie wird sich daraus entwickeln.

Helen Zweifel

42


	"Frauen sind nicht fürs Feuer bestimmt"

