
Zeitschrift: Frauezitig : FRAZ

Herausgeber: Frauenbefreiungsbewegung Zürich

Band: - (1983-1984)

Heft: 8

Artikel: Pas d'enfant, dit-elle : über den Versuch, einer Desorientierung auf die
Schliche zu kommen

Autor: Rutishauser, Hanna

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1054729

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1054729
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


i
^O's, o/f:

Nein, sagte Sylvie, und Chloé intervenierte

zum zweiunddreissigsten Mal,
Chloé, was ist los, iss deinen Zwieback
zu Ende, bevor du etwas anderes
bekommst — nein, ich denke nicht, dass
wir in dieser — Chloé, doch, wir gehen
erst morgen zu Nathalie — aberweisst
du, was wir da in der Gruppe angefangen

haben— ja, Chloé, heute nachmittag
werden wir bestimmt ins

Schwimmbad —

Aber da hörte ich nicht mehr zu,
fixierte nun doch die Misère, die da ihre
Blattranken über den Köpfen der
gegenseitigen Interessen so ziemlich
gelassen zum Ergrünen brachte.

Sylvie hatte sich schon öfters
beklagt, sie habe Mühe, mit Frauen, die
keine Kinder haben, Kontakt zu
bekommen — nein, Chloé, dein Bruder
soll schlafen und du sollst — und die
Misère, dachte ich, die wächst da
einfach so aus ihrem Topf heraus in dieses

Kinderzimmer. Sylvie hat sich
dann mit andern Müttern in einer Kin-
derhütegruppe zusammengetan, und
das klappte. Wenn sie sich trafen, war
ich manchmal auch zuhause. Ich hörte
die Kinder und Fetzen aus dem
Gespräch der hütenden. Frauen ur|d
dachte über Sy Ivies Wunsch
nach dass Frauen mit Kin-'
dem mit Frauen ohne Kinder besseren
Kontakt haben möchten, während im
Korridor die kleinen Füsse umhertrampelten

und ich meine Zimmertüre
geschlossen hielt.

Irgendwann habe ich zu der Frage,
die da aufgesprungen war, im Frauen-
buchladen ein schmales Buch aus dem

Regal gezogen. Meine Vorstellung
war, mich programmatisch durch das
Problem durchzuarbeiten, eben mit
Hilfe dieses Buches, von dem ich einiges

erwartete — und dann zu entscheiden.
Ich war damals einunddressig

Jahre alt und gab mir noch zwei, drei
Jahre, bis ich wissen MÜSSTE.

Das Programm Hess sich dann nicht
termingerecht erfüllen. Entschieden
habe ich seither nicht. Entscheiden ist
wohl nicht so selbstverständlich. Aber
mein Anspruch hat sich verschoben!1),

und die Situation sieht anders
aus. Ich bin jetzt auf der Grenze des
Bereiches Noch-nicht-Mutter angelangt.
Bald werde ich Nichtmutter sein.

Ich habe keine Kinder.
Das erwähnte Buch habe ich bei

meinen Umzügen immer mit mir
genommen und es mir kürzlich wieder
auf den Tisch gelegt: «Pas d'enfant,
dit-elle», von Edith Vallée (2).

Mit den Lesben in der Gruppe, damals, hatte

ich nie darüber gesprochen. Aber mit
Monique, die kaum fünf Jahre älter war als
ich und einen vierzehnjährigen Sohn hatte.
Sie sah keine Probleme. «Ich bin doch wie
du — es ist, wie wenn ich nie eins gehabt
hätte, jetzt. Ich müsste doch, um mir die¬

ses Gefühl der Mutterschaft wieder zu
geben, jetzt noch einmal schwanger werden,
die Erfahrung ist zu alt» — Und ich, «nein,
aber du BIST doch Mutter, du hast die
Funktion der Fortpflanzung akzeptiert,
etwas Bleibendes gemacht, auch wenn du
im Moment keine sehr positive Beziehung
dazu hast» — Die andern hörten uns zu, Lise

manchmal, die vierzig war, ohne Kinder,

die resigniert hatte und nachträglich
eine Rechtfertigung suchte. Jacqueline
mit drei erwachsenen Söhnen, Isa belle mit
ihrem Kleinen, der sie am Studieren
hinderte und meistens die Frauengruppe
nervte. Linda, die schwanger war, die ihr
Kind alleine erziehen wollte, mit dickem
Bauch zwischen uns, kein Ausweichen
möglich, der Unterschied allzu klar.
Irgendwo dazwischen Annick, Lesbe, die
die Frage nicht stellte und der ich die Frage
nicht stellte.

Damals baute ich Mauern. Ich hatte keine

Lust mehrauf Illusionen wie die von Sylvie:

Harmonisches Zusammenleben
kinderloser und kindergesegneter Frauen. Ich
wollte auch sehen, was uns trennte.

16



Durch all die Texte hindurch, die ich gesehen

hatte, wo von gar nicht vorhandenem
Mutterinstinkt und Gemeinschaftserfahrungen

Kinderhabender und Kinderloser
die Rede war, sah ich immer wieder den
Versuch, Grenzen aufzuheben und alle unter

die übergeordnete Kategorie Frauen
oder gar Menschen zu stellen. Etwas
sträubte sich —

Spätestens bei dem Buch von Edith Vallée,

vor dem grossen PAS im Titel. Negativ
definiert: Pas d'enfant — es gibt Mütter
und Nichtmütter. Ich bin seither oft über
das Wort gestolpert. Ich hätte Lust zu
sagen, von heute an heissen Frauen, die keine

Kinder haben. Gameisch. Oder Forda -

egal, aber so, wie etwa Frauen, die nicht
verheiratet sind, Ledige sind (und nicht
einfach Ehelose). Und Frauen, die noch
nicht im geschlechtsreifen Alter sind,
Mädchen heissen (und nicht einfach
Unreife). Und Frauen, die zu Frauen
Beziehungen haben, Lesben sind (und nicht
einfach Mannfremde). Das sind manchmal
minderwertig geprägte Kategorien, die
aber immerhin eine spezifische, eine positive

Identifikation erlauben, welche die
wirkliche Existenz spezieller Bedingtheiten

in einem Leben bezeugen.
Aber wenn ich nichts vorzuweisen habe:

Kinderlose, Nichtmütter — darin sitzt
implizit der Vergleich mit dem positiven
Gegenstück, der Mutter. Entweder habe
ich ein Kind. Oder ich habe keines
(vielleicht habe ich dann etwas anderes an der
Stelle, aber darüber sagt die Bezeichnung
nichts aus.)

Eigentlich wollte ich mich dieser Spaltung

durch das ODER verweigern. Diese
alte Strategie: sie teilen uns.

Einmal fragte uns unser Deutschlehrer,
erzählt R., die jetzt geschieden ist und mit
der Beziehung zu ihrem Mann auch dessen
Kinder aus erster Ehe verloren hat, was wir
denn lieber wollten, viele Kinder oder eine
tolle Karriere. Sie hätte gleich gesagt, sie
wolle beides, worauf er, milde männlich
lächelnd, mit bedaurendem Unterton auf die
unmögliche Realisierbarkeit solcher Ideen
hingewiesen hätte.
Entweder oder.
Ich möchte das ODER verweigern. Nicht
zugunsten des UND: zugunsten einer ganz
utopischen Ganzheit, wo nicht hinter dem
einen stets noch das andere lauert, das,
was ich verpasst habe, was mir fehlt, der
Makel. Undialektisch —

Vielleicht habe ich
es deshalb noch nicht weiter gebracht,
weil da der Drache ODER sitzt und meine
ungeborenen Kinder meine ungeschriebene

Dissertation fressen lässt.
Dass mir der VERZICHT auf das eine

oder das andere schwerfällt (im Gegensatz

etwa zum Verzicht, Spitzentänzerin
oder Diplomatin zu werden, beides Karrieren,

für die es in meinem Alter endgültig zu

spät ist), ist nur folgerichtig, solange ich
mit diesen Wörtern lebe: Verzicht — Meine

Arbeit wird von jetzt an darin bestehen,
andre Wörter zu suchen und die
Befindlichkeit, die den Wörtern entspricht —

oder aus der die Wörter kommen — einzuüben,

bis sie stimmt. Ein Verzicht: ein
Gewinn. Die Ruhe, dass ich nicht in nächster
Zeit alles werde umstellen müssen, etwas
Neuem Platz zu machen. Sicher wissen,
dass ich keine Energien werde drangeben
müssen, Pampers-Pakete zu schleppen,
dass Schlafstörungen höchstens meine
eigenen sein werden. Äusserlichkeiten,
die die Zuneigung zum Kind und vom Kind
nie ausgleichen können? Bestimmt. Und
doch ist da diese Anziehungskraft, diese
Zuneigung für eine Sache, die ich zentral
stellen will, für eine Arbeit, eine Passion,
eine Beziehung: das lässt sich nicht
reduzieren auf ein vernünftiges Mass, nicht mit
irgendetwas anderem vergleichen. Es

steht für sich, eben: ganz.
Wer kann mich zwingen, mich zu

rechtfertigen, weil ich keine Kinder habe?
Immer noch ist der Druck da, es zu tun.

Ich habe mich jetzt nochmals in der
Frauenbuchhandlung umgesehen. Immer
mehr Bücher legt U. vor mich auf den
Tisch; ein Stapel. Ich habe sie alle geöffnet
keins gefunden für mich. Natürlich sind da
welche, viele, die den Nichtmüttern
zwischen den Müttern einen Raum zur Verfü-

Ediths Buch ist keine Wahlhilfe.
Vielleicht ist dies auch der Grund, warum
ich es jetzt, da ich der Entscheidung über
Kinderhaben oder nicht sehr viel näher stehe,

auch näher an mich herannehme beim
Lesen.

Es ist schwierig, die stillschweigend
geforderte Normalität zu verweigern und
«keine richtige Frau» zu sein: ich kann da
nicht isoliert stehen, brauche die Solidarität

anderer Frauen, so verschieden auch
immer ihre Gründe für ihr Abweichen vom
richtigen Weg auch sein mögen.

Edith Vallée hat mit vielen Frauen
gesprochen. Ihre erste Kontaktnahme war
nie eine Frage, sondern immer die
aphoristische Solidarisierung: Moi nonplus, je ne
veux pas d'enfant. Sechs solcher Gespräche

sind in dem Buch abgedruckt, sechs
ganz verschiedene und verschieden alte
Frauen.

Aber am Anfang steht Lilith. Edith ist in
den alten hebräischen Legenden, dem
Talmud und dem Zohar, die Geschichte von
Lilith, der Dämonin, nachlesen gegangen.

ppys,9*me.
'Set,,'er p,

'Sen,"ser/a
'ro^ZT^vyt

'm//£Z:r^'rn

gung stellen. Aber wenn die Autorinnen
die Frage stellen, sind da immer zwei
Antworten, ja oder nein, und objektiverweise
sind dann die Bücher voll von Ausgewogenheit

und gerechter Parteilosigkeit,
nähern sich — auf literarischer Ebene — Syl-
vies Wunschvorstellung eines harmonischen

Miteinander.
Ich weiss, dass ich das JETZT nicht

suche. Ich kann mit Interesse die Motivation
der Mütter zur Kenntnis nehmen. Aber ich
bin leidenschaftlich daran beteiligt, wenn
eine Frau sagt: Ich will kein Kind. Das ist
ein Unterschied.

Jetzt sitze ich wieder vor Edith Vallée:
die einzige, die den Mut hat, das Pas d'enfant

absolut zu setzen, seine explosive
Kraft nicht in der Ausgewogenheit einer
eigentlich unmöglichen Gegenüberstellung

mit «Un enfant» oder «Des enfants»
zu verwässern. Sie gibt sich auch nicht eine

Sekunde lang irgendwelchen
Schuldgefühlen hin deswegen. Keine Entschuldigungen

an die Mütter, die «Normalen».
Erst jetzt beim Wiederlesen nach zwei
Jahren habe ich begriffen, wieviel Geradheit

hinter ihrem Unterfangen steht: Der
Anspruch auf jegliche Ausgewogenheit
fehlt. Edith Vallée hat Texte gemacht, die
ihre Ausstrahlung haben, ihre Ecken und
Kanten. Da muss frau schon Stellung
nehmen: nicht einfach die Seiten drehen, es
kommt dann schon mal wieder ein Bericht
über eine, die ein Kind hat, die Wahl ist
doch offen, diese verlogenen Auswahlsendung

von Gründen und Gegengründen,
diese Vielfalt der Welt — aber immer

habe ich nur eine Geschichte, nur eine
Wah^nur meine.



Eine dritte Frau steht neben Eva und Maria:

nicht die Verführerin des Mannes, die
an seiner Verderbnis schuld ist, nicht die
heilige Mutter, der er seine Rettung
verdankt. Lilith, die weibliche Hälfte des an-
drogynen ersten Menschen, die Erste, bis
Gott die Zweiteilung der Geschlechter
vornimmt und die Frau dann dem Mann zuordnet.

Von diesem Moment an revoltiert
Lilith. Sie nimmt sich das Recht auf
Widerspruch, sie spricht den Namen Gottes, des

ses Mädchen, die Mutter, Grossmutter,
die Familie und den Vater, frühe Verluste
vor allem und die Übergangslinien im
Leben: Menstruation, Sexualität,
Entdeckung der körperlichen Liebe zu einem
Mann oder einer Frau, die Loslösung von
den Eltern, aber vor allem von den Frauen
in der Familie, Mutter und Grossmutter:
«Wenn eine Frau ein Kind zur Welt bringt,
wird sie Mutter. Wenn sie sich gegen ein
Kind entscheidet, ist sie nicht Mutter: das
Gegenteil der Mutter. In erster Linie
spielt sich die Übergabe der Mutterschaft
zwischen diesen beiden Frauen ab. Es
ist nicht einfach, sich zu wünschen, sich

selben Ort wie seine Mutter wiederzu-

der> /va,

'Prr>ann

'Se/,

'92o

Jnaussprechlichen, aus, und als sie
aufgejagt, weggefegt wird, weigert sie sich,
zu Adam zurückzukehren. Selbst die
Drohung, dass jeden Tag hundert ihrer Kinder*
sterben würden, kann sie nicht bewegen.!

Sie ist bis heute nicht zurückgekehrt.
Keine Antwort auf den Erpressungsversuch

über die Kinder. Kein Kompromiss
zuungunsten ihrer Autonomie. Die Furcht der
Männer vor ihrem ungebundenen Leben
ist nachhaltig gewesen. In der Bibel jedenfalls

fand sie keinen Platz, und die einzige
Stelle, wo noch eine Spur von ihr war, ist
unkenntlich gemacht worden durch die
Übersetzungen (3): Wer nicht schweigt,
wird verschwiegen.
Jn Ediths Bericht über die sechs Frauen ist
Lilith immer irgendwie dabei, hat
mitgemischt und reingefunkt in ihre Entscheidungen,

ohne Kinder zu bleiben.
In den Gesprächen kommen aber auch

immer wieder dieselben Kristallisationspunkte,

Aspekte, ohne die der Wunsch,
kinderlos zu bleiben, nicht beschrieben
werden kann, ein Wunsch, den Edith
rehabilitiert und ihn neben den andern, viel zu
selbstverständlich akzeptierten Wunsch,
stellt: «Auf der einen Seite steht da der
Wunsch nach dem Kind, auf der andern
das Nicht-Wollen, eigentlich eine Weigerung.

Wie wenn ein Kind haben aus einer
inneren Bewegung käme, und keines haben
das Resultat eine bewussten, reifen,
verantwortungsvollen Entscheidung wäre —

oder einer Laune. Es gibt aber nicht mehr
bewusstes Wollen auf der Seite der Nicht-
mutterschaft als auf der Seite der
Zeugung eines Kindes. Wenn eine Frau sagt,
sie wolle kein Kind, ist auch eine Lüge
dabei, die das «nein» betrifft. Unausgesprochen

schwingt das Gegenteil des Gesagten

mit, wie ein Teil von uns selbst, der sich
nicht so ganz sicher ist.» (4) Deswegen
geht sie ganz zurück an den Anfang, die
ersten Jahre der persönlichen Geschichte,
zum kleinen Mädchen, «das nach und
nach, oder aber ganz plötzlich, die Frau dazu

führt, zu sagen, sie habe keine Lust auf
ein Kind. » 5) Sie sucht mit den Frauen die-

finden. Istdasnicht, wiewenn wirihrihren
eigenen Platz wegnehmen würden?» (6)

Die Weigerung, Kinder zu bekommen,
heisst Verweigerung der Reproduktion
des Lebens der eigenen Mutter, ihre Rolle
nicht zu übernehmen, ihr Vorbild zu
missachten. Einer langen Kette von Frauen ein
Ende zu setzen, eine Sackgasse. Bei mir
endet die Tradition. Ich bin nur noch Tochter,

nicht von Neuem auch wieder Mutter.
Opposition gegen eine Frau, die mir auf
meiner Identitätssuche als Frau keinen
Schritt vorausgehen kann: Ich habe'
längst einen andern Frau-Weg gewählt.
Und ich beharre darauf, dass auch meiner
ein Frau-Weg ist —

Aber immer stellt sich mir mitten in solch
beruhigenden Selbstbestärkungen das
Problem des Todes. Das ist mir bei Edith
Vallée begegnet und lässt mich seither
sporadisch in Unruhe verfallen. Mein
Testament auf dem Trockenen haben, ist
nicht so etwas mit dabei beim Kinderkriegen?

Wenn ich mit fünfundzwanzig ein
Kind geboren hätte, wäre mir dieses Kind
um fünfundzwanzig Jahre, Lebensjahre,
voraus. Etwas aus mir, das nicht mit mir zu
Ende gehen muss. Dauer, Kontinuität,
physisch gemacht: potentielle Unsterblichkeit.

Meine Züge, die noch erkennbar
sein werden bis zu meinen Enkeln, wenn
ich längst tot bin, Eigenschaften, mein
Denken vielleicht, und dann die Erinnerung:

Nie wird «meine Tante war...»
gleichviel wert sein wie «meine Mutter
war...». Bis in die Sprache hinein ist die
leichte Verachtung der «alten Tante»
verankert: ein alter Leib ohne Erneuerung,

Sterilität, ungenutzte Möglichkeiten. Von
der Sexualität ganz zu schweigen. Das
Blut der Menstruation weggeflossen,
vergangen, Vergänglichkeit, Todesnähe.

Denise sagt zu Edith: «Wenn du so
intensiv daran gearbeitet hast, etwas zu
werden, weil du dachtest, ohne das seiest
du absolut nichts (Denise mit ihrer
Intellektuellenkarriere — dann ist die Vorstellung,

dass dieses Ich verschwinden könnte...

Trotzdem glaube ich, dass der
Wunsch, sich in einem Kind zu verewigen,
eine grosse Illusion ist, aber ich glaube, es
ist doch ein Schutzwall gegen den Tod.
Vielleicht ist das überhaupt der wesentliche

Grund für ein Kind.» (7)
Gerade Denise, die wie keine andere die

Wiederholung des Verhältnisses von Mutter

und Tochter ablehnt. Denise, deren
Mutter seit Jahrzehnten ihre Schubladen
mit Briefen von ihrer Mutter füllt, Briefe,
zwei, drei jede Woche, in denen übrigens
rein gar nichts Substantielles steht, die
aber, solange die Mutter lebt, nicht
fortgeworfen werden dürfen. Schubladen voller
Briefe, und die Erwartung der Mutter, ihre
Tochter selber so füllen zu können, wie sie
es sich von ihrer Mutter gefallen lässt: «...
das Problem der Beziehung zwischen Mutter

und Tochter könnte auch Gefäss und
Inhalt genannt werden: 'die Tochter der
Mutter, die Mutter derTochter'. Die Frauen

sind ineinander verbunden wie in eben-
sovielen russischen Puppen (9).

Weil Denise kein Kind hat, fühlt sie sich
vor der Wiederholung einer derartigen
Beziehung geschützt. Gleichzeitig ist sie so
verschieden, so wenig konform in dieser
Sippe von Frauen, dass sie, wie sie selber
von sich sagt, als 'ungeheuer' erscheint.

Das Verhaltensmuster ist gestört.
Was zum Vorschein kommt in Denises
Schubladen ist ebenso unverständlich für
die Mutter wie ihr eigener Inhalt in den
Augen der Grossmutter lesbar sein konnte.

Um den Preis der Kommunikation
mit der Mutter ist Denise Akademikerin
geworden. In ihren Schubladen, den eigenen,

kann sie ruhig herumstöbern, den
Inhalt ihren (ebenfalls) 'degenerierten'

„

18



Freunden (so nennt sie ihre Mutter)
zeigen: die haben den Code verstanden.
Wer hat Angst vor dem Ungeheuer?» (8)

Flucht nach vorn: Denise ist stolz auf ihr
Anderssein. Etwastun, aber etwas ANDERES.

Und wieder die Unsterblichkeit: ich
kann doch etwas tun, das bleiben wird
nach mir, das nicht aus meinem Körper
hervorzukommen braucht. Aus meinem
Kopf vielleicht, aus meinen Händen. Nur
geht es darum, FREIZUWERDEN dafür, zu
WISSEN, dass ich mich einlassen will,
definitiv.

Hier blocke ich (vorläufig) ab. Die Todesnähe,

die greifbar wird, wenn ich den
Entscheid zu fassen suche, macht Angst,
Definitiv kommt von begrenzen, beenden:
nie mehr. Kein Wall gegen den Tod. Kein
Wall gegen die möglichen Vorwürfe aus
dem nachbarlichen Publikum, wenn ich
nicht schwanger werde. Kein Wall gegen
die Angst vor meinen intellektuellen
Ambitionen, den Ehrgeiz, die Schwierigkeiten,
mitderZeit umzugehen. «Siehat», meinte
ein Professor über eine Studienkollegin,
«aus sehr ehrenwerten Gründen nun endlich

ihr Studium aufgegeben: sie bekommt
ein Kind» — Immerhin, wenn sie auch
sonst nichts gemacht hat. —

Es sind ja wohl nicht die Kinder, die von
Bedeutung sind in dieser Entscheidung,
weder die eigenen ungeDorenen und die

fremden geborenen. Wie wenn es möglichl
wäre, das Kind auszublenden, indem ich|
es ganz einfach nicht zeuge.

Bleibt, wenn schon nicht das Kind alsl
Frucht des Körpers, doch das Kind alsl
Frucht des Wunsches. Ediths Buch (immerl
noch, schon wieder —) ist voll von dieserl
hartnäckigen Präsenz des Kindes, desl
Wunsches danach, umgebogen und weg-|

gelegt, und von ihr wieder herangeholt. In
all den widersprüchlichen Frauen ist das
eine Art Einheit, die mich einnimmt, auch
wenn viel Skepsis bleibt.

Eine Chance, stehenzubleiben, dazuzu-
stehen, dazu zu stehen. Zwischen Noch-
nicht-Mutter und Nichtmutter ist noch ein
schmaler Streifen Land, abgemessen,
noch nicht ausgemessen.

Hanna Rutishauser

| Anmerkungen

| (1) Die Frage bleibt, ob eine Entscheidung nicht eher einl
Bündel an jeweils momentan gültigen Faktoren einer perl
sönlichen Grundbefindlichkeit sei, in der viele anderel
Aspekte auch enthalten sind, und die sich somit im Ver-[
laufe eines Lebens immer wieder ändern würde, aber ir-|
gendwann einmal im konkreten Hier und Jetzt festge-|
macht wird.
«Ich glaube nicht, dass es von'grosser Bedeutung ist, obl
einzelne Frauen sich für oder gegen eigene Kinder ent-l
scheiden, wichtig ist, welches Mass an Bewusstheit auf |
allen Ebenen in diese Entscheidung einfliesst.»
Brook d'Abreu in «Will ich wirklich ein Kind?» Hrgs. vonl
Stephanie Dowrick und Sibyl Grundberg, Hamburg|
1982, S. 97. In diesem Buch erzählen Frauen über ih
Verhältnis zum Kinderhaben. Besonders betroffen haben|
mich folgende Aufsätze von Frauen ohne Kinder:
Brook d'Abreu, S. 87-97
Paula Weideger, S. 184-196
Irena Klepfisz, S. 14-26

| (2) «Pas d'enfant, dit-elle», von Edith Vallée. Vorwort von
Claude Revault d'Alonnes. Editions Tierce, Paris 1981.
Das Buch ist nur im französischen Originaltext verfügbar.

Bestellungen über den Frauenbuchladen,
Stockerstr. 37, 8002 Zürich, * 01/202 62 74

(3) Jesaia 34, 14. Bei Luther ist von einem Kobold, bei
Zwingli von einem Nachtgespenst die Rede.

(4) S. 127. Übers, hr
(5) S. 38
(6) S. 40/41
(7) S. 88
(8) S. 90-98
(9) Matrjoschka, ineinandergeschachtelte Puppen, eine im¬

mer kleiner als die andere. Die innerste enthält nur noch
sich selber.

(10) Alle eingestreuten Zitate aus: Esther Fischer-Homber¬
ger, «Neue Materialien zur 'Krankheit Frau' (19. und 20.
Jh.)», in «Feminismus-Inspektion der Herrenkultur», Ed.
L.F. Pusch, Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1983.

JET2T

ABONNIEREN!
Sexistische
Neonazis

Menstrueller
Wahn

Gefährlicher
lllich ^

Träumen,
ein Mann
zu sein?

Eine heiße Sache im kalten Herbst: beißende
Satire. Seriöse Information. Ausgeflippte
Unterhaltung. Scharfe Analysen. Die neue
emma? Was denn sonst...

Weitere Themen im Heft:
Neue Power bei den Gewerkschaftsfrauen?

Wie lebt eine Punkerin?
Anna Kavan: neuer Mythos?

Ich möchte die neue emma kennenlernen

und bestelle ein Probeheft,
das ich mir 14 Tage lang anschauen kann. Wenn ich die
emma danach nicht weiterbeziehen möchte, teile ich das
innerhalb dieser Zeit dem emma-Leserinnen/Leser-Service
einfach formlos mit. Das Probeheft kann ich auf jeden Fall
behalten. Wenn ich mich nicht melde, werde ich emma-Abon-
nent/in und beziehe ab sofort monatlich die emma druckfrisch
frei Haus.

Das Jahresabo kostet 50 Mark im 1. Jahr, danach Datum/unterschritt
den üblichen Preis, zur Zeit 60 Mark. (Inlandpreise)

19


	Pas d'enfant, dit-elle : über den Versuch, einer Desorientierung auf die Schliche zu kommen

