
Zeitschrift: Bulletin de la Société Fribourgeoise des Sciences Naturelles = Bulletin
der Naturforschenden Gesellschaft Freiburg

Herausgeber: Société Fribourgeoise des Sciences Naturelles

Band: 90 (2001)

Artikel: Erklärung der Evolution durch Selbstorganisation : nominalistisch oder
realistisch?

Autor: Heusser, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-308817

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-308817
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erklärung der Evolution durch Selbstorganisation:
nominalistisch oder realistisch?1

Autor: Dr. med. Peter Heusser,
Dozent für Anthroposophische Medizin, Universität Bern

Zusammenfassung

Die nominalistische oder realistische Auffassung der Naturgesetze
entscheidet darüber, ob Evolution im Sinne der heute viel diskutierten
«Selbstorganisation» ursächlich bloss auf materielle Faktoren oder auch auf geistige
Prinzipien zurückgeführt werden kann. Es wird versucht zu zeigen, dass der
von Steiner erkenntniswissenschaftlich begründete Gesetzesrealismus im
Sinne von Thomas von Aquin oder Goethe zu einem widerspruchsfreien
wissenschaftlichen Darwinismus führt, wogegen der auf Kant und Popper sich
stützende materialistische Reduktionismus das spezifisch Gesetzliche des

Lebendigen, Seelischen und Geistigen in der Evolution ausschliessen muss,
um diese zu «erklären». Das Bild des Menschen und der Natur kann jedoch
nicht ohne moralische und ökologische Konsequenzen bleiben.

Einleitung

Ich bedanke mich für die Einladung zu diesem Vortrag und für den Auftrag,
dieses Referat im Rahmen des Max Westermaier Vereins zu halten, dessen
zentrales Anliegen ja eine Verbindung zwischen Natur- und Geisteswissenschaft

darstellt, und zwar so, dass diese Verbindung auch mit dem
abendländisch-christlichen Kern unseres modernen Geisteslebens kompatibel ist. Ich
hoffe, dass dieser Kontext in meinem Beitrag deutlich wird.

Ich möchte versuchen zu zeigen, dass ein widerspruchsfreies
wissenschaftliches Verständnis der durch Darwin beschriebenen Tatsache der
Evolution erst dann möglich ist, wenn das Gesetzmässige der Natur im Sinne des
Ideen- oder Gesetzesrea/ismi« aufgefasst wird, wogegen der Ideen- oder
Gesctzesnominalismus zu inneren Widersprüchen führt, dabei den Tatsachen

1 Vortrag vom 5. April 2001 vor der Freiburger Naturforschenden Gesellschaft,
Universität Fribourg und im Rahmen des Max Westermaier Vereins

Bull. Soc. Frib. Sc. Nat. -Vol. 90 (2001) p. 33^48 33



des Lebens, des Seelischen und des Geistigen in der Evolution nicht gerecht
wird, sondern zu einem Materialismus führt, der auch moralisch nicht ohne

Konsequenzen bleiben kann. Eine Besinnung auf zentrale Erkenntnisfragen
der Wissenschaft ist deshalb geboten.

Naturordnung, Gesetzmässigkeit und Geist

Ich möchte durch den Hinweis auf die Ihnen gut bekannte Tatsache beginnen,

dass die Naturgegenstände überall die mannigfaltigsten gesetzmässigen
Strukturierungen aufweisen. Ob wir uns im Anorganischen z.B. Schneeoder

andere Kristalle anschauen, ob wir im Übergangsbereich vom Unlebendigen

zum Lebendigen z.B. elektronenoptisch die streng geometrischen
Formen von Viren entdecken, ob wir im Organischen die räumlich gesetzlichen
Gestaltungen der lebendigen Pflanzenwelt untersuchen, wie in Abb. 1 den
Teller einer Sonnenblume, ob wir dann in der Tierwelt z.B. die Facettenaugen
von Insekten oder schlussendlich beim Menschen die bekannte Trabekelstruktur

der Oberschenkelknochen bestaunen, um nur einige sehr eklatante
Beispiele zu erwähnen: Auf allen Stufen der Naturwesen und der Evolution
finden sich gesetzmässige Gestaltungen, Musterbildungen oder Ordnungen
ganz unterschiedlicher Komplexität bis hin zu den sich metamorphosierenden
Bauplänen der Lebewesen, und zwar in der Phylogenese wie in der Ontogenese.

Dabei gilt für die Entwicklung lebender Organismen insgesamt, dass

Baupläne sich erst allmählich, d.h. in der Zeit verwirklichen und zwar auf ein
Ziel hin, oder «teleonomisch» wie ein Doyen der neueren Biologie, Ernst
Mayr sagt [1]. Und die Baupläne entfalten sich auch nicht geradlinig,
sondern durch Ausbilden und Zurücknehmen von Zwischenformen oder
Metamorphosen, wie das wissenschaftlich erstmals von Goethe in seinen
morphologischen Arbeiten beschrieben und begrifflich erfasst worden ist [2]. Ob die
Metamorphosen dabei als Organe des ganzen Individuums bestehen bleiben,
wie bei der Pflanze die aufsteigenden Blattbildungen, oder ob sie, wie bei
Tier und Mensch, abgebaut werden, um die späteren Formen zu ermöglichen,
wie das z.B. bei der embryonalen Bildung der menschlichen Hand aus der
zunächst entstehenden flossenartigen Anlage zu beobachten ist, kommt für
den jetzigen Gesichtspunkt nicht in Betracht. Immer handelt es sich um das
Phänomen der Ordnung in den Gestaltungen der Evolution.

Was aber ist diese Ordnung als solche, die in der Natur als entsprechende
Musterbildung offenbar wird? Greifen wir uns zur Beantwortung dieser Frage

das einfache und dadurch anschauliche Beispiel der Sonnenblume heraus
(Abb. 1):

34



¦k JÊStk.

*frjL*
*'* m

%3*

0, j*~ M**" jiM'K
Mrm- Ml 4,

«.7:.™«» ^;.

Ék a& «| ffl «

Abbildung 1.

35



Man hat entdeckt, dass dieses durch seine Musterung als schön empfundene

Naturphänomen deswegen so geordnet ist, wie es unserer sinnlichen
Beobachtung erscheint, weil es einem ganz bestimmten Gesetz gehorcht,
nämlich einem mathematisch-geometrischen Gesetz im Sinne einer
sogenannten Fibonacci-Serie [3]. Was aber ist ein mathematisch-geometrisches
Gesetz als solches? Diese Frage kann wissenschaftlich nicht theoretisierend
oder spekulativ sondern nur empirisch beantwortet werden. Wie aber
kommt man empirisch zu Gesetzen? Gewiss nicht durch sinnliches Beobachten,

denn man kann einen Sonnenblumenteller so lange anschauen wie man
will, man wird höchstens die in ineinandergreifenden Spiralen angeordneten
Blüten oder Kerne bemerken und daran seine Freude haben. Erst durch Nach-
denken, ja einzig und allein im Denken kommt man zum mathematisch-geometrischen

Gesetz, auf dem diese Anordnung beruht. Dasselbe gilt natürlich
für alle mathematischen oder geometrischen Gesetze, so etwa für den Satz
des Pythagoras, ja überhaupt für alle Naturgesetze. Sie sind nur im Denken,
in der Form der Idee auffindbar. Mit anderen Worten: Das Gesetzmässige der
Natur ist so, wie es im Denken empirisch gegeben ist, kein äusserer, sinnlich
beobachtbarer Gegenstand, sondern ein rein ideeller, insofern geistiger
Inhalt. Empirisch gesehen ist die Naturordnung also Geist, wobei jedoch
unter «Geist» zunächst nichts anderes zu verstehen ist, als die rein ideelle
Natur, als welche das Gesetzmässige dem Denken erscheint.

Nominalistische oder realistische Auffassung der Naturgesetze

Es kommt jetzt darauf an, dass Sie diesen Punkt, nämlich die ideelle und in
diesem Sinn geistige Natur der mathematischen und sonstigen Naturgesetze
aufgrund Ihrer eigenen inneren Empirie so deutlich als möglich sich
vergegenwärtigen. Denn damit sind wir am zentralen Differenzpunkt unserer
weiteren Ausführungen angelangt. Die Frage stellt sich jetzt: Sind diese Ideen
oder Gesetzmässigkeiten, diese geistigen Entitäten, die der menschliche
Geist beim Naturerkennen denkend hervorbringt, etwas subjektives, das
bloss dem menschlichen Geist angehört, und ihm etwa bloss dazu dient,
Ordnung in das Chaos der auf ihn einstürmenden Wahrnehmungswelt hinein zu
bringen, die sonst aber für die objektive Welt dort draussen gar keine reale
Bedeutung haben? Oder sind diese gesetzmässigen Ideen, obwohl wir sie nur
im Denken unseres Subjekts zur Erscheinung bringen können, vielleicht
doch etwas objektiv Reales, nach dem die Welt dort draussen tatsächlich
geordnet ist, ganz unabhängig vom denkerischen Bewusstsein dieser
Ordnung, an dem der menschliche Geist durch sein Denken aber teilhaben kann?

Wie Sie wissen, sind diese Fragen im mittelalterlichen Streit der Scholastiker

zwischen Ideen - oder Universalien - Nominalisten und - Realisten auf
theologisch-philosphischem Feld in mannigfaltigen Nuancen ausgetragen

36



worden [4]. Sie müssen aber heute auf dem Gebiet der modernen Naturwissenschaft

und der ihr zugrunde liegenden Erkenntniswissenschaft neu geklärt
werden [5]. Denn von der nominalistischen oder realistischen Auffassung der
Naturgesetze hängt es ab, welche Evolutionstheorie und welche darauf
bauende Weltanschauung wir erhalten, und welche moralischen Konsequenzen
sich daraus ergeben.

Die heute in der Naturwissenschaft dominierende Auffassung ist ja die
nominalistische, subjektivistische, die auf Kant und Popper zurückgeht. Die
wissenschaftlichen Ideen des Menschen, die gesetzmässigen Kategorien gelten
nach diesen Denkern als subjektiv, dem menschlichen Subjekt angehörig. Kant
hält sie für dem Menschen angeborene Kategorien, mit denen dieser das
Empfindungsmaterial ordnen kann. Der Mensch komme aber weder mit seinen

Empfindungen, noch mit seinen Kategorien an die «Welt an sich» heran [6].
Popper bestätigt die Kantsche Auffassung und sagt: «Die Naturgesetze sind
unsere Erfindung, sie sind von Tieren und Menschen gemacht, genetisch a priori,

aber nicht a priori gültig. Wir versuchen sie der Natur vorzuschreiben» [7].
Oder: «Sicheres Wissen ist uns versagt. Unser Wissen ist ein kritisches Raten,
ein Netz von Hypothesen, ein Gewebe von Vermutungen» [8]. Diese Denker
sind Erneuerer des mittelalterlichen Nominalismus, weil auch für diesen die
menschlichen Ideen und Gesetze wie «Namen» (Nomina) die Welt bloss
hindeutend bezeichnen, jedoch nichts Reales davon enthalten können [4].

Ihnen gegenüber stehen Goethe und Steiner, die in diesem Punkt als
Erneuerer des scholastischen Ideenrealismus bezeichnet werden können, von
dem bekanntlich Albertus Magnus und Thomas von Aquin besondere
Repräsentanten waren [4]. Goethes naturwissenschaftliche Methode und die daraus

entspringende Morphologie sind ein Ausdruck seiner Auffassung, «dass die
Natur nach Ideen verfahre» [9]. Goethe hält den Menschen für fähig, diese
objektiven Ideen mit den «Augen des Geistes», d.h. durch das menschliche
Denken, wahrzunehmen [10]. Steiner hat Goethes ideenrealistische Auffassung

in seinen Grundlinien einer Erkenntnistheorie der Goetheschen
Weltanschauung [11] und seine eigene, damit übereinstimmende Sicht in seiner
Dissertation, die dann unter dem Titel Wahrheit und Wissenschaft [12]
erschienen ist, ausführlich erkenntniswissenschaftlich begründet, und er hat
auch explizit auf die Übereinstimmung von Goethes und seiner Auffassung
mit derjenigen des Thomismus hingewiesen [5, 13, 14].

Dem Ideenrealismus gemäss ist z.B. das mathematisch-geometrische
Gesetz, nach dem der Sonnenblumenteller (Abb. 1) gestaltet ist, nicht bloss
im Denken des erkennenden Menschen vorhanden, sondern, ganz unabhängig
von diesem, auch da draussen in der Natur. Es ist dort dasjenige Gesetz,
nachdem die Einzelblüten und dann die Samen dieser Komposite tatsächlich
angeordnet sind. Obwohl, wie das beim Lebendigen der Fall ist, jede
Sonnenblume in der Erscheinung von jeder anderen immer etwas verschieden ist,
so unterliegen doch alle dem selben Gesetz. Dieses wird deshalb als «Uni-

37



versale» bezeichnet, und zwar als «Universale in re», insofern es in Ding
oder Gegenstand («res») aktualiter verwirklicht ist. Wird dasselbe Gesetz im
Geist des denkenden Menschen zur Erscheinung gebracht, nach dem dieser
erkennend an die Sonnenblume herangetreten ist, so wird es von den Scholastikern

als «Universale post rem» (d.h. nach dem Ding) bezeichnet. Und
wiederum dasselbe Gesetz wird «Universale ante rem» genannt, insofern es sich
bloss in einem potentiellen Formzustand befindet, noch bevor es sich aktuell
in der Pflanze verwirklicht hat oder auch bevor es vom Menschen gedacht
wird.

Für den Realisten ist die Idee deshalb eine Realität, die als Universale ante

rem oder in re der Welt angehört und an der der Mensch in der Form des
Universale post rem bloss teil hat. Der Nominalist anerkennt davon eigentlich
nur das Universale post rem, er hält es nicht für einen objektiven, realen Faktor

der Welt, sondern für einen subjektiven, der dem Denken des Subjekts
angehört.

Nominalistische Auffassung der Evolution als «Selbstorganisation»:
Konsequenzen für Weltanschauung und Moralität

Der Unterschied zwischen der nominalistischen und realistischen Auffassung

der Naturgesetze macht sich in unterschiedlichen Auffassungen über
den Aufbau und das Werden der materiellen Welt und der von Darwin
beschriebenen biologischen Evolution geltend. Das soll jetzt im Zusammenhang

mit dem Begriff der «Selbstorganisation» besprochen werden. Das
Werden der materiellen und biologischen Welt wird ja zunehmend, und mit
Recht, als Resultat einer Selbstorganisation der Naturprozesse angesehen
[15, 16].

Für den Nominalisten organisiert sich die Welt «von unten», gewissermas-
sen als «Eigendynamik der Materie» [17]. Alle Formen, Gestalten und
Baupläne, ja das Auftreten der Eigenschaften des Lebens bei den Organismen
überhaupt, des Seelischen bei Tier und Mensch und des geistigen, vernünftigen

Vermögens beim Menschen gelten für diese Auffassung als blosses
Produkt von zufällig entstandenen, rein materiellen Wechselwirkungen von
Molekülen, da ja geistig objektive, reale, d.h. wirkende Prinzipien von ihr
abgelehnt werden. Der Nominalismus führt so konsequenterweise zum
Materialismus. Das Resultat davon für die Weltanschauung lässt sich etwa
zusammenfassen in den folgenden Sätzen des bekannten deutschen
Neurobiologen und Hirnforschers Gerhard Roth, der ja bekanntlich die Theorie der
Selbstorganisation für die Gehirnentwicklung vertritt [18]: «Das Gehirn ist
nicht nur eine elektrische, sondern noch vielmehr eine neuro-chemische
Maschine»[19]. Oder: «Die Entthronung des Menschen als freies, denkendes
Wesen - das ist der Endpunkt, den wir erreichen. Nach Kopernikus, Darwin

38



und Freud erleben wir hier den letzten grossen Angriff auf unser traditionelles
Bild des Menschen» [19].

Was mit diesem Angriff gemeint ist, ist nicht auf die bloss theoretische und
damit leichte Schulter zu nehmen, sondern es ist zu bedenken, zu welchen
praktischen und damit moralischen Konsequenzen eine solche Weltanschauung

letztendlich führen muss. Wegen der Wichtigkeit des Themas erlaube ich
mir, aus einem bemerkenswerten Artikel des ebenfalls bekannten Neurophi-
losophen Thomas Metzinger einige Passagen zu zitieren, in denen sogar darauf

hingewiesen wird, dass wir jetzt, am Beginn eines neuen Jahrtausends, an
einer entscheidenden Weichenstellung unseres wissenschaftlichen
Menschenbildes und damit unserer Zivilisation überhaupt angelangt sind:

Steht das platonisch-christliche Menschenbild heute am Endpunkt seiner
Entwicklung? Zuerst haben Molekulargenetik und Evolutionstheorie den Körper des

Menschen naturalisiert: Er ist nicht mehr Geschenk und Gefäss, nicht mehr die stoffliche

Hülle oder das Vehikel des Geistes, sondern im wesentlichen ein intelligent
gewordener Roboter des Gen-Pools, eine Art selbstorganisierender Kopiermechanismus

mit einer langen biologischen Geschichte.
Jetzt schickt sich die moderne Hirnforschung an, nach dem Leib auch den Geist des

Menschen zu naturalisieren. Das Leib-Seele-Problem, Schopenhauers «Weltknoten»,
beginnt sich aufzulösen in eine Vielzahl technischer und damit auch entdramatisierter
Einzelprobleme für die Naturwissenschaften - und die Philosophen streiten sich
schon seit geraumer Zeit nur noch darüber, welche Variante des Materialismus
eigentlich die richtige ist. Die gesellschaftliche und kulturelle Bedeutung dieses

geistesgeschichtlichen Phasenübergangs, seine Relevanz für Ethik und Anthropologie
wird jedoch nur selten deutlich gesehen.

Schon Kant hatte gesagt, dass das Ich keine Substanz ist. Doch erst in der Gegenwart

wird einer immer grösseren Anzahl von Menschen klar, was eine solche Aussage

bedeutet: Es gibt keinen nichtphysischen Träger unserer psychologischen
Eigenschaften, kein unabhängiges Seelen-Ding, das auch noch nach dem körperlichen Tod
als Träger von bewussten Erlebnissen, von Gedanken, Gefühlen und Erinnerungen
funktionieren könnte. Die neurowissenschaftliche Forschung dringt heute schrittweise

immer tiefer in das vor, was wir früher unseren «Innenraum», die «Seele» oder das

«Subjekt» genannt haben [...].
Am Ende dieses Jahrtausends scheint deshalb eine theoretische Revolution in der

Luft zu liegen, die uns in unserer mentalen Intimsphäre, aber auch in unserem kulturellen

Selbstverständnis auf eine bisher unbekannte Weise berühren könnte [...]. Das

Projekt hat aber auch ein Moment von Brutalität und Erbarmungslosigkeit an sich.
Denn es gibt klassische Horizonte der philosophischen Anthropologie, die sich

jetzt zu verdunkeln beginnen: Viele der liebgewordenen Modelle des Menschen lassen

sich nun eben nicht mehr denken [...]. Die «Autonomie des Subjekts», Begriffe
wie «Person», «Willensfreiheit» oder «moralische Verantwortung» müssen jetzt im
Lichte unseres neugewonnenen Wissens über uns selbst schrittweise ersetzt werden
durch präzisere, zeitgemässere Konzepte. Diese müssen aber nicht nur inhaltlich
konsistent und der empirischen Datenlage angemessen sein. Sie müssen auch im Kulturellen

Tragfähigkeit besitzen.

39



Und hier zeigt sich ein gerne verdrängter, aber höchst problematischer Aspekt der

Entwicklung: Erkenntnisfortschritt hat immer auch einen Preis. In unserem Fall
besteht er im Verlust von zentralen Inhalten der abendländischen Anthropologie. [...]
Er wird uns auch zwingen, völlig neu über uns selbst nachzudenken und Abschied zu
nehmen von liebgewordenen geistesgeschichtlichen Besitzständen. [20]

Das ist nichts anderes als eine Bankrotterklärung der Wissenschaft an den
Geist des Menschen und an die abendländisch-christliche Kultur, ja an das

Geistige und das Menschheitliche in der Kultur überhaupt. Wohin eine solche
Entwicklung führen kann, ist bereits an einer Reihe von menschheitlichen,
sozialen und ökologischen Katastrophen des abgelaufenen 20. Jahrhunderts
abzulesen, und es ist heute eine der wichtigsten Zeitfragen, ob diese
Entwicklung wirklich so weiter gehen muss.

Entwurf einer ideenrealistischen Auffassung von Selbstorganisation
und Evolution

Ich möchte deshalb im Folgenden den Versuch machen, die ideen- oder
gesetzesrealistische Auffassung der Naturgesetze geltend zu machen, und
dabei an einigen wenigen Beispielen zu zeigen, dass nicht eigentlich der
Nominalismus, sondern der Realismus mit der naturwissenschaftlich-empirischen

Faktenlage widerspruchslos kompatibel ist. So kann auch der
konsequente Ideenrealist das Faktum der sogenannten «Selbstorganisation» der
Naturprozesse anerkennen. Aber für den Realisten organisiert sich die Natur
nicht «von unten» aus der Materie, sondern gewissermassen «von oben», aus
dem Geist. Das sei zunächst am Beispiel der Kristallisation ausgeführt, um
das Resultat dann auch auf die Frage der biologischen Evolution auszuweiten.

Schon das allereinfachste materielle Teilchen ist für den Ideenrealisten
nicht geistlos. Denn nur die Erscheinung der Materie ist ja sinnlich; ihr
gesetzmässiges Was oder Wesen ist aber geistig, wie wir bereits gesehen
haben. Natrium z.B. ist nicht nur der metallartige, helle Stoff, insofern dieser
der Sinnesbeobachtung erscheint, und Chlor ist nicht nur das stinkende, giftige

Gas, als was wir es durch unsere Sinnesorgane bemerken, sondern beiden
Stoffen inhärent sind für den Ideenrealisten die sie konstituierenden Gesetze.
Die Realität einer Substanz umfasst somit beides: Erscheinung und Wesen,
Phänomen und dessen Gesetz, wie Steiner nachgewiesen hat [11, 12]. Und
wenn Natrium und Chlor zum Kochsalz sich verbinden, so verschwinden die
Phänomene von Natrium und Chlor aus der Erscheinung; und es tritt auf die
vorher nicht beobachtbare, insofern neue, oder wie man heute sagt «emergente»

[17] Erscheinung Kochsalz, die mit ihrer kubischen Form, massigen
Durchsichtigkeit und anderen Eigenschaften auch einem anderen Gesetz
folgt, eben dem Gesetz des Kochsalzes. Das Kochsalzgesetz ist durchaus

40



eigenständig gegenüber den Gesetzen von Natrium und Chlor und inhaltlich
etwas anderes als diese und deshalb nicht aus ihnen ableitbar.

Aristotelisch-scholastisch gesprochen ist das Kochsalzgesetz sein eigenes
Universale, das sich bei Vorhandensein der dazu notwendigen Bedingungen
und Substanzen Chlor und Natrium aus den potentiellen Formzustand ante
rem in den aktuellen in rem verwirklicht, und dabei als höhere «Forma» die
«Materia», nämlich die Stoffe Natrium und Chlor ergreift und sie sich
subordiniert, so dass die neue, emergente Form-Stoffeinheit entsteht: die Substanz
Kochsalz. Oder in Steiners Worten könnte man sagen:

Sie können bis zum Kristall hinunter gehen und müssen sich sagen: Die Substanzen,

welche in den Kristall eintreten, müssen, um das zu werden, als was der Kristall
sich darstellt, gleichsam eingefangen werden von den Formprinzipien, die bei den
Kristallen die Prinzipien der Kristallisation sind. Nehmen Sie zum Beispiel Kochsalz,

Chlornatrium, so haben Sie als physische Substanzen im Sinne unserer heutigen
Physik «Chlor» und «Natrium», ein Gas und ein Mineral. Und Sie werden leicht
einsehen, dass diese beiden Stoffe so, wie sie sind, bevor sie in diejenige Wesenheit
eintreten, welche sie so auffängt, dass sie in ihrer chemischen Verbindung im Kubus
kristallisiert erscheinen, nichts haben, was dieses Formprinzip Ihnen anzeigen kann.
Bevor sie eintreten in dieses Formprinzip, haben sie nichts Gemeinsames; aber sie
werden eingespannt, aufgenommen von diesem Formprinzip, und es bildet sich der
physische Körper: Kochsalz. [21]

Selbstorganisation bedeutet ideenrealistisch gesehen also buchstäblich
eine «In-formation» im ursprünglich aus der Scholastik stammenden Sinn
dieses Wortes, eine Einprägung von wirkenden Gesetzen als «Formen» in
den dazu notwendigen «Stoff». Der Stoff ist dabei immer das Gesetz-Neh-
mende, die Form das Gesetz-Gebende, Sich-Verwirklichende, wie das auch

von Thomas von Aquin vertreten wird [22].
Der Nominalist kann das natürlich nicht zugeben, da er Formen, Ideen,

Gesetze und damit ein Geistiges nicht als ein Reales und ein real Wirkendes
anerkennen kann, und daher Selbstorganisation nur als die von selbst auftretende

Aggregation von geistlos gedachten Stoffen in ein höheres System
vorstellt und das dabei auftretende Ganze reduktionistisch aus seinen Teilen
erklärt. Aber er verwickelt sich dabei in Widersprüche. Denn das Ganze ist als
solches nicht nur mehr als die Summe seiner Teile, sondern inhaltlich gesehen
auch etwas anderes als diese. Der Reduktionismus muss Phänomene und
Eigengesetz von Kochsalz schlicht ausblenden, wenn er diesen aus den

Eigenschaften von Natrium und Chlor erklären will.
Aber das in den Lehrbüchern heute noch theoretisch verkündete

Programm des aus dem Nominalismus entspringenden Reduktionismus, nämlich

das Ganze aus den Teilen zu erklären, muss faktisch gesehen als miss-
lungen betrachtet werden. Ich möchte Ihnen das an einem selten zu
vernehmenden, aber eben sehr zutreffenden Eingeständnis deutlich machen,

41



das kein geringerer als der langjährige Chefredaktor von Nature John Maddox
in einem Editorial dieser Zeitschrift mit folgenden Worten ausgesprochen
hat:

One of the continuing scandals in the physical sciences is that it remains in general

impossible to predict the structure of even the simplest crystalline solids from a

knowledge of their chemical composition. Who, for example, would guess that
graphite, not diamond, is the thermodynamically stable allotrope of carbon at ordinary
temperature and pressure? Solids such as crystalline water (ice) are still thought to lie
beyond mortals' ken. [23]

Der «Skandal» der physikalischen Wissenschaften beruht also darin, dass

der Reduktionismus versagt hat, dass es unmöglich, ja «jenseits der
Erkenntnisfähigkeit der Sterblichen» geblieben ist («beyond mortals' ken»), die
Struktur des Ganzen eines Kristall aus der Kenntnis seiner Teile inhaltlich
abzuleiten. Wenn man nun dank gigantischer Computerprogramme dennoch
darauf hofft, dass diese Ableitung, z.B. die Gestalt des Quarzes aus dessen
Elementen Silicium und Sauerstoff bald einmal gelingen möge, so beruht
diese Hoffnung eigentlich nur auf der Tatsache, dass, wie Maddox im weiteren

Text ausführt, man in die Berechnungen die bereits bekannten Strukturgesetze

von Silikatkristallen einfügt [23]. Das ist aber keine Herleitung
solcher Gesetze aus den Gesetzen der Teile. Man muss also schlicht abwarten,

was sich als Strukturgesetz des Ganzen in den Teilen verwirklicht. Dass
es mit deren Gesetzen kompatibel sein muss, ist klar, und das zu zeigen, wird
die erwähnte Berechnung ausmachen. Aber es ist aus ihnen inhaltlich nicht
ableitbar, und deswegen ist es ihnen gegenüber «emergent». Denn der

Begriff der Emergenz beinhaltet den der Nicht-Ableitbarkeit, der Nicht-
Reduzierbarkeit aus den Elementen der untergeordneten Ebene, wie ja auch
Hans Primas, em. Professor für physikalische Chemie an der ETH Zürich,
ausgeführt hat [24].

Wenn man sich diesen Punkt, den wir jetzt am Beispiel der anorganischen
Chemie oder der Kristallisation besprochen haben, ganz deutlich macht,
dann wird klar, dass man auch die Biochemie und den Aufbau oder die
ontogenetische und phylogenetische Entwicklung der Organismen gesetzesrealistisch

als das sukzessive Auftreten von Emergenzien verstehen kann.
Kohlenstoff, Stickstoff, Sauerstoff, Wasserstoff und Schwefel werden dann als
Aminosäure in dessen Gesetz hineingezwungen. Aminosäuren haben sich
aber ihrerseits den Gesetzen von Peptiden und Proteinen zu fügen, diese
denjenigen von Organellen; die Organellen sind dem gesetzlichen Kontext der
Zelle unterworfen, letztere demjenigen der Organe und Organsysteme und
diese schliesslich dem Bauplan, der Einheit, dem Gesamtgesetz des Organismus

als einer Ganzheit. Dieser Bauplan verwirklicht sich, wie wir gesehen
haben, erst im Verlauf der Zeit und durch viele Metamorphosen hindurch
teleonomisch, also zielstrebig.

42



Was ist demnach der heutige physische Bauplan des Menschen! Eine
hierarchisch verwobene Assoziation, oder besser gesagt Organisation von physischen

Gestaltungsgesetzen, eine in sich komplex, ja weisheitsvoll geordnete
Causa formalis, die sich teleonomisch, als Causa finalis, in dem dazu
notwendigen Material, der Causa materialis in der Evolution allmählich
verwirklicht hat. Sie ist deshalb auch eine Causa efficiens, eine Wirkursache, da
eine Verwirklichung nur durch Wirken möglich ist. Es ist eben durchaus
notwendig, mit dem Ideenrealismus auch alle vier aristotelische Ursachen im
naturwissenschaftlichen Kontext wieder neu geltend zu machen. Dann zeigt
es sich, dass nicht nur der mechanisch wirkende Stoff (Causa materialis) eine
wirkende Kraft (Causa efficiens) zugeschrieben werden darf, sondern dass
auch die Causa formalis (bzw. finalis) als wirkend, d.h. als Causa efficiens
anerkannt werden muss.

Die in der Evolution in Metamorphosen allmählich zur Erscheinung
kommende Ordnung ist also bewirkt durch Wirken des Gesetzlichen, durch eine
reale Idee, und das ist das was Goethe den Typus genannt hat [2]. Mit der
«Urpflanze» oder dem «Urtier» meint Goethe also nicht bloss ein Gedachtes,
Abstraktes in einem schlechten «platonischen» Sinn, sondern das reale
Universale ante rem, das der konkreten Ordnung «in re» zu Grunde liegt, und an
dem der erkennende Mensch in der Form des «post rem» teilhaben kann.

Der Nominalist kann aber reale, objektive Idealien nicht zugeben und so
auch keine eigenständige Causa formalis oder finalis als Causa efficiens; und
so akzeptiert er von den vier klassischen aristotelischen Ursachen nur noch
die Causa materialis, und die aus dieser sich ergebende Causa efficiens.
Deswegen sucht er auch die «Information» für emergente Gestaltungen nicht in
einer gesetzlichen «Form», die sich aus der Gesetzeswelt, d.h. aus einem
objektiven Geistigen heraus erst in den schon verwirklichten «Stoff» hinein
aktualisieren muss, sondern in diesem Stoff selbst. Und damit kommt er wieder

in Widerspruch zu den Tatsachen, wie sie heute bekannt sind. Als klassisches

Beispiel dafür möchte ich die Erklärung der Tertiärstruktur eines
Proteins erwähnen, die Sache selbst ist aber für die Selbstorganisation von
grundsätzlicher Bedeutung. Die Primärstruktur des Proteins ist ja nichts
anderes als die Gesetzmässigkeit der Abfolge der Aminosäuren auf dem
Eiweissfaden, die durch den genetischen Code und die Prozesse der
Genexpression bedingt ist, und die an den Ribosomen verwirklicht wird. Die
Tertiärstruktur kommt bekanntlich dem Phänomen nach dadurch zustande, dass
der Eiweissfaden bei geeigneten Umgebungsbedingungen entweder spontan
von selbst, also durch «Selbstorganisation», oder durch zusätzliche Assistenz
von Enzymen sich in einer bestimmten, gesetzmässigen dreidimensionalen
Struktur auffaltet. Vom ideenrealistischen Gesichtspunkt aus wird dieses
höhere Strukturgesetz als ein Universale eigener Art zu gelten haben,
welches als tätige «Form» zu seiner Verwirklichung eines genau bestimmten
«Stoffes» bedarf, eben des Eiweiss-Primärfadens, und so deshalb indirekt

43



vom genetischen Code abhängig ist. Der Inhalt dieses Strukturgesetzes ist
aber als Gesetzgebendes nicht aus dem Gesetznehmenden, dem Eiweiss-
Primärfaden und damit auch nicht weiter aus dem genetischen Code zu
erklären, sondern er ist dem Inhalt des Gesetznehmenden gegenüber emergent,

wie das auch für die erwähnte anorganische Kristallisation gilt. Der
Nominalist kann das selbstverständlich nicht gelten lassen, da er letztlich alle
Formen und alle Informationen aus dem Stoff ableiten will. So sagt z.B.
Lewin in seinem Standardwerk der Genetik:

Ein Grundprinzip ist, dass Strukturen höherer Ordnung direkt durch Strukturen
niederer Ordnung bestimmt werden. Das bedeutet, dass die primäre Aminosäuresequenz

die Information für die Faltung zur richtigen Konformation trägt. [25]

Lewin müsste eigentlich angeben, wo sich im Stoff die Information befindet,

bevor sie diesem in-formiert ist! Aber abgesehen davon ergibt sich aus
seiner Auffassung das folgende Problem: Man weiss, dass beim Auffalten
eines Proteinfadens an vielen Stationen des Faltungsprozesses ganz verschiedene,

nicht determinierte Faltungswege eingeschlagen werden können, so
dass also auch dann, wenn der Faltungsprozess bloss ein Resultat der Stoffei-
genschaften wäre, ein ganzes Spektrum verschiedenartig gefalteter Proteine
entstehen müsste, von denen dann die funktionsfähigsten durch den natürlichen

Selektionsprozess eliminiert würden, so dass die in der Natur vorgefundenen

Proteinkonformationen bloss als das Resultat von zufällig ablaufenden,

physikalisch-chemischen «trial and error»-Prozessen aufzufassen
wären. Von einem gezielten Prozess könnte dabei keine Rede sein. Stimmt
diese Vorstellung aber mit dem Wissen überein, dass man heute auf diesem
Gebiet haben kann? Im «Löffler/Petrides», dem von unseren Medizinstudenten

benützten Standardwerk der Biochemie und Pathobiochemie, findet sich
hierzu folgende Darstellung:

Durch den Vorgang der ribosomalen Translation entsteht zunächst keineswegs ein
funktionsfähiges Protein. Die neu synthetisierte Aminosäurekette muss noch die für
jedes Protein spezifische und einmalige Raumstruktur oder Konformation einnehmen.

Dieses Problem ist in keiner Weise trivial. Würde jede einzelne Konformationsmöglichkeit

des Polypeptidrückgrats eines Proteins von nur 100 Aminosäuren auf
seine Funktionsfähigkeit quasi getestet werden, so würde es wenigstens 1050 Jahre

dauern, bis die native, biologisch aktive Form dieses Proteins erreicht wird. Diese
Überlegung deutet darauf hin, dass die Proteinfaltung zur korrekten Raumstruktur
auf einem zielgerichteten Verfahren basieren muss. [26]

Also ein gezielter Prozess. Eine Form, die sich final verwirklicht! Leider
zieht der Autor aus der Tatsache dieser Finalität überhaupt keine Konsequenzen

und fällt gleich auf der nächsten Seite auf den damit im Widerspruch
stehenden materialistischen Standpunkt einer Formbildung oder Selbstorganisation

«von unten» zurück. Man bedenke doch die Konsequenz des soeben
gemachten Gedankenganges für die gesamte Evolution: Wie viele Jahre
brauchte es, um nicht nur die Tertiärstruktur eines Proteins von 100
Aminosäuren, sondern von Zehn- oder Hundertausenden von teilweise viel grös-

44



seren Proteinen in Abertausenden von Kombinationen und in hochgeordnetem
Verbund mit vielen weiteren Strukturen eines sinnvoll geordneten

Organismus durch bloss zufälliges Kombinieren von stofflichen Elementen und
Eigenschaften entstehen zu lassen? Ohne teleonomisch wirkende, ordnende
Wr/cprinzipien hätte die Evolution überhaupt nicht stattgefunden. Für eine
solche gigantische Zufallsspielerei ohne inneren Sinn ist im Universum
überhaupt kein Platz vorhanden.

Dazu kommt, dass die Evolution nicht nur hochentwickelte, aus
Makromolekülen aufgebaute physische Körper hervorgebracht hat, sondern belebte
Organismen wie schon die Mikroorganismen und Pflanzen, ferner zusätzlich
beseelten Wesen wie Tiere und Menschen, und schlussendlich noch die mit
individuellem Geist, ihrem eigentlichen Ich, begabten Menschen. Vom
Standpunkt eines konsequenten Gesetzesrealismus aus muss das gesetzmäs-
sig Wirkende des Lebens, des Seelischen und des menschlichen Geistes im
sinnlich-physischen Menschen ebenfalls als eine Aktualisierung aus einem
vorher potentiellen Formzustand «ante rem» in den jetzigen Zustand «in re»
aufgefasst werden. Deshalb charakterisiert Steiner die Evolution zum
Menschen hin in der folgenden Weise:

Die Entwickelung der Welt ist dann so zu verstehen, dass das vorangehende
Ungeistige, aus dem sich später die Geistigkeit des Menschen entfaltet, neben und
ausser sich ein Geistiges hat [das «Universale ante rem» seines geistigen Wesens,
P.H.]. Die spätere durchgeistigte Sinnlichkeit, in der der Mensch erscheint [Universale

in re], tritt dann dadurch auf, dass sich der Geistesvorfahre des Menschen mit den
unvollkommenen ungeistigen Formen vereint, und, diese umbildend, dann in sinnenfälliger

Form auftritt. [11, S. 10]

So stellt sich die Sache dar für den als «Universale in re» auftretenden
Geist, das im Irdischen zur Erscheinung kommende Wesen des Menschen.
Daraus ergibt sich auch, dass das, was den Menschen zum Menschen macht,
nicht vom Tier abstammen kann. Im Weiteren ergibt sich daraus, dass die sin-
nenfällige Form des Menschen entgegengesetzt der Meinung der Reduktioni-
sten das «Gefäss» bleibt, das dem menschlichen Geist zu seiner evolutiven
Aufgabe zu dienen hat. Zu dieser Aufgabe gehört, dass der Intellectus agens,
der tätige Geist des menschlichen Subjekts das übrige, in der Welt wirkende
objektiv Geistige erkenne.

Denn die Naturgesetze sind nicht unsere «Erfindung», sie sind nicht vom
Menschen, und schon gar nicht vom Tier «gemacht», wie Popper meint (vgl.
oben, sowie [7]). Denn das zeigt einfach die genaue empirische Beobachtung.

Wenn z.B. eine Primzahl vom Menschen gemacht wäre, so sollte er sie

ja auch anders machen können. Und wäre sie eine blosse «Konvention», wie
manche glauben, so liesse sich diese ja auch abändern. Primzahlen sind
bekanntlich nicht durch andere Zahlen so teilbar, dass sich ein ganzzahliges
Resultat ergibt. Versuchen Sie einmal, eine Primzahl doch so zu teilen, dass
das Resultat aufgeht! Was bemerken Sie? - Es geht nicht! Sie können ihren

45



Geist am Versuch, Primzahlen ganzzahlig zu teilen, ebenso «wundstossen»,
wie sie ihren Kopf wundstossen, wenn sie mit ihm eine Granitwand durch-
stossen wollen. Der Granit macht als sinnliche Erscheinung bei diesem
Versuch keinen Wank, und so die Primzahl als geistige Entität auch nicht. Die
Primzahl tut Ihnen zwar nichts, sie kommt nicht aktiv auf Sie zu, ebensowenig

wie das bei der Granitwand der Fall ist. Aber sie leistet Ihnen, wie diese,
gewissermassen einen passiven Widerstand. Das Verspüren dieses feinen
inneren Widerstandes, den Sie an allen logischen Inhalten, an allem Gesetz-

massigen erleben, das ist die feine innere «Empirie», die ihnen die Objektität,
das per se ens, das reale Ansichsein der von Ihnen durchschauten Gesetzmässigkeiten

zeigt. Dieses Erlebnis ist ja auch der Grund, warum man diese
ideellen Entitäten als «Gesetz» oder «Notwendigkeiten» bezeichnet. Der
Mensch «erfindet» die Gesetze nicht, erfindet sie! Er hat an ihnen teil; und
darin liegt auch ihre von der Wissenschaft mit recht geforderte «intersubjektive

Überprüfbarkeit» begründet. Denn jedes denkende «Subjekt» kann dieses

geistige «Objektive» in sich zur Erscheinung bringen. Und es gehört zur
erwähnten evolutiven Aufgabe des Menschen, dass er nicht, wie die reinen
Naturwesen Mineralien, Pflanzen und Tiere, von den Naturgesetzen bloss
getrieben wird, sondern dass er lernt, aus selbsttätiger Einsicht in das
Gesetzmässige der Welt zu handeln, d.h. ein geistig freies, autonomes Wesen zu werden,

das sich selbst bestimmt, und aus einsichtiger, verantwortungsvoller
Hingabe an den objektiven Logos der Welt am Schöpfungswerk dieses Logos
und damit an der Evolution seinen menschlichen Beitrag leistet, wie das
erstmals von Steiner in seiner Philosophie der Freiheit dargestellt worden ist
[27]. Das ist es, wozu die erkenntniswissenschaftlich begründete ideenrealistische

Auffassung der Naturgesetze führen kann. Sie ist nicht nur kompatibel
mit den materiellen Fakten von Selbstorganisation und Evolution im Sinne
Darwins, sondern wird auch den in der Evolution auftretenden Phänomenen
des Lebens, des Seelischen und des Geistigen gerecht. Sie ehrt die Natur als
die Schöpfung des schaffenden geistigen Weltengrundes (Logos) und sie gibt
dem Menschen, der in seinem Ich ein Fünklein dieses Logos trägt, die Würde
seiner höheren Bestimmung zurück. Der aus dem Nominalismus entspringende

Materialismus hingegen muss das Lebendige, Seelische und Geistige
aus der Evolution ausschliessen, um diese zu erklären. Die Frage nach der
nominalistischen oder realistischen Geltung der Weltgesetze kann aber, wie
ich versucht habe zu zeigen, empirisch entschieden werden. Und diese
Entscheidung hat keine bloss theoretische Bedeutung, weil die Weltanschauung,
die sich aus ihr ergibt, nicht ohne moralische Konsequenzen für die weitere
Entwicklung für Mensch und Natur bleiben kann.

46



Literatur

[I] Mayr, E.: Toward a new philosophy of biology. Harvard University
Press, Cambridge 1988.

[2] Goethes Naturwissenschaftliche Schriften. Bd. 1: Bildung und Umbil¬
dung organischer Naturen. Hrsg. von R. Steiner in J. Kürschner's
«Deutsche National-Litteratur» (sie!), Historisch-kritische Ausgabe
Berlin und Stuttgart 1883. 3. Aufl. Dornach 1975.

[3] Kagerer, F.: Mathematische Sonnenblumen, Süddeutsche Zeitung 7.

Mai 1992, S. 56.
[4] Willmann, O.: Geschichte des Idealismus. Bd. 2, 2. Aufl. Vieweg,

Braunschweig 1907.

[5] Steiner, R.: Die Philosophie des Thomas von Aquin (1920), 4. Aufl.,
Rudolf Steiner Verlag, Dornach 1993.

[6] Kant, I.: Kritik der reinen Vernunft, Meiner, Leipzig 1926.

[7] Popper, K.R.: Objektive Erkenntnis. Ein evolutionärer Entwurf, Exli¬
bris, Zürich 1985, S. 94-95.

[8] Popper, K.R.: Logik der Forschung, 6. Aufl. J.C.B. Mohr, Tübingen
1971, S. XXV

[9] Goethe, J.W.: Die Schriften zur Naturwissenschaft. Bd. 1. Hrsg. im
Auftrag der Deutschen Akademie der Naturforscher Leopoldina, Weimar

1947ff, S. 277.
[10] Goethe, J.W.: Wenige Bemerkungen, Gedenkausgabe Bd. 17, Arte¬

mis, Zürich 1950, S. 101.

[II] Steiner, R.: Grundlinien einer Erkenntnistheorie der Goetheschen
Weltanschauung, mit besonderer Rücksicht auf Schiller (1886), 7.

Aufl. Rudolf Steiner-Verlag, Dornach 1979.
[12] Steiner, R.: Wahrheit und Wissenschaft (1892), 5. Aufl., Rudolf Stei¬

ner-Verlag, Dornach 1980.
[13] Steiner, R.: Von Seelenrätseln (1917), 5. Aufl., Rudolf Steiner-Verlag,

Domach 1983.

[14] Steiner, R.: Goethes Weltanschauung (1897), 8. Aufl., Rudolf Steiner-
Verlag, Dornach 1990.

[15] Krohn, W., Küppers, G. (Hrsg.): Selbstorganisation. Aspekte einer
wissenschaftlichen Revolution, Vieweg, Braunschweig/Wiesbaden
1990.

[16] Kratky, K.R.,Wallner, F.: Grundprinzipien der Selbstorganisation,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1990.

[17] Götschl, J.: Zur philosophischen Bedeutung des Paradigmas der
Selbstorganisation für den Zusammenhang von Naturverständnis und
Selbstverständnis, in [15], 181-199, S. 182.

[18] Roth, G: Gehirn und Selbstorganisation. In [15], S. 167-180.

47



[19] Roth, G.: In: «Es geht ans Eingemachte». Neue Erkenntnisse der Hirn¬
forschung verändern das Bild des Menschen (Interview), Spektrum der
Wissenschaft 10: 72-75 (2000). [Hervorhebungen: P. Heusser]

[20] Metzinger, T.: Von der Hirnforschung zur Bewusstseinskultur, Neue
Zürcher Zeitung 18. März 1998, S. 79.

[21] Steiner, R.: Eine okkulte Physiologie (Vorträge 1911), 4. Aufl.,
Rudolf Steiner-Verlag, Dornach 1978, S. 154.

[22] Thomas von Aquin,: Naturlehre. In: Die Philosophie des Thomas von
Aquin, hrsg. von E. Rolfes, 2. Aufl. Felix Meiner, Hamburg 1977, S.

41-90.
[23] Maddox, J.: Crystals from first principles, Nature 335: 201 (1988).
[24] Primas, H.: Kann Chemie auf Physik reduziert werden? Chemie in

unserer Zeit 19(4): 109-119 (1985).
[25] Lewin, B.: Gene. Lehrbuch der molekularen Genetik, VHC Verlangs-

gesellschaft, Weinheim 1988, S. lOff.
[26] Löffler, G., Petrides, P.E.: Biochemie und Pathobiochemie, 6. Aufl.

1998, Springer, Berlin, S. 277
[27] Steiner, R.: Die Philosophie der Freiheit. Grundzüge einer modernen

Weltanschauung (1894), 16. Aufl. Rudolf Steiner-Verlag, Dornach
1995.

48


	Erklärung der Evolution durch Selbstorganisation : nominalistisch oder realistisch?

