Zeitschrift: Bulletin de la Société Fribourgeoise des Sciences Naturelles = Bulletin

der Naturforschenden Gesellschatft Freiburg

Herausgeber: Société Fribourgeoise des Sciences Naturelles
Band: 89 (2000)

Heft: 2

Artikel: Das Leib-Seele-Problem aus philosophischer Sicht
Autor: Perler, Dominik

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-308805

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-308805
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Leib-Seele-Problem
aus philosophischer Sicht

Dominik PERLER
Philosophisches Seminar der Universitit Basel
Nadelberg 6-8 4051 Basel

I

Wenn wir eine menschliche Person beschreiben, verwenden wir einerseits
Ausdriicke, die sich auf korperliche Eigenschaften und Fihigkeiten bezie-
hen. So sagen wir etwa, eine Person sei gross, blond und sportlich gebaut.
Andererseits verwenden wir auch Ausdriicke, die sich auf geistige Eigen-
schaften und Fahigkeiten beziehen. So behaupten wir, eine Person sei intelli-
gent, charmant und sprachenbegabt. Normalerweise halten wir es fiir voll-
kommen unproblematisch, dass wir uns sowohl auf korperliche als auch auf
geistige Eigenschaften und Fahigkeiten beziehen konnen. Ja, gerade die Tat-
sache, dass wir uns auf beide Arten von Eigenschaften und Fihigkeiten
beziehen konnen, scheint das Besondere an einer menschlichen Person zu
sein. Denn eine Person ist weder ein rein korperlicher Gegenstand noch ein
frei schwebender Geist, sondern ein komplexes Lebewesen, das sich durch
korperliche und geistige Merkmale auszeichnet.

Wenn wir nun fragen, warum sich eine Person durch korperliche und gei-
stige Merkmale auszeichnet, legt sich eine simple Antwort nahe: Eine Person
besteht eben aus Korper und Geist, und genau deshalb hat sie zwei Arten von
Merkmalen. Aber mit einer solchen Antwort ist natiirlich noch nicht viel
gesagt, solange nicht gekldrt 1st, was denn Korper und Geist sind und wie sie
sich zueinander verhalten. Seit der Antike bemiihen sich Philosophinnen und
Philosophen um eine Klarung dieses Verhiltnisses. Dabei geht es ithnen nicht
einfach darum, Korper und Geist moglichst genau zu beschreiben oder eine
moglichst lange Liste von korperlichen und geistigen Merkmalen zu erstellen.
Denn mit der blossen Beschreibung eines Sachverhalts ist noch nichts
erkliart. Und eine Liste kann ja stets beliebig verlangert werden. Philosophin-
nen und Philosophen geht es auch nicht darum, korperliche und geistige
Merkmale empirisch zu untersuchen. Derartige Untersuchungen fallen in das
Gebiet der empirisch arbeitenden Einzeldisziplinen. So ist es die Aufgabe der
Anatomie, der Physiologie und anderer naturwissenschaftlicher Disziplinen,
den menschlichen Korper auf empirischer Grundlage zu analysieren, und es

Bull. Soc. Frib. Sc. Nat. — Vol. 89/2 (2000) p. 39-58 39



ist die Aufgabe der Psychologie und Psychiatrie, den Geist bzw. geistige Pha-
nomene auf empirischer Grundlage zu analysieren. Wenn sich Philosophin-
nen und Philosophen mit Korper und Geist befassen, so versuchen sie, eine
Begriffskldrung vorzunehmen. Die philosophische Ausgangsfrage lautet:
Welche Begriffe von Korper und Geist brauchen wir, damit wir in der Lage
sind, all die Phdnomene, die von den empirisch arbeitenden Disziplinen
untersucht werden, in Beziehung zueinander zu setzen und befriedigend zu
erkldren? Erst wenn wir iiber ausreichend klare Begriffe verfiigen, sind wir
imstande zu erkldren, warum sich die empirisch untersuchten Phanomene in
zwel Arten von Phdnomenen — in korperliche und geistige — unterteilen lassen
und warum eine Person beide Arten von Phdanomenen vereint.

Diese Bemiihungen um eine begriffliche Klarung werden meistens unter
dem etwas antiquierten Stichwort «Diskussionen des Leib-Seele-Problems»
zusammengefasst. Natiirlich gibt es in der langen Geschichte der Philosophie
nicht eine einzige begriffliche Klarung, sondern eine Vielzahl von Klarungs-
versuchen. Im folgenden mochte ich einige wichtige Stationen der Klarungs-
versuche erlautern. Ich werde diese Stationen nicht so sehr unter historischen
als vielmehr unter systematischen Gesichtspunkten darstellen und kritisch
diskutieren. Anhand einiger ausgewihlter Theorien, die in der heutigen Dis-
kussion eine zentrale Rolle spielen, mochte ich verdeutlichen, wie unter-
schiedlich die Begriffsklarungen ausfallen und welche Konsequenzen sich
aus den verschiedenen Ansitzen fiir die Beschreibung einer Person ergeben.

In meinen Ausfihrungen werde ich in drei Schritten vorgehen. In einem
ersten Schritt werde ich die dualistische Begriffsklarung vorstellen, die vor
allem auf Descartes zuriickgeht, aber auch heute noch von einigen Autoren
(z.B. R. Swinburne) vertreten wird. In einem zweiten Schritt werde ich dann
auf verschiedene materialistische Begriffsklirungen eingehen, die in der
gegenwirtigen philosophischen Debatte eine dominierende Stellung einneh-
men. Schliesslich mochte ich in einem dritten Schritt aufzeigen, weshalb
auch diese neueren Ansitze noch kein befriedigendes Ergebnis erbracht
haben und weshalb das Leib-Seele-Problem auch nach zweieinhalb tausend
Jahren Philosophie immer noch ein hartnéackiges Problem darstellt.

II

Einer der beriihmtesten und einflussreichsten Versuche, das Verhiltnis von
Korper und Geist zu erkldren, wurde im 17. Jahrhundert von René Descartes
unternommen. Seine Kernthese ldsst sich in wenigen Worten zusammenfas-
sen: Wir sind erst dann in der Lage, Korper und Geist zu verstehen, wenn wir
einsehen, dass es sich dabei um zwei real verschiedene Substanzen handelt,
die unterschiedliche Attribute aufweisen. Daher benétigen wir zwei vollkom-
men unterschiedliche Begriffe fiir Korper und Geist. Der Korper ist eine aus-

40



gedehnte Substanz, die Ausdehnung als wesentliches Attribut hat; der Geist
hingegen ist eine immaterielle Substanz, die Denken als wesentliches Attribut
hat. Solange eine Person lebt, sind diese beiden Substanzen miteinander ver-
bunden. Aber wenn eine Person stirbt, geht die materielle Substanz zugrunde,
wihrend die immaterielle Substanz weiterexistiert.

Diese Art der Begriffsklarung zielt natiirlich auf eine radikale Trennung
von Korper und Geist ab, und wie jede philosophische Begriffskldrung steht
und fédllt sie mit den Argumenten, die zu ihren Gunsten angefiihrt werden.
Daher muss genauer betrachtet werden, wie Descartes iiberhaupt dazu
kommt, Korper und Geist als zwei real verschiedene Substanzen aufzufas-
sen. In den Meditationen fiihrt er zwei Hauptargumente fiir seine Position an.
Ich konzentriere mich im folgenden auf das sog. Zweifelsargument, das auch
heute noch von einigen Autoren verwendet wird.! Dieses Argument geht von
einem Gedankenexperiment aus. Stellen wir uns einmal vor, dass wir nicht
deshalb zahlreiche Gedanken von der Welt haben, weil wir in unmittelbarem
Kontakt zur Welt stehen, sondern weil ein boser Damon uns diese Gedanken
eingibt. Stellen wir uns also vor, dass ich nicht deshalb «Dieser Tisch ist
braun» oder «Die Baume sind kahl» denke, weil ich den Tisch und die Bau-
me draussen unmittelbar sehe, sondern weil ein boser Damon mir diese
Gedanken eingibt. Und stellen wir uns weiter vor, dass ich auch nur deshalb
Gedanken von meinem eigenen Korper habe, weil ein boser Damon mir die-
se Gedanken eingibt. Wenn ich also «Ich bin braunhaarig» oder «Ich bin mit-
telgross» denke, dann denke ich dies nur, weil ein boser Damon mir diese
Gedanken eingibt, nicht aber weil ich meinen Korper unmittelbar sehe. Der
bose Damon betriigt mich so perfekt, dass ich nicht feststellen kann, ob ich
nun tatsdchlich in Kontakt zur Welt und zu meinem eigenen Korper stehe,
oder ob mir bloss Gedanken eingeflosst werden. Wenn ich mich nun in dieser
Situation befinde, weiss ich nicht, ob es um mich herum eine Welt gibt, die ich
wahrnehmen kann. Ja, ich weiss nicht einmal, ob ich einen unmittelbar wahr-
nehmbaren Korper habe. Ich weiss nur, dass ich Gedanken habe, wie auch
immer diese Gedanken zustande gekommen sind.

Natiirlich ist sich Descartes bewusst, dass es sich hier nur um ein Gedan-
kenexperiment handelt. Er spricht deshalb von einem rein «methodischen»
oder «hyperbolischen» Zweifel.2 Aber entscheidend ist fiir ihn nicht, was
tatsachlich der Fall ist, sondern was prinzipiell moglich ist. Und wenn es
prinzipiell méglich ist, dass ich von einem bosen Damon getdauscht werde,

I Descartes prisentiert dieses Argument in der zweiten der insgesamt sechs Medita-
tiones de prima philosophia; vgl. Descartes (1983ff.), Bd. 7, 23-28. Fiir eine aus-
fiihrliche Analyse dieses Arguments siehe Perler (1998), 68—83. Zur Wiederaufnahme
dieses Arguments in den aktuellen Diskussionen vgl. Swinburne (1997).

2 Vgl. die sechste Meditation in Descartes (1983ff.), Bd. 7, 89.

41



dann kann ich an allem zweifeln ausser an der Existenz meiner eigenen
Gedanken. Diese setzen aber einen Geist als Trager voraus. Es gibt nimlich
keine freischwebenden Gedanken; sie sind immer Gedanken eines bestimm-
ten Geistes. Somit steht unbezweifelbar fest, dass ich einen Geist als Trager
meiner Gedanken habe. Ich kann also nicht daran zweifeln, dass ich einen
Geist habe. Ich kann aufgrund der moglichen Einwirkung eines bosen
Didmons aber sehr wohl daran zweifeln, dass es eine wahrnehmbare Welt
gibt, ja ich kann sogar daran zweifeln, dass ich einen wahrnehmbaren Kérper
habe. Wenn ich an der Existenz meines Geistes nicht zweifeln kann, an der
Existenz meines Korpers aber sehr wohl, dann konnen Korper und Geist
nicht identisch sein. Also, schliesst Descartes, miissen Korper und Geist real
verschieden sein.

Die einzelnen Schritte dieses beriihmten Zweifelsarguments konnen fol-
gendermassen zusammengefasst werden:

(1) Wenn ein boser Damon mich betriigt, habe ich Gedanken von der Welt
und von meinem Korper, ohne dass ich in Kontakt zur Welt und zu
meinem Korper stehe.

(2) Ich kann somit daran zweifeln, dass es die Welt und meinen eigenen
Korper gibt.

(3) Ich kann aber nicht daran zweifeln, dass es meine eigenen Gedanken
gibt.

(4) Da Gedanken immer eines Geistes als Trager bediirfen, kann ich auch
nicht daran zweifeln, dass ich einen Geist habe.

(5) Ich kann also nicht daran zweifeln, dass ich einen Geist habe, ich kann
aber sehr wohl daran zweiteln, dass ich einen Korper habe bzw. dass es
meinen eigenen Korper gibt [aus (2) und (4)].

(6) Wenn ich an der Existenz meines Geistes nicht zweifeln kann, an der
Existenz meines Korpers aber sehr wohl, konnen Geist und Korper
nicht identisch sein.

(7) Geist und Korper miissen real verschieden sein.

Ist dieses Argument iiberzeugend? Die Uberzeugungskraft eines Argu-
ments hiangt immer von der Uberzeugungskraft der einzelnen Argumentati-
onsschritte ab. Bereits zu Descartes’ Lebzeiten sind samtliche sieben Argu-
mentationsschritte kritisiert worden. So ist etwa eingewendet worden, dass
das ganze Gedankenexperiment mit einem bdsen Damon aberwitzig ist und
dass somit bereits der erste Argumentationsschritt nicht zu liberzeugen ver-
mag. Denn wir stehen immer in einem unmittelbaren Kontakt zur wahrnehm-
baren Welt; eine vollkommene Tauschung durch einen Ddmon ist gar nicht
moglich. Weiter ist eingewendet worden, dass auch der zweite Schritt nicht
tiberzeugend ist; denn man kann im Extremfall vielleicht an der Existenz der
wahrnehmbaren Welt zweifeln, nicht aber an der Existenz des eigenen Kor-

42



pers. Der eigene Korper ist doch etwas, was jeder und jede von uns unmittel-
bar empfindet, boser Ddmon hin oder her.

Einwinde dieser Art sind sicherlich ernst zu nehmen, und sie bringen das
Argument arg ins Wanken; sie verdeutlichen, dass die Annahmen, von denen
Descartes ausgeht, krass dem «common sense» widersprechen. Doch derarti-
ge Einwinde betreffen noch nicht den Kern des Arguments. Denn die ersten
Argumentationsschritte sollen nur zeigen, dass einiges unbezweifelbar ist
und anderes bezweifelbar. Sie sagen aber noch nichts iiber das Verhiltnis von
Korper und Geist aus. Der Kern des Arguments, in dem die Verschiedenheit
von Korper und Geist behauptet wird, findet sich erst im sechsten Argumen-
tationsschritt. Dort behauptet Descartes, dass Geist und Korper nicht iden-
tisch sein konnen, weil die Existenz des Korpers bezweifelbar ist, jene des
Geistes aber nicht. Dieser Behauptung, mit der das ganze Argument zugun-
sten des Dualismus steht und fillt, liegt folgende formale Uberlegung
zugrunde:

(6’) Wenn x unbezweifelbar und y bezweifelbar ist, dann kénnen x und y
nicht identisch sein.

Offensichtlich macht Descartes hier zunéchst eine rein epistemische Fest-
stellung, d.h. eine Feststellung iiber verschiedene Wissensbereiche: Es gibt
den Bereich des Unbezweifelbaren und den Bereich des Bezweifelbaren. Von
dieser epistemischen Feststellung geht er dann zu einer metaphysischen liber,
d.h. zu einer Feststellung iiber die Art und Weise, wie sich die Wissensberei-
che in der Welt zueinander verhalten. Der Bereich des Unbezweifelbaren, so
behauptet er, kann nicht mit dem Bereich des Bezweifelbaren identisch sein.
Dieser Ubergang ist aber dusserst problematisch, und bereits Descartes’ Zeit-
genossen haben ihn kritisiert. So stellte schon A. Arnauld den Ubergang in
Frage, indem er folgenden Vergleich anfiihrte:* Angenommen, eine Person
zwelifelt nicht daran, dass in einem Kreis ein rechtwinkliges Dreieck konstru-
iert werden kann, dessen Hypotenuse vom Kreisdurchmesser gebildet wird.
Und angenommen, diese Person zweifelt daran, dass das Quadrat iiber der
Hypotenuse dieses Dreiecks den beiden Quadraten iiber den anderen Drei-
ecksseiten entspricht. Folgt daraus, dass das, was bezweifelt wird, nicht auf
das Dreieck zutrifft und real von dem verschieden ist, was nicht bezweifelt
wird? Keineswegs, meinte Arnauld. Was jemand bezweifelt oder nicht
bezweifelt, sagt nur etwas iliber das Wissen der jeweiligen Person aus, in die-
sem Fall iiber das ziemlich diirftige Wissen beziiglich eines rechtwinkligen
Dreiecks. Dies sagt aber nichts iiber die Beschaffenheit des rechtwinkligen

3 Vgl. die vierten Einwinde («obiectiones quartae») in Descartes (1983ff.), Bd. 7,
201.

43



Dreiecks aus. Ahnlich verhilt es sich auch mit dem angeblichen Beweis fiir
die reale Verschiedenheit von Korper und Geist. Die Tatsache, dass eine Per-
son nicht daran zweifeln kann, dass sie einen Geist hat, aber sehr wohl daran
zweifeln kann, dass sie einen Korper hat, sagt nur etwas tiber das Wissen die-
ser Person aus. Dies sagt aber nichts tiber die Beschaffenheit von Korper und
Geist aus, schon gar nichts iiber deren vermeintliche reale Verschiedenheit.
Denn es konnte sein, dass der Korper (oder zumindest ein bestimmter Teil
des Korpers) trotz seiner Bezweifelbarkeit untrennbar mit dem Geist verbun-
den ist oder gar eine Grundlage fiir den Geist bildet. Was in epistemischer
Hinsicht voneinander getrennt werden kann (das Bezweifelbare und das
Unbezweifelbare), 1st nicht notwendigerweise auch das, was in metaphysi-
scher Hinsicht voneinander getrennt werden kann (Korper und Geist).

Mit diesem Einwand legt Arnauld den Finger auf den wunden Punkt des
ganzen Arguments. Descartes setzt ohne jede weitere Begriindung einfach
das epistemisch Trennbare mit dem metaphysisch Trennbaren gleich. Unbe-
zweifelbares und Bezweifelbares sind fiir thn zwei real verschiedene Sub-
stanzen. Aber das ist nicht iiberzeugend, selbst dann nicht, wenn man die
ganze Zweifelsstrategie akzeptiert. Selbst wenn wir also annehmen, dass wir
von einem bosen Damon getauscht werden konnen, und selbst wenn wir
annehmen, dass wir an allem ausser an unserem eigenen Geist zweifeln kon-
nen, folgt daraus nicht, dass der Geist vom Korper real verschieden ist. Dar-
aus folgt nur, dass wir einen unterschiedlichen epistemischen Zugang zu
Geist und Korper haben: Der Geist ist unbezweifelbar, der Korper nicht.
Aber wer weiss, vielleicht setzt die Existenz des unbezweifelbaren Geistes
bestimmte korperliche Tatsachen voraus, die uns unbekannt sind und an
denen wir zweifeln konnen. Vielleicht haben wir nur deshalb einen Geist und
konnen nur deshalb denken, weil es in unserem Korper bestimmte Hirnzu-
stande gibt — Hirnzustdnde, die nicht einmal ein bdser Ddmon zerstoren
kann, ohne damit auch unser Denken zu zerstoren. Descartes’ Argument zeigt
nicht, dass Geist und Korper zwei real verschiedene Substanzen sind. Es
zeigt nur, dass es unterschiedliche epistemische Zuginge gibt und dass wir
das Verhiltnis zwischen dem unbezweifelbaren Geist und dem bezweifelba-
ren Korper noch genauer untersuchen miissen.

Descartes” Argument ist nicht nur wegen seiner anfechtbaren Begriindung
problematisch, sondern auch wegen seiner Konsequenzen. Wenn eine Person
tatsachlich eine Verbindung aus zwei real verschiedenen Substanzen ist und
trotzdem ein einheitliches Lebewesen darstellt, miissen die beiden Substanzen
— Korper und Geist — miteinander interagieren konnen. Konkret heisst dies:
Wenn ein Mensch aufgrund einer Fussverletzung eine Schmerzempfindung
hat, muss der Korper die Verletzung irgendwie an den Geist weiterleiten und
eine Schmerzempfindung hervorrufen konnen. Und wenn ein Mensch den
Entschluss fasst, den verletzten Fuss zu schiitzen, muss der Geist den Ent-
schluss irgendwie an den Korper weiterleiten und entsprechende Handlun-

44



gen hervorrufen konnen. Aber wie ist eine derartige Interaktion moglich,
wenn Korper und Geist doch real verschiedene Substanzen sind? Wie sollen
zwel Substanzen, die ganz unterschiedliche Attribute (Ausdehnung und Den-
ken) aufweisen, in einer kausalen Verbindung zueinander stehen? Mit Bezug-
nahme auf naturwissenschaftliche Gesetze ist eine derartige Verbindung
nicht zu erkldaren. Und wo soll es eine Verbindung von Korper und Geist
geben? Descartes sagt an einigen Stellen, die Zirbeldriise sei der «Sitz der
Seele»,* aber damit kann er kaum behaupten, die Seele bzw. der Geist sei im
wortlichen Sinn in dieser Driise lokalisiert. Denn die Zirbeldriise ist ja wie
jeder andere Korperteil etwas Ausgedehntes, Materielles, wihrend der Geist
etwas rein Denkendes, Immaterielles ist. Die Zirbeldriise kann in der Cartesi-
schen Theorie hochstens so etwas wie eine Schaltstelle zwischen Korper und
Geist sein. Immer dann, wenn in einem Korperteil, z.B. im Fuss, eine Ner-
venreizung erfolgt, wird diese Reizung bis an die Zirbeldriise weitergeleitet,
und dort wirkt der Korper dann auf den Geist ein und ruft eine Schmerzemp-
findung hervor. Descartes erklart aber nicht, wie der Korper auf den Geist
einwirken und eine Schmerzempfindung hervorrufen kann. Die ganze Inter-
aktion von Korper und Geist bleibt ein grosses Geheimnis. Es ist daher nicht
erstaunlich, dass G. Ryle, ein moderner Kommentator, spottisch bemerkte,
der Geist befinde sich gemiss der Cartesischen Theorie wie ein «Gespenst in
einer Maschine».5 Dieses Gespenst interagiere auf wundersame Weise mit
dem Korper, der Maschine, der Mechanismus dieser Interaktion kénne aber
hochstens von Gott erkannt werden.

Descartes’ Dualismus hat noch eine weitere fatale Konsequenz. Wenn
Korper und Geist real verschieden sind, miissen simtliche Eigenschaften und
Zustande eines Menschen entweder dem Korper oder dem Geist zugeschrie-
ben werden. Jene Zustinde, die wir normalerweise als teils korperliche und
teils geistige Zustande auffassen, z.B. Empfindungen oder Emotionen, miis-
sen offensichtlich einer der beiden Substanzen zugeschrieben werden. Genau
diese Konsequenz zieht Descartes in der zweiten Meditation, wenn er fest-
stellt: «Was bin ich also? Ein denkendes Ding. Was ist das? Ein Ding, das
zweifelt, versteht, bejaht, verneint, will, nicht will, das auch Vorstellungen
und Empfindungen hat.»® Descartes scheint es fiir selbstverstandlich zu hal-
ten, dass auch Vorstellungen, Empfindungen und Emotionen allein dem den-
kenden Ding, also dem Geist, zugeschrieben werden konnen. Die korperli-
chen Aspekte dieser Zustdande scheint er vollig zu missachten oder auf blosse
Begleiterscheinungen der geistigen Zustiande zu reduzieren. Wenn jemand
beispielsweise in eine Depression verfillt, so ist es Descartes zufolge einzig

4 Vgl. die Briefe vom 29. Januar 1640 und 1. April 1640 in Descartes (1983ff.), Bd. 3,
19 und 47-48.

5 Vgl. Ryle (1969), 13-24.

6 Vgl. die zweite Meditation in Descartes (1983ft.), Bd. 7, 28.

45



und allein der Geist, der in einen depressiven Zustand verfillt. Dieser
Zustand mag gewisse korperliche Begleiterscheinungen haben, diese sind
jedoch nicht konstitutive Bestandteile der Depression. Eine solche scharfe
Abgrenzung des Geistigen vom Korperlichen ist allerdings schwer nachvoll-
ziehbar, selbst fiir einen medizinischen Laien. Denn normalerweise sagen
wir ja nicht, der Geist einer Person — das «Gespenst in der Maschine» — sei in
einem depressiven Zustand, und daneben gebe es noch korperliche Begleit-
umstdnde. Vielmehr sagen wir, die ganze Person sei in einem depressiven
Zustand und dieser Zustand manifestiere sich in einem bestimmten korperli-
chen Verhalten. Eine Depression ist ein komplexer Zustand, zu dem ein
bestimmtes korperliches Verhalten als konstitutiver Bestandteil gehort.”

Welches Fazit ergibt sich aus dieser kurzen Betrachtung der Cartesischen
Position? Diese Position erscheint auf den ersten Blick attraktiv, weil sie eine
metaphysische Grundlage fiir die intuitive Unterscheidung von Korper und
Geist liefert. Sie behauptet, dass wir im Alltag ganz zu Recht unterschiedliche
Begriffe fiir Korper und Geist verwenden, weil Korper und Geist real ver-
schiedene Substanzen sind. Bei ndherer Betrachtung zeigt sich aber, dass ein
solcher metaphysischer Dualismus unzuldanglich begriindet ist und dass er
mindestens zwei fatale Konsequenzen hat, ndamlich die mysteriose Interakti-
on zwischen Korper und Geist und die Missachtung der Komplexitat gewis-
ser Phanomene, die weder rein geistig noch rein korperlich sind. Die Cartesi-
sche Position beriicksichtigt nicht die elementare Tatsache, dass sich geistige
Phdnomene immer in einem menschlichen Organismus manifestieren und
einer korperlichen Grundlage bediirfen. Selbst ein boser Damon kann diese
Grundlage nicht einfach zerstoren, ohne damit auch die geistigen Phanomene
zu beseitigen.

111

Angesichts der massiven Probleme, die der dualistische Ansatz aufwirft, ist
es nicht erstaunlich, dass er in der gegenwirtigen Debatte nur noch von eini-
gen wenigen Philosophen verteidigt wird. Seit den sechziger Jahren vertreten
die meisten Philosophinnen und Philosophen einen materialistischen Ansatz.
Gemadss diesem Ansatz konnen geistige Eigenschaften und Zustdnde gar
nicht ohne Beriicksichtigung der zugrundeliegenden korperlichen Zustiande
erklart werden: Korperliche Zustdnde sind eine notwendige Voraussetzung
fiir die Existenz geistiger Zustdnde. Freilich stellt sich dann sogleich die Fra-
ge, in welcher Relation die geistigen Zustinde zu den zugrundeliegenden
korperlichen Zustanden stehen. Die radikalste Antwort auf diese Frage geben
die sog. eliminativen Materialisten. Sie behaupten, dass es streng genommen

7 Vgl. ausfiihrlich zu dieser Kritik Kenny (1989), 51f. und Perler (1996).

46



gar keine geistigen Zustiande gibt. Die Rede von Geist oder geistigen Zustan-
den halten sie fiir eine irrefiihrende, unwissenschaftliche Rede der «folk psy-
chology», die jeder Rechtfertigung entbehrt. So behauptet P. Churchland, ein
fiihrender Vertreter des eliminativen Materialismus:

«... our common-sense psychological framework is a false and radically
misleading conception of the human behaviour and the nature of cognitive
acitivity... Folk psychology is not just an incomplete representation of our
inner states; it 1s an outright misrepresentation of our internal states and
activities.»®

Churchland und andere eliminative Materialisten fordern, dass wir diese
«misrepresentation» liber Bord werfen, indem wir die Rede von geistigen
Zustinden einfach eliminieren. Wenn wir also in der Alltagssprache von Pha-
nomenen wie Angst oder Freude sprechen, so miissen wir diese Redeweise in
Zukunft aufgeben und diirfen nur noch von korperlichen Zustanden spre-
chen. Gemiss dem eliminativen Materialismus gibt es nichts anderes als kor-
perliche, naturwissenschaftlich beschreibbare Zustinde. So ist etwa Angst
nichts anderes als der Hirnzustand H,, und Freude ist der Hirnzustand H,.
Sobald man dies eingesehen hat, 16st sich das Leib-Seele-Problem ganz von
allein auf bzw. es erweist sich als ein Pseudo-Problem; denn die sogenannte
Seele oder der Geist ist ein blosses Produkt der «folk psychology».

Dies ist natiirlich ein radikaler materialistischer Ansatz, weil er nicht nur
den Cartesischen Dualismus aufgibt, sondern den ganzen Bereich des Geisti-
gen vollstandig eliminiert. Wird er konsequent zu Ende gedacht, fiihrt er zu
einer vollstindigen Revision unserer Alltagssprache. Wir diirfen dann nicht
mehr sagen: «Ich war voller Freude, als ich einen alten Freund wieder sah»,
sondern nur noch so etwas wie: «Ich befand mich im Hirnzustand H,, als ich
eine bestimmte Sinneswahrnehmung hatte». Derartige Umformulierungen
muten natiirlich grotesk an. Selbst wenn sich herausstellen sollte, dass geisti-
ge Zustande mit bestimmten Hirnzustdnden identisch sind, wird die Rede
von geistigen Zustanden im Alltag noch nicht obsolet. Die Sprache der natur-
wissenschaftlichen Beschreibung muss nicht notwendigerweise an die Stelle
der Alltagssprache treten. Genauso wie wir im Alltag von Wasser und nicht
von H,O sprechen konnen, so kénnen wir auch von Freude und nicht einfach
bloss von Hirnzustand H, sprechen.

Der eliminative Materialismus ist tiberdies problematisch, weil er psycho-
logische Erklarungen vollstindig negiert, ja sogar ausdriicklich abschaffen
will. Erklarungen wie «Ich war voller Freude, weil ich einen alten Freund
wieder gesehen hatte» oder «Er verfiel in eine Depression, weil er die Tren-

8 Churchland (1984), 43. Vgl. auch Churchland (1981).

47



nung nicht verkraften konnte» werden dieser Extremposition zufolge
unmoglich. Erklarungen diirfen sich nur noch auf die Relation zwischen ein-
zelnen Hirnzustinden oder anderen korperlichen Zustanden beziehen. Man
darf also (zumindest idealerweise) nur noch Erkldarungen geben wie etwa «Er
hatte den Hirnzustand H,,, der vom Hirnzustand H, verursacht worden war».
Eine solche rein materialistische Erklarung ist aber kaum iiberzeugend,
selbst dann nicht, wenn man die genaue physische Grundlage fiir bestimmte
Emotionen oder andere psychische Zustande angeben kann. Denn es ist eine
Sache, Phanomene wie Freude oder Angst zu beschreiben und ihre Genese in
einem psychologischen Kontext zu analysieren. Eine ganz andere Sache ist es,
die physische Realisierung dieser Phdnomene zu analysieren. So wire etwa
einem angsterfiillten Menschen kaum geholfen, wenn man ihm sagen wiirde:
«Du hast den Hirnzustand H,,, und wenn du ihn beseitigen willst, musst du
den verursachenden Hirnzustand Hg beseitigen.» Will man diesem Menschen
helfen, muss man zundchst den Angstzustand als geistigen Zustand ernst
nehmen und untersuchen, wie er sich zu anderen geistigen (oder auch kor-
perlichen) Zustdnden verhialt. Man muss gleichsam das ganze Netz von psy-
chischen Zustanden und Dispositionen betrachten und bestimmen, welche
Funktion dieser eine Zustand im ganzen Netz hat, wodurch er ausgelost wur-
de und welche Folgen er hat. Man darf den geistigen Zustand aber nicht von
vornherein eliminieren.

Aufgrund dieser und anderer Defizite ist der eliminative Materialismus
eine Position, die nur von wenigen materialistischen «hardlinern» eingenom-
men wird. Die meisten Philosophinnen und Philosophen raumen ein, dass die
Rede von geistigen Phanomenen nicht einfach eliminiert werden kann.
Trotzdem halten zahlreiche Philosophen daran fest, dass geistige Phanomene
mit bestimmten korperlichen Phanomenen identisch sind. Daher behaupten
sie, dass geistige Phianomene letztendlich auf korperliche Phanomene redu-
ziert werden konnen, auch wenn wir in unserer Alltagssprache faktisch keine
solche Reduktion vornehmen und auch keine vornehmen sollen. Diese Posi-
tion wird normalerweise «reduktiver Materialismus» genannt und ist von
Philosophen wie J. Smart oder D. Armstrong detailliert ausgearbeitet wor-
den.? Die Hauptthese dieser Position ldsst sich folgendermassen zusammen-
fassen: Jeder geistige Zustand 1st mit einem korperlichen Zustand identisch
und lasst sich daher in einer wissenschaftlichen Beschreibung auf einen kor-
perlichen Zustand reduzieren. Trotzdem muss die Alltagssprache nicht revi-
diert werden, denn es ist moglich, dass es zwei verschiedene Beschreibungs-
arten fiir ein und denselben Zustand gibt: eine alltagssprachliche und eine
wissenschaftliche. So sprechen wir im Alltag von Angst oder Freude, ein
Neurologe wiirde aber von einem bestimmten Hirnzustand sprechen.

?Vgl. Smart (1959) und Armstrong (1968). Eine ausfiihrliche Darstellung und Ana-
lyse bietet Beckermann (1999), 98—-141.

48



Ein solcher Ansatz weist zweifellos verschiedene Vorteile auf und ist des-
halb rasch populdr geworden. Er erlaubt das, was man in der Philosophie
einen naturalistischen Zugang zum Menschen nennt. Das heisst, ein Mensch
wird als ein natiirliches Lebewesen neben anderen natiirlichen Lebewesen
aufgefasst. Genau wie Hunde und Katzen Hirnzustande haben, so haben auch
Menschen Hirnzustande. Und genau wie die komplexen Zustinde und Ver-
haltensweisen von Hunden und Katzen mit Rekurs auf bestimmte Hirnzu-
stinde erkldrt werden konnen, lassen sich auch die komplexen Zustande und
Verhaltensweisen von Menschen mit Rekurs auf Hirnzustinde erkléren.
Ganz im Gegensatz zum Cartesischen Dualismus muss bei diesem naturali-
stischen Zugang zum Menschen keine besondere Substanz und keine
geheimnisvolle Interaktion zwischen zwei Substanzen angenommen werden.
Ein Mensch ist ndmlich nichts anderes als eine einheitliche natiirliche Sub-
stanz, deren Zustande auf zwei Arten beschrieben werden konnen: einerseits
naturwissenschaftlich und andererseits alltagssprachlich.

Der reduktive Materialismus hat auch den Vorteil, dass er eine enge
Anbindung der philosophischen Leib-Seele-Diskussion an naturwissen-
schaftliche Diskussionen erlaubt. Denn je besser die Hirnzustinde eines
Menschen naturwissenschaftlich analysiert werden, desto besser ldsst sich
auch der Bereich des Geistigen und seine Relation zum Bereich des Korper-
lichen erkldren. Der Bereich des Geistigen ist ja nichts anderes als der
Bereich des Korperlichen, nur unter einer anderen Beschreibungsweise. Mit
dem Bereich der geistigen Phanomene verhilt es sich dann wie mit dem
Bereich der meteorologischen Phanomene. So reden wir in der Alltagssprache
von Phanomenen wie Blitz und Donner, eine naturwissenschaftliche Analyse
zeigt aber, dass Blitz nichts anderes ist als ein Vorgang der elektrischen Ent-
ladung. Je besser dieser Vorgang physikalisch analysiert wird, desto besser
lasst sich das Phinomen des Blitzes erkliren. Ahnlich gilt auch fiir den
Bereich des Geistigen: Je besser die Hirnzustdnde eines Menschen analysiert
werden, desto besser lassen sich jene Phanomene erkldren, die wir alltags-
sprachlich «Angst» oder «Freude» nennen.

Trotz dieser unbestreitbaren Vorteile weist auch der reduktive Materialis-
mus einige theoretische Nachteile auf. Der gravierendste Nachteil betrifft die
These, dass jeder geistige Zustand mit einem ganz bestimmten Hirnzustand
identisch ist. So wird etwa behauptet, dass Angst als ein bestimmter Typ von
geistigem Zustand mit einem bestimmten Typ von Hirnzustand identisch ist.
Dies ist die sogenannte «type-type identity thesis».! Gegen diese These
spricht aber die Tatsache, dass ein geistiger Zustand ganz unterschiedliche
materielle Realisierungen haben kann. So ist es denkbar, dass ein Angstzu-
stand in meinem Gehirn eine andere materielle Realisierung hat als im

'0'Vgl. austiihrlich Kim (1996), 58-62.

49



Gehirn eines Kleinkindes oder im Gehirn eines Menschen aus dem dritten
Jahrtausend vor Christus. Ob tatsdchlich bei allen Menschen zu allen Zeiten
genau die gleiche materielle Realisierung fiir einen Angstzustand vorliegt,
muss erst von Fall zu Fall nachgewiesen werden. Dies ist also etwas, was a
posteriori (aufgrund empirischer Untersuchungen) gezeigt werden muss und
nicht einfach a priori angenommen werden darf. Wenn verschiedene Lebe-
wesen miteinander verglichen werden, ist es sogar offensichtlich, dass unter-
schiedliche Realisierungen vorliegen. So ist es offensichtlich, dass der
Angstzustand im Gehirn eines Hundes eine andere materielle Realisierung
hat als in meinem Gehirn, ganz einfach weil mein Gehirn anders beschatfen
ist als ein Hundegehirn. Man darf daher nicht apriorisch behaupten, dass ein
bestimmter geistiger Zustand immer und iiberall mit einem bestimmten Typ
von Hirnzustand identisch ist. Welcher Hirnzustand vorliegt, muss von Fall zu
Fall gepriift werden.

Die Schwiche des reduktiven Materialismus (zumindest jener Variante,
die sich auf die «type-type identity» These stiitzt),!! liegt darin, dass er ein all-
zu starres Verhiltnis zwischen geistigen Zustanden und materiellen Realisie-
rungen annimmt, als gidbe es nur eine mogliche materielle Realisierung fiir
einen bestimmten geistigen Zustand. Genau diese Schwiche ist in den
Debatten der letzten dreissig Jahre immer mehr unter Beschuss geraten. Ver-
schiedene amerikanische Philosophen, unter thnen H. Putnam und N. Block,
haben daher versucht, den reduktiven Materialismus weiterzuentwickeln und
zu verfeinern. Sie haben eine Theorie entwickelt, die unter dem Stichwort
«Funktionalismus» beriihmt geworden ist.12 Diese Theorie geht ebenfalls
von einem naturalistischen Zugang zum Menschen aus. Das heisst, sie erklart
genau wie der reduktive Materialismus die geistigen Zustande immer mit
Rekurs auf zugrundeliegende Hirnzustande, und sie postuliert nicht irgendei-
ne immaterielle Substanz. Im Gegensatz zum kruden reduktiven Materialis-
mus versucht der Funktionalismus aber nicht, jeden einzelnen geistigen
Zustand auf einen Hirnzustand zu reduzieren. Er erklart die geistigen Zustan-
de eines Menschen vielmehr, indem er den Menschen mit einem Computer
vergleicht.

Il Es gibt daneben noch die Variante, die sich auf die «token-token identity thesis»
stiitzt und behauptet, dass ein konkretes Vorkommnis eines geistigen Zustandes mit
einem konkreten Vorkommnis eines materiellen Zustandes identisch ist. Damit wird
natiirlich eingerdumt, dass z.B. das konkrete Vorkommnis meiner Angst mit einem
anderen materiellen Zustand identisch ist als dasjenige eines Kleinkindes oder eines
Menschen aus dem dritten Jahrtausend v. Chr. Vgl. dazu Beckermann (1999), 182—-185.
12 Vgl. die klassischen Darstellungen in Putnam (1975) und Block (1980) sowie eine
ausfiihrliche Analyse in Beckermann (1999), 141-180. Freilich ist zu betonen, dass
Putnam diese Position in spdteren Schriften wieder verworfen hat; siehe die Selbst-
kritik in Putnam (1989).

50



Jedes komplexe System, sei dies nun ein Mensch oder ein Computer, kann
namlich aus zwei Perspektiven betrachtet werden. Wir konnen einerseits die
materielle Beschaffenheit des Systems betrachten, andererseits aber auch die
besonderen Funktionen, die dieses System auszufiihren vermag. So konnen
wir einen Computer einerseits als eine Menge von Metallteilen und Silizi-
umchips beschreiben, andererseits aber auch als etwas, was zu bestimmten
Funktionen, etwa zur Textverarbeitung, fahig ist. Dabei unterscheiden wir
nicht zwei Substanzen voneinander; denn die Funktionen eines Computers
sind nicht etwas, was wir irgendeiner immateriellen Substanz zuschreiben.
Vielmehr ist es der aus Metall und Silizium bestehende Gegenstand, der auf-
grund seiner komplexen Anordnung zu bestimmten Funktionen fdhig ist.
Obwohl also nur eine Substanz oder ein Gegenstand vorliegt, sind zwei ver-
schiedene Betrachtungsweisen zu unterscheiden: eine materielle und eine
funktionale. Denn wir konnen noch so genau die einzelnen materiellen Teile
und ihre Eigenschaften beschreiben, damit haben wir noch nicht erklirt, zu
welchen Funktionen das System fahig ist. Wir konnen auch nicht jede einzel-
ne Funktion mit einem bestimmten materiellen Teil identifizieren oder auf
einen solchen Teil reduzieren. Eine einzelne Funktion ist nur im Zusammen-
hang mit anderen Funktionen erklarbar.

Entscheidend ist fiir den Funktionalismus nun die Tatsache, dass das ganze
funktionale Netz zwar auf einer materiellen Grundlage realisiert ist, dass die-
se Grundlage aber variieren kann. Ob eine Anordnung von Metall und Silizi-
umchips oder irgendeine andere hinreichend komplexe physikalische Anord-
nung die Grundlage fiir ein Textverarbeitungsprogramm bildet, spielt keine
Rolle. Wichtig ist nur, dass eine Grundlage besteht, unwichtig ist jedoch, um
welche konkrete Grundlage es sich handelt. Es liegt also eine «multiple Rea-
lisierbarkeit» der funktionalen Zustinde vor. Daher kann ein funktionaler
Zustand nicht auf einen bestimmten physikalischen Zustand reduziert wer-
den. Vielmehr muss jeder einzelne funktionale Zustand im ganzen funktiona-
len Netz betrachtet werden. In diesem Netz ist jeder Zustand durch seine kau-
sale Rolle definiert; denn ein funktionaler Zustand wird einerseits durch
bestimmte dussere «inputs» verursacht und hat andererseits andere Zustiande
oder Handlungen als «outputs» zur Folge.

Genau nach diesem Muster ist im Rahmen des Funktionalismus das Ver-
hiltnis von Korper und Geist zu erkldren: Die geistigen Zustande sind nichts
anderes als Funktionen, die im Korper realisiert sind. Diese Funktionen sind
durch ihre kausale Rolle definiert. Zwar miissen die geistigen Zustidnde in
einem Korper realisiert sein; es gibt solche Zustinde nicht «an sich», wie es
ja auch Computerfunktionen nicht ohne materielle Realisierung gibt. Aber es
ist nicht notwendig, dass die Zustande in einem bestimmten Korper mit einer
bestimmten physiologischen Struktur realisiert sind. Daher kann auch nicht
jewells ein geistiger Zustand auf genau einen korperlichen Zustand reduziert
werden. Mit einer solchen Erklarung versucht der Funktionalismus offen-

51



sichtlich, einen Ausweg zwischen Skylla und Charybdis zu finden. Einerseits
soll der Cartesische Dualismus vermieden werden; geistige Zustidnde sind ja
nur eine Menge von funktional beschreibbaren Zustianden, die nicht einer
besonderen Substanz zuzuschreiben sind. Andererseits soll auch der Reduk-
tionismus gebannt werden; da die funktional beschreibbaren Zustdnde nur
kontingenterweise in einer bestimmten Art von Korper realisiert sind, konnen
sie nicht auf ganz bestimmte korperliche Zustinde reduziert werden.

Diese funktionalistische Erkldarung hat sich in den letzten Jahren weitge-
hend durchgesetzt und ist zur vorherrschenden Erklarung avanciert. Ist sie
die perfekte Erklarung des Verhiltnisses von Korper und Geist? Nun, sie
weist sicherlich einige unbestreitbare Starken auf. Im Gegensatz zum elimi-
nativen Materialismus anerkennt sie die Existenz geistiger Phdanomene und
will sie nicht von vornherein abschaffen oder einfach der «folk psychology»
zuschreiben. Und im Gegensatz zum simplen reduktiven Materialismus ver-
sucht sie nicht, jeden geistigen Zustand auf einen korperlichen zu reduzieren.
Sie anerkennt die multiple Realisierbarkeit geistiger Zustidnde, und sie nimmt
zudem die Tatsache ernst, dass geistige Zustdnde zusammen ein komplexes
Netz bilden. So betrachtet ist der Funktionalismus den fritheren Theorien
gegeniiber sicherlich liberlegen. Doch in der Philosophie gibt es leider keine
perfekten Theorien. Auch der Funktionalismus weist gewisse Defizite auf.

IV

Ein erstes Defizit des Funktionalismus liegt darin, dass er das Problem des
Bewusstseins kaum beriicksichtigt. «Without consciousness» schreibt Th.
Nagel in seiner berithmten Kritik des Funktionalismus, «the mind-body pro-
blem would be much less interesting. With consciousness it seems hope-
less.»13 Unter Bewusstsein konnen natiirlich unterschiedliche Phanomene
verstanden werden. In diesem Zusammenhang ist nur eine besondere Art von
Bewusstsein entscheidend, das sog. phanomenale Bewusstsein. Dieses kann
am besten anhand einiger Beispiele erldautert werden. Wenn ich ein Zucker-
stick auf meine Zunge lege, habe ich unmittelbar eine bestimmte
Geschmacksempfindung, ganz unabhéngig davon, ob ich diese Empfindung
beschreibe, ja ganz unabhangig davon, ob ich iiber addquate Begriffe fiir eine
Beschreibung dieser Empfindung verfiige. Ich bin mir unmittelbar eines
bestimmten Geschmackserlebnisses bewusst. Ahnlich verhilt es sich auch
mit anderen Empfindungen oder sinnlichen Eindriicken. Wenn ich eine Cel-
losuite von Bach hore, habe ich ein unmittelbares Klangerlebnis, ganz unab-
hangig davon, ob ich dieses Erlebnis genau beschreiben kann. Und wenn ich
einen Sonnenuntergang am Meer sehe, habe ich ein unmittelbares visuelles

13 Nagel (1979), 166.

52



Erlebnis, ganz unabhingig davon, ob ich die einzelnen Farben nun genau
beschreiben kann oder nicht. In allen diesen Fillen habe ich ein phinomena-
les Bewusstsein, das kein begriffliches oder propositionales Bewusstsein vor-
aussetzt. Das heisst, ich habe ein unmittelbares sinnliches Erlebnis, und die-
ses Erlebnis muss nicht notwendigerweise mit Hilfe von Begriffen oder
Propositionen beschrieben werden.

Entscheidend ist nun, dass das phdnomenale Bewusstsein ein Phdanomen
ist, das nur demjenigen zuginglich ist, der es hat. Nur ich habe ein
bestimmtes Geschmackserlebnis, wenn ich ein Zuckerstiick auf meine
Zunge lege, und nur ich habe ein bestimmtes Klangerlebnis, wenn ich eine
Cellosuite von Bach hore. Natiirlich kénnen andere Leute dhnliche Erleb-
nisse haben, wenn sie sich in dhnlichen Situationen befinden. Aber jeder
Mensch hat sein eigenes Erlebnis und damit auch sein eigenes phanomena-
les Bewusstsein. Wenn ich ein Geschmackserlebnis habe, konnen andere
Menschen hochstens beschreiben, wie es zu diesem Erlebnis gekommen ist
und wie ich mich verhalte, wenn ich dieses Erlebnis habe. Aber nur ich
habe dieses Erlebnis, und nur mir ist die phanomenale Qualitdt dieses
Erlebnisses zugidnglich. Deshalb besteht eine Asymmetrie zwischen dem
Standpunkt der ersten Person und jenem der dritten Person: Phanomenales
Bewusstsein ist nur vom Standpunkt der ersten Person aus moglich. Vom
Standpunkt der dritten Person aus ldsst sich nur das beschreiben, was die-
sem Bewusstsein vorausgeht und es auslost (kausale Antezedenzien), oder
das, was diesem Bewusstsein folgt (bestimmte Verhaltensweisen), aber
nicht das Bewusstsein selbst. In diesem Punkt besteht ein gravierender
Unterschied zwischen dem phanomenalen und dem propositionalen
Bewusstsein. Denn propositionales Bewusstsein besteht nur im Erfassen
einer bestimmten Proposition. So habe ich beispielsweise ein propositio-
nales Bewusstsein von der Tatsache, dass die Baume kahl sind, wenn ich die
Proposition «dass die Baume kahl sind» erfasse. Jeder, der diese Proposition
erfasst, kann genau das gleiche Bewusstsein haben. In diesem Fall gibt es
kein besonderes Erlebnis und daher auch keine Asymmetrie zwischen dem
Standpunkt der ersten Person und jenem der dritten Person.

Was hat das Problem des phanomenalen Bewusstseins nun mit dem Funk-
tionalismus zu tun? Der Funktionalismus fasst geistige Zustande bekanntlich
als ein Netz von materiell realisierten Funktionen auf. Zu diesen Funktionen
zdhlt er das Erfassen einer Proposition ebenso wie das Erleben eines
Geschmacks oder eines Klangs. Entscheidend ist fiir den Funktionalismus
nur, dass all diese Funktionen durch gewisse «inputs» hervorgerufen werden
und gewisse «outputs» zur Folge haben. Funktionen sind ja, wie bereits
erwahnt, durch ihre kausale Rolle definiert. So wird etwa mein Geschmack-
serlebnis, das ich vom Zucker habe, durch die Reizung bestimmter
Geschmacksnerven hervorgerufen, und es hat bestimmte andere Erlebnisse
oder Handlungen zur Folge. Wenn die kausale Rolle einer Funktion erklart ist,

53



ist die Funktion vollstindig erklirt. Diese kausale Rolle kann aber vom
Standpunkt der dritten Person aus ebensogut erkldrt werden wie vom Stand-
punkt der ersten Person aus. So kann eine Wissenschaftlerin, die die Reizung
meiner Geschmacksnerven und mein darauf folgendes Verhalten untersucht,
die kausale Rolle meines Geschmackserlebnisses ebensogut oder sogar bes-
ser erkldren als ich. Aus funktionalistischer Perspektive gibt es keine grund-
legende Asymmetrie zwischen dem Standpunkt der ersten Person und jenem
der dritten Person. Es geht ja nur darum, bestimmte Funktionen zu erklaren,
genauso wie man auch die Funktionen eines Computers erkldren kann. Bei
diesem Erklarungsansatz geht aber genau das verloren, was ich in Anlehnung
an Th. Nagel «phdnomenales Bewusstsein» genannt habe. Es wird nicht
beriicksichtigt, dass es eine Sache ist, eine bestimmte Funktion von einem
neutralen Standpunkt aus zu beschreiben und in ihrer Genese zu erkliren,
eine ganz andere Sache aber, eine Funktion — oder besser gesagt: ein Erleb-
nis — unmittelbar zu haben. Wir Menschen sind ja nicht einfach Computer, die
aufgrund bestimmter «inputs» bestimmte funktionale Zustinde haben und
dann nach einem algorithmischen Verfahren in Folgezustinde iibergehen.
Wir erleben immer auch die Zustdnde, die wir haben. Und genau dieses
unmittelbare Erleben wird vom Funktionalismus nicht in Betracht gezogen.

Es gibt noch ein weiteres Problem, das der Funktionalismus kaum
beriicksichtigt: das Problem der Einheit des Bewusstseins. Wenn wir einem
anderen Menschen oder uns selber ein Bewusstsein zuschreiben, so verste-
hen wir darunter nicht bloss das phinomenale oder propositionale Bewusst-
sein einzelner geistiger Zustdnde. Wir verstehen darunter immer auch ein
Bewusstsein, das die einzelnen Zustinde gleichsam zusammenfiihrt und
eine Einheit schafft. Wenn ich von mir etwa sage, dass ich ein Bewusstsein
habe, dann will ich damit nicht nur zum Ausdruck bringen, dass ich einzel-
ne Empfindungen bewusst erlebe oder einzelne Propositionen bewusst
erfasse. Ich will damit auch sagen, dass ich als eine Person Erlebnisse habe
und Propositionen erfasse. Dies heisst nicht unbedingt, dass es tief in mir
drin so etwas wie das Ich als eine besondere Koordinationsstelle oder gar als
eine besondere Substanz gibt.14 Dies bedeutet nur, dass in meinem Gehirn
eine Fahigkeit zur Koordination und Verkniipfung einzelner Zustidnde
implementiert ist. Deshalb bin ich in der Lage, mich als eine Person aufzu-
fassen und nicht bloss als eine lose Ansammlung einzelner aneinanderge-
reihter Zustdande. Und deshalb bin ich auch in der Lage, ein Ich-Bewusstsein
zu entwickeln. Mein Ich-Bewusstsein ist genau dann gefihrdet, wenn ich
nicht mehr in der Lage bin, mich selber als eine Person mit einem einheitli-
chen Bewusstsein aufzufassen.

14 Die Anname eines «versteckten» Ichs kritisiert in der neueren Diskussion zu Recht
Dennett (1991), 412-430.

54



Diese Einheit des Bewusstseins ist im Rahmen der funktionalistischen
Theorie kaum erkldrbar. Man kann gemdss dieser Theorie hochstens von
einem funktionalen Netz sprechen, und man kann zu erldutern versuchen,
wie sich die einzelnen Funktionen im ganzen Netz zueinander verhalten.
Aber es ist kaum moglich zu erkldren, warum iiberhaupt ein einheitliches
funktionales Netz zustande kommt und warum dadurch ein Ich-Bewusstsein
ermOglicht wird. Der Funktionalismus erkldrt namlich nur die einzelnen
Funktionen, indem er ihre jeweilige kausale Rolle analysiert. Er erklart aber
nicht, wie eine Einheit unter den einzelnen Funktionen geschaffen wird. Der
Grund dafiir liegt wohl an der allzu engen Orientierung am Computermodell.
Denn bei einem Computer gibt es in der Tat keine Einheit des Bewusstseins
zu erkliaren. Die Software, die in einer bestimmten Hardware installiert ist, ist
ja bereits ein einheitliches funktionales Netz. Wenn wir die einzelnen Funk-
tionen in Relation zu den anderen Funktionen erkldrt haben, so haben wir das
ganze Netz erklart. Es wire seltsam, dariiber hinaus noch ein vereinheitli-
chendes Bewusstsein anzunehmen und nach einer Erkldrung dafiir zu
suchen. Aber in diesem Punkt besteht eine entscheidende Disanalogie zwi-
schen einem Menschen und einem Computer. Ein Mensch vertfiigt eben nicht
nur iiber ein funktionales Netz, sondern auch iiber die besondere Fahigkeit,
alle Funktionen von einem einheitlichen Standpunkt aus zu erfassen. Genau
diese besondere Fahigkeit gilt es zu erkldren.

v

Nach dieser kurzen Darstellung und kritischen Diskussion einiger einfluss-
reicher Leib-Seele-Theorien komme ich zum Schluss. Ich habe zu Beginn
erwihnt, dass Philosophinnen und Philosophen bei einer Erorterung des Leib-
Seele-Problems auf eine Begriffsklarung abzielen. Sie wollen wissen, welche
Begriffe von Leib und Seele bzw. Korper und Geist wir benotigen, damit wir die
einzelnen Phianomene, die wir normalerweise in die beiden Kategorien «kor-
perlich» und «geistig» einordnen und empirisch untersuchen, iiberhaupt ada-
quat erklaren konnen. Ausgehend von einer klassischen Begriffsklarung, dem
Cartesischen Dualismus, habe ich einige neuere Begriffsklarungen vorgestellt
und diskutiert. Freilich bin ich dabei nicht zu einem endgiiltigen Abschluss
gekommen. Ich bin — wie dies in der Philosophie nicht untypisch ist — eher in
eine Aporie gemiindet. Das heisst, ich bin in meiner Darstellung bei Problemen
angelangt, die selbst die zur Zeit raffinierteste Theorie, der Funktionalismus,
nicht zu erkldren vermag. Aber auch wenn ich kein endgiiltiges Ergebnis
erreicht habe, so habe ich hoffentlich doch aufgezeigt, in welche Richtung eine
addquate Erklarung des Verhiltnisses von Korper und Geist gehen sollte. Ich
mochte diese Richtung zum Schluss verdeutlichen, indem ich sechs grundle-
gende Punkte festhalte, die eine Leib-Seele-Theorie beriicksichtigen muss.

55



Erstens sollte eine solche Theorie den Menschen als ein natiirliches Lebe-
wesen auffassen, das sich durch einen komplexen Organismus auszeichnet
und deshalb komplexe Zustiande aufweist. Zu diesen Zustinden gehoren als
eine Teilklasse auch die geistigen. Diese lassen sich kaum mit Rekurs auf
eine immaterielle Substanz erkldren. Denn die Annahme einer derartigen
Substanz wirft mehr Probleme auf, als sie zu 16sen vermag, und sie ldsst sich
empirisch nicht belegen. Geistige Zustdnde sind vielmehr in naturalistischer
Perspektive zu erkladren, d.h. als Zustdnde, die nur auf einer natiirlichen, kor-
perlichen Grundlage méglich sind. Je komplexer die korperliche Grundlage
ist, desto komplexer sind auch die geistigen Zustinde. Da die korperliche
Grundlage Untersuchungsgegenstand der Naturwissenschaften ist, muss sich
eine addquate Leib-Seele-Theorie immer an den Ergebnissen dieser Wissen-
schaften orientieren. Sie darf nicht das Produkt einer empiriefernen «Lehn-
stuhl-Philosophie» sein.

Zweitens sollte eine Leib-Seele-Theorie die geistigen Zustande jedoch
nicht vollstandig eliminieren und nur noch korperliche Zustiande annehmen.
Ein solcher eliminativ-materialistischer Ansatz iibersieht, dass es trotz der
korperlichen Realisierung der geistigen Zustande immer auch eine psycholo-
gische Beschreibung dieser Zustinde gibt, die nicht einfach mit einer physi-
kalischen oder physiologischen gleichgesetzt werden kann.

Drittens sollte eine Leib-Seele-Theorie auch nicht vorschnell einen
bestimmten Typus von geistigen Zustdnden einfach mit einem bestimmten
Typus von korperlichen Zustianden identifizieren. Eine solche Identifizierung
lasst unberiicksichtigt, dass geistige Zustande unterschiedliche korperliche
Realisierungen haben konnen. Das Entscheidende an einem geistigen
Zustand ist nicht die konkrete korperliche Realisierung, obwohl diese natiir-
lich immer eine notwendige Bedingung darstellt, sondern seine Funktion, die
er in einem ganzen Netz von geistigen Zustidnden hat. Es ist somit ein holi-
stisch-funktionalistischer Ansatz zu wiéhlen.

Viertens darf sich eine adidquate Leib-Seele-Theorie nicht einfach auf jene
Funktionen konzentrieren, die — dhnlich wie Computerfunktionen — fiir die
Informationsaufnahme und -verarbeitung erforderlich sind. Wenn Menschen
geistige Zustande haben, verfiigen sie immer auch iiber ein Bewusstsein, im
besonderen iiber ein phanomenales Bewusstsein. Genau dadurch zeichnen
sie sich als erlebende und nicht bloss als informationsverarbeitende Subjekte
aus, und genau dadurch unterscheiden sie sich von Computern. Deshalb wire
es unzuldssig, das Verhiltnis von geistigen und korperlichen Zustinden
einfach als die Relation von Software und Hardware zu erkldren. Eine
Reduktion von Mensch auf Computer tragt nicht der Komplexitdt des
menschlichen Bewusstseins Rechnung.

Fiinftens sollte eine Leib-Seele-Theorie immer auch die Einheit des
Bewusstseins beriicksichtigen, d.h. die Tatsache, dass eine Person ihre geisti-
gen Zustande koordinieren und sich selber als einem einzigen Subjekt

56



zuschreiben kann. Genau diese Tatsache ermoglicht das Ich-Bewusstsein,
das mehr ist als das Bewusstsein einzelner isolierter Zustande. Die Einheit
des Bewusstseins setzt nicht notwendigerweise die Existenz einer immateri-
ellen Geist-Substanz als Tragerin der einzelnen geistigen Zustiande voraus.
Sie setzt aber sicherlich die Fahigkeit zur Koordination einzelner Zustande
voraus. Diese Fihigkeit gilt es hinsichtlich ihrer genauen Funktion und ihrer
materiellen Realisierung zu analysieren.

Sechstens schliesslich — und damit komme ich zu einem Punkt, den ich
bislang noch nicht erwihnt habe — muss eine adidquate Leib-Seele-Theorie
immer auch soziale Faktoren beriicksichtigen. Denn eine Person ist nicht ein-
fach ein Robinson Crusoe, der auf einer einsamen Insel materiell realisierte
geistige Zustiande hat. Eine Person steht immer in einem sozialen Kontext
und wird durch diesen Kontext wesentlich gepragt. Zahlreiche geistige
Zustande, die eine Person sich selber oder anderen Personen zuschreibt, sind
Zustande, die durch soziale Faktoren verursacht sind und hdufig nur unter
Beriicksichtigung des sozialen Kontextes analysiert werden konnen (man
denke etwa an Zustinde wie «Angst vor Arbeitslosigkeit» oder «Hoffnung
auf beruflichen Erfolg»). Es wire daher einseitig, bei einer Analyse des Leib-
Seele-Problems in materialistischer Manier immer nur nach dem Verhaltnis
von geistigen und korperlichen Zustanden eines einzelnen Individuums zu
fragen.!> Es muss auch gefragt werden, wie die geistigen Zustinde eines
Individuums sozial beeinflusst werden, und es muss weiter gefragt werden,
wie ein Individuum seine eigenen geistigen Zustinde mit Hilfe sozial
gepragter Begriffe und Kategorien auffasst.

Die sechs skizzierten Punkte haben natiirlich einen programmatischen
Charakter. Sie bieten keine Losung des Leib-Seele-Problems, sondern halten
nur fest, welche Problemaspekte eine Losung beriicksichtigen miisste und
wo sie methodisch ansetzen sollte. So betrachtet mag das Resultat vielleicht
enttduschend wirken. Aber mir scheint, bei philosophischen Untersuchungen
ist schon einiges gewonnen, wenn man weiss, wo man bei einer Problemana-
lyse tiberhaupt ansetzen soll und welche Aspekte zu untersuchen sind. Nur
wenn man sich der Komplexitit eines Problems bewusst wird, lassen sich
vorschnelle simplifizierende Losungen vermeiden.

I5 Dies betont in der aktuellen Diskussion zu Recht Baier (1997) in Abgrenzung
gegeniiber individualistischen Ansitzen.

57



Literatur

Armstrong, D.M. (1968): A Materialist Theory of the Mind, London, Routledge.

Baier, A. (1997): The Commons of the Mind, Chicago & La Salle, Open Court.

Beckermann, A. (1999): Analytische Einfiihrung in die Philosophie des Geistes, Ber-
lin & New York, W. de Gruyter.

Block, N. (1980): «What is Functionalism?», in: idem, Readings in the Philosophy of
Psychology, Cambridge MA, Harvard University Press, Bd. 1, 171-184.

Churchland, PM. (1981): «Eliminative Materialism and the Propositional Attitudes»,
Journal of Philosophy 78, 67-90.

Churchland, P.M. (1984): Matter and Consciousness, Cambridge MA, MIT Press.

Dennett, D. (1991): Consciousness Explained, Boston & Toronto, Little Brown &
Co.

Descartes, R. (1983): (Euvres de Descartes, hrsg. von Ch. Adam & P. Tannery, Paris,
Vrin.

Kenny, A. (1989): The Metaphysics of Mind, Oxford & New York, Oxford University
Press.

Kim, J. (1996): Philosophy of Mind, Boulder & Oxford, Westview Press.

Nagel, Th. (1979), «What 1s it like to be a bat?», in idem: Mortal Questions, Cam-
bridge & New York, 165-180.

Perler, D. (1996): «Cartesische Emotionen», in: Descartes nachgedacht, hrsg. von
A. Kemmerling & H.-P. Schiitt, Frankfurt, Klostermann, 51-79.

Perler, D. (1998): René Descartes, Miinchen, Beck.

Putnam, H. (1975): «Minds and Machines», in: idem, Mind, Language, and Reality,
Cambridge & New York, Cambridge University Press, 362-385.

Putnam, H. (1989): Representation and Reality, Cambridge MA, MIT Press.

Ryle, G. (1969): Der Begriff des Geistes, Stuttgart, Reclam (engl. The Concept of
Mind, London, Hutchinson 1949).

Smart, J.J.C. (1959): «Sensations and Brain Processes», Philosophical Review 58,
141-156.

Swinburne, R. (1997): The Evolution of the Soul, revised edition, Oxford, Clarendon.

58



	Das Leib-Seele-Problem aus philosophischer Sicht

