
Zeitschrift: Bulletin de la Société Fribourgeoise des Sciences Naturelles = Bulletin
der Naturforschenden Gesellschaft Freiburg

Herausgeber: Société Fribourgeoise des Sciences Naturelles

Band: 89 (2000)

Heft: 2

Artikel: Das Leib-Seele-Problem aus philosophischer Sicht

Autor: Perler, Dominik

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-308805

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-308805
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Leib-Seele-Problem
aus philosophischer Sicht

Dominik Perler
Philosophisches Seminar der Universität Basel

Nadelberg 6-8 4051 Basel

I

Wenn wir eine menschliche Person beschreiben, verwenden wir einerseits
Ausdrücke, die sich auf körperliche Eigenschaften und Fähigkeiten beziehen.

So sagen wir etwa, eine Person sei gross, blond und sportlich gebaut.
Andererseits verwenden wir auch Ausdrücke, die sich auf geistige
Eigenschaften und Fähigkeiten beziehen. So behaupten wir, eine Person sei intelligent,

charmant und sprachenbegabt. Normalerweise halten wir es für
vollkommen unproblematisch, dass wir uns sowohl auf körperliche als auch auf
geistige Eigenschaften und Fähigkeiten beziehen können. Ja, gerade die
Tatsache, dass wir uns auf beide Arten von Eigenschaften und Fähigkeiten
beziehen können, scheint das Besondere an einer menschlichen Person zu
sein. Denn eine Person ist weder ein rein körperlicher Gegenstand noch ein
frei schwebender Geist, sondern ein komplexes Lebewesen, das sich durch
körperliche und geistige Merkmale auszeichnet.

Wenn wir nun fragen, warum sich eine Person durch körperliche und
geistige Merkmale auszeichnet, legt sich eine simple Antwort nahe: Eine Person
besteht eben aus Körper und Geist, und genau deshalb hat sie zwei Arten von
Merkmalen. Aber mit einer solchen Antwort ist natürlich noch nicht viel
gesagt, solange nicht geklärt ist, was denn Körper und Geist sind und wie sie
sich zueinander verhalten. Seit der Antike bemühen sich Philosophinnen und
Philosophen um eine Klärung dieses Verhältnisses. Dabei geht es ihnen nicht
einfach darum, Körper und Geist möglichst genau zu beschreiben oder eine
möglichst lange Liste von körperlichen und geistigen Merkmalen zu erstellen.
Denn mit der blossen Beschreibung eines Sachverhalts ist noch nichts
erklärt. Und eine Liste kann ja stets beliebig verlängert werden. Philosophinnen

und Philosophen geht es auch nicht darum, körperliche und geistige
Merkmale empirisch zu untersuchen. Derartige Untersuchungen fallen in das

Gebiet der empirisch arbeitenden Einzeldisziplinen. So ist es die Aufgabe der
Anatomie, der Physiologie und anderer naturwissenschaftlicher Disziplinen,
den menschlichen Körper auf empirischer Grundlage zu analysieren, und es

Bull. Soc. Frib. Sc. Nat. - Vol. 89/2 (2000) p. 39-58 39



ist die Aufgabe der Psychologie und Psychiatrie, den Geist bzw. geistige
Phänomene auf empirischer Grundlage zu analysieren. Wenn sich Philosophinnen

und Philosophen mit Körper und Geist befassen, so versuchen sie, eine

Begriffsklärung vorzunehmen. Die philosophische Ausgangsfrage lautet:
Welche Begriffe von Körper und Geist brauchen wir, damit wir in der Lage
sind, all die Phänomene, die von den empirisch arbeitenden Disziplinen
untersucht werden, in Beziehung zueinander zu setzen und befriedigend zu
erklären? Erst wenn wir über ausreichend klare Begriffe verfügen, sind wir
imstande zu erklären, warum sich die empirisch untersuchten Phänomene in
zwei Arten von Phänomenen - in körperliche und geistige - unterteilen lassen
und warum eine Person beide Arten von Phänomenen vereint.

Diese Bemühungen um eine begriffliche Klärung werden meistens unter
dem etwas antiquierten Stichwort «Diskussionen des Leib-Seele-Problems»
zusammengefasst. Natürlich gibt es in der langen Geschichte der Philosophie
nicht eine einzige begriffliche Klärung, sondern eine Vielzahl von
Klärungsversuchen. Im folgenden möchte ich einige wichtige Stationen der Klärungsversuche

erläutern. Ich werde diese Stationen nicht so sehr unter historischen
als vielmehr unter systematischen Gesichtspunkten darstellen und kritisch
diskutieren. Anhand einiger ausgewählter Theorien, die in der heutigen
Diskussion eine zentrale Rolle spielen, möchte ich verdeutlichen, wie
unterschiedlich die Begriffsklärungen ausfallen und welche Konsequenzen sich
aus den verschiedenen Ansätzen für die Beschreibung einer Person ergeben.

In meinen Ausführungen werde ich in drei Schritten vorgehen. In einem
ersten Schritt werde ich die dualistische Begriffsklärung vorstellen, die vor
allem auf Descartes zurückgeht, aber auch heute noch von einigen Autoren
(z.B. R. Swinburne) vertreten wird. In einem zweiten Schritt werde ich dann
auf verschiedene materialistische Begriffsklärungen eingehen, die in der

gegenwärtigen philosophischen Debatte eine dominierende Stellung einnehmen.

Schliesslich möchte ich in einem dritten Schritt aufzeigen, weshalb
auch diese neueren Ansätze noch kein befriedigendes Ergebnis erbracht
haben und weshalb das Leib-Seele-Problem auch nach zweieinhalb tausend
Jahren Philosophie immer noch ein hartnäckiges Problem darstellt.

II

Einer der berühmtesten und einflussreichsten Versuche, das Verhältnis von
Körper und Geist zu erklären, wurde im 17. Jahrhundert von René Descartes
unternommen. Seine Kernthese lässt sich in wenigen Worten zusammenfassen:

Wir sind erst dann in der Lage, Körper und Geist zu verstehen, wenn wir
einsehen, dass es sich dabei um zwei real verschiedene Substanzen handelt,
die unterschiedliche Attribute aufweisen. Daher benötigen wir zwei vollkommen

unterschiedliche Begriffe für Körper und Geist. Der Körper ist eine aus-

40



gedehnte Substanz, die Ausdehnung als wesentliches Attribut hat; der Geist
hingegen ist eine immaterielle Substanz, die Denken als wesentliches Attribut
hat. Solange eine Person lebt, sind diese beiden Substanzen miteinander
verbunden. Aber wenn eine Person stirbt, geht die materielle Substanz zugrunde,
während die immaterielle Substanz weiterexistiert.

Diese Art der Begriffsklärung zielt natürlich auf eine radikale Trennung
von Körper und Geist ab, und wie jede philosophische Begriffsklärung steht
und fällt sie mit den Argumenten, die zu ihren Gunsten angeführt werden.
Daher muss genauer betrachtet werden, wie Descartes überhaupt dazu
kommt, Körper und Geist als zwei real verschiedene Substanzen aufzufassen.

In den Meditationen führt er zwei Hauptargumente für seine Position an.
Ich konzentriere mich im folgenden auf das sog. Zweifelsargument, das auch
heute noch von einigen Autoren verwendet wird.1 Dieses Argument geht von
einem Gedankenexperiment aus. Stellen wir uns einmal vor, dass wir nicht
deshalb zahlreiche Gedanken von der Welt haben, weil wir in unmittelbarem
Kontakt zur Welt stehen, sondern weil ein böser Dämon uns diese Gedanken
eingibt. Stellen wir uns also vor, dass ich nicht deshalb «Dieser Tisch ist
braun» oder «Die Bäume sind kahl» denke, weil ich den Tisch und die Bäume

draussen unmittelbar sehe, sondern weil ein böser Dämon mir diese
Gedanken eingibt. Und stellen wir uns weiter vor, dass ich auch nur deshalb
Gedanken von meinem eigenen Körper habe, weil ein böser Dämon mir diese

Gedanken eingibt. Wenn ich also «Ich bin braunhaarig» oder «Ich bin
mittelgross» denke, dann denke ich dies nur, weil ein böser Dämon mir diese
Gedanken eingibt, nicht aber weil ich meinen Körper unmittelbar sehe. Der
böse Dämon betrügt mich so perfekt, dass ich nicht feststellen kann, ob ich
nun tatsächlich in Kontakt zur Welt und zu meinem eigenen Körper stehe,
oder ob mir bloss Gedanken eingeflösst werden. Wenn ich mich nun in dieser
Situation befinde, weiss ich nicht, ob es um mich herum eine Welt gibt, die ich
wahrnehmen kann. Ja, ich weiss nicht einmal, ob ich einen unmittelbar
wahrnehmbaren Körper habe. Ich weiss nur, dass ich Gedanken habe, wie auch
immer diese Gedanken zustande gekommen sind.

Natürlich ist sich Descartes bewusst, dass es sich hier nur um ein
Gedankenexperiment handelt. Er spricht deshalb von einem rein «methodischen»
oder «hyperbolischen» Zweifel.2 Aber entscheidend ist für ihn nicht, was
tatsächlich der Fall ist, sondern was prinzipiell möglich ist. Und wenn es

prinzipiell möglich ist, dass ich von einem bösen Dämon getäuscht werde,

1 Descartes präsentiert dieses Argument in der zweiten der insgesamt sechs Medita-
tiones de prima philosophia; vgl. Descartes (1983ff.), Bd. 7, 23-28. Für eine
ausführliche Analyse dieses Arguments siehe Perler (1998), 68-83. Zur Wiederaufnahme
dieses Arguments in den aktuellen Diskussionen vgl. Swinburne (1997).
2 Vgl. die sechste Meditation in Descartes (1983ff), Bd. 7, 89.

41



dann kann ich an allem zweifeln ausser an der Existenz meiner eigenen
Gedanken. Diese setzen aber einen Geist als Träger voraus. Es gibt nämlich
keine freischwebenden Gedanken; sie sind immer Gedanken eines bestimmten

Geistes. Somit steht unbezweifelbar fest, dass ich einen Geist als Träger
meiner Gedanken habe. Ich kann also nicht daran zweifeln, dass ich einen
Geist habe. Ich kann aufgrund der möglichen Einwirkung eines bösen
Dämons aber sehr wohl daran zweifeln, dass es eine wahrnehmbare Welt
gibt, ja ich kann sogar daran zweifeln, dass ich einen wahrnehmbaren Körper
habe. Wenn ich an der Existenz meines Geistes nicht zweifeln kann, an der
Existenz meines Körpers aber sehr wohl, dann können Körper und Geist
nicht identisch sein. Also, schliesst Descartes, müssen Körper und Geist real
verschieden sein.

Die einzelnen Schritte dieses berühmten Zweifelsarguments können fol-
gendermassen zusammengefasst werden:

(1) Wenn ein böser Dämon mich betrügt, habe ich Gedanken von der Welt
und von meinem Körper, ohne dass ich in Kontakt zur Welt und zu
meinem Körper stehe.

(2) Ich kann somit daran zweifeln, dass es die Welt und meinen eigenen
Körper gibt.

(3) Ich kann aber nicht daran zweifeln, dass es meine eigenen Gedanken
gibt.

(4) Da Gedanken immer eines Geistes als Träger bedürfen, kann ich auch
nicht daran zweifeln, dass ich einen Geist habe.

(5) Ich kann also nicht daran zweifeln, dass ich einen Geist habe, ich kann
aber sehr wohl daran zweifeln, dass ich einen Körper habe bzw. dass es
meinen eigenen Körper gibt [aus (2) und (4)].

(6) Wenn ich an der Existenz meines Geistes nicht zweifeln kann, an der
Existenz meines Körpers aber sehr wohl, können Geist und Körper
nicht identisch sein.

(7) Geist und Körper müssen real verschieden sein.

Ist dieses Argument überzeugend? Die Überzeugungskraft eines
Arguments hängt immer von der Überzeugungskraft der einzelnen Argumentationsschritte

ab. Bereits zu Descartes' Lebzeiten sind sämtliche sieben
Argumentationsschritte kritisiert worden. So ist etwa eingewendet worden, dass
das ganze Gedankenexperiment mit einem bösen Dämon aberwitzig ist und
dass somit bereits der erste Argumentationsschritt nicht zu überzeugen
vermag. Denn wir stehen immer in einem unmittelbaren Kontakt zur wahrnehmbaren

Welt; eine vollkommene Täuschung durch einen Dämon ist gar nicht
möglich. Weiter ist eingewendet worden, dass auch der zweite Schritt nicht
überzeugend ist; denn man kann im Extremfall vielleicht an der Existenz der
wahrnehmbaren Welt zweifeln, nicht aber an der Existenz des eigenen Kör-

42



pers. Der eigene Körper ist doch etwas, was jeder und jede von uns unmittelbar

empfindet, böser Dämon hin oder her.
Einwände dieser Art sind sicherlich ernst zu nehmen, und sie bringen das

Argument arg ins Wanken; sie verdeutlichen, dass die Annahmen, von denen
Descartes ausgeht, krass dem «common sense» widersprechen. Doch derartige

Einwände betreffen noch nicht den Kern des Arguments. Denn die ersten
Argumentationsschritte sollen nur zeigen, dass einiges unbezweifelbar ist
und anderes bezweifelbar. Sie sagen aber noch nichts über das Verhältnis von
Körper und Geist aus. Der Kern des Arguments, in dem die Verschiedenheit
von Körper und Geist behauptet wird, findet sich erst im sechsten
Argumentationsschritt. Dort behauptet Descartes, dass Geist und Körper nicht identisch

sein können, weil die Existenz des Körpers bezweifelbar ist, jene des
Geistes aber nicht. Dieser Behauptung, mit der das ganze Argument zugunsten

des Dualismus steht und fällt, liegt folgende formale Überlegung
zugrunde:

(6') Wenn x unbezweifelbar und y bezweifelbar ist, dann können x und y
nicht identisch sein.

Offensichtlich macht Descartes hier zunächst eine rein epistemische
Feststellung, d.h. eine Feststellung über verschiedene Wissensbereiche: Es gibt
den Bereich des Unbezweifelbaren und den Bereich des Bezweifelbaren. Von
dieser epistemischen Feststellung geht er dann zu einer metaphysischen über,
d.h. zu einer Feststellung über die Art und Weise, wie sich die Wissensbereiche

in der Welt zueinander verhalten. Der Bereich des Unbezweifelbaren, so

behauptet er, kann nicht mit dem Bereich des Bezweifelbaren identisch sein.
Dieser Übergang ist aber äusserst problematisch, und bereits Descartes'
Zeitgenossen haben ihn kritisiert. So stellte schon A. Arnauld den Übergang in
Frage, indem er folgenden Vergleich anführte:3 Angenommen, eine Person
zweifelt nicht daran, dass in einem Kreis ein rechtwinkliges Dreieck konstruiert

werden kann, dessen Hypotenuse vom Kreisdurchmesser gebildet wird.
Und angenommen, diese Person zweifelt daran, dass das Quadrat über der
Hypotenuse dieses Dreiecks den beiden Quadraten über den anderen
Dreiecksseiten entspricht. Folgt daraus, dass das, was bezweifelt wird, nicht auf
das Dreieck zutrifft und real von dem verschieden ist, was nicht bezweifelt
wird? Keineswegs, meinte Arnauld. Was jemand bezweifelt oder nicht
bezweifelt, sagt nur etwas über das Wissen der jeweiligen Person aus, in
diesem Fall über das ziemlich dürftige Wissen bezüglich eines rechtwinkligen
Dreiecks. Dies sagt aber nichts über die Beschaffenheit des rechtwinkligen

Vgl. die vierten Einwände («obiectiones quartae») in Descartes (1983ff), Bd. 7,
01

3

201

43



Dreiecks aus. Ähnlich verhält es sich auch mit dem angeblichen Beweis für
die reale Verschiedenheit von Körper und Geist. Die Tatsache, dass eine Person

nicht daran zweifeln kann, dass sie einen Geist hat, aber sehr wohl daran
zweifeln kann, dass sie einen Körper hat, sagt nur etwas über das Wissen dieser

Person aus. Dies sagt aber nichts über die Beschaffenheit von Körper und
Geist aus, schon gar nichts über deren vermeintliche reale Verschiedenheit.
Denn es könnte sein, dass der Körper (oder zumindest ein bestimmter Teil
des Körpers) trotz seiner Bezweifelbarkeit untrennbar mit dem Geist verbunden

ist oder gar eine Grundlage für den Geist bildet. Was in epistemischer
Hinsicht voneinander getrennt werden kann (das Bezweifelbare und das

Unbezweifelbare), ist nicht notwendigerweise auch das, was in metaphysischer

Hinsicht voneinander getrennt werden kann (Körper und Geist).
Mit diesem Einwand legt Arnauld den Finger auf den wunden Punkt des

ganzen Arguments. Descartes setzt ohne jede weitere Begründung einfach
das epistemisch Trennbare mit dem metaphysisch Trennbaren gleich. Unbe-
zweifelbares und Bezweifelbares sind für ihn zwei real verschiedene
Substanzen. Aber das ist nicht überzeugend, selbst dann nicht, wenn man die

ganze Zweifelsstrategie akzeptiert. Selbst wenn wir also annehmen, dass wir
von einem bösen Dämon getäuscht werden können, und selbst wenn wir
annehmen, dass wir an allem ausser an unserem eigenen Geist zweifeln können,

folgt daraus nicht, dass der Geist vom Körper real verschieden ist. Daraus

folgt nur, dass wir einen unterschiedlichen epistemischen Zugang zu
Geist und Körper haben: Der Geist ist unbezweifelbar, der Körper nicht.
Aber wer weiss, vielleicht setzt die Existenz des unbezweifelbaren Geistes
bestimmte körperliche Tatsachen voraus, die uns unbekannt sind und an
denen wir zweifeln können. Vielleicht haben wir nur deshalb einen Geist und
können nur deshalb denken, weil es in unserem Körper bestimmte Hirnzustände

gibt - Hirnzustände, die nicht einmal ein böser Dämon zerstören
kann, ohne damit auch unser Denken zu zerstören. Descartes' Argument zeigt
nicht, dass Geist und Körper zwei real verschiedene Substanzen sind. Es

zeigt nur, dass es unterschiedliche epistemische Zugänge gibt und dass wir
das Verhältnis zwischen dem unbezweifelbaren Geist und dem bezweifelbaren

Körper noch genauer untersuchen müssen.
Descartes' Argument ist nicht nur wegen seiner anfechtbaren Begründung

problematisch, sondern auch wegen seiner Konsequenzen. Wenn eine Person
tatsächlich eine Verbindung aus zwei real verschiedenen Substanzen ist und
trotzdem ein einheitliches Lebewesen darstellt, müssen die beiden Substanzen

- Körper und Geist - miteinander interagieren können. Konkret heisst dies:
Wenn ein Mensch aufgrund einer Fussverletzung eine Schmerzempfindung
hat, muss der Körper die Verletzung irgendwie an den Geist weiterleiten und
eine Schmerzempfindung hervorrufen können. Und wenn ein Mensch den
Entschluss fasst, den verletzten Fuss zu schützen, muss der Geist den Ent-
schluss irgendwie an den Körper weiterleiten und entsprechende Handlun-

44



gen hervorrufen können. Aber wie ist eine derartige Interaktion möglich,
wenn Körper und Geist doch real verschiedene Substanzen sind? Wie sollen
zwei Substanzen, die ganz unterschiedliche Attribute (Ausdehnung und Denken)

aufweisen, in einer kausalen Verbindung zueinander stehen? Mit Bezugnahme

auf naturwissenschaftliche Gesetze ist eine derartige Verbindung
nicht zu erklären. Und wo soll es eine Verbindung von Körper und Geist
geben? Descartes sagt an einigen Stellen, die Zirbeldrüse sei der «Sitz der
Seele»,4 aber damit kann er kaum behaupten, die Seele bzw. der Geist sei im
wörtlichen Sinn in dieser Drüse lokalisiert. Denn die Zirbeldrüse ist ja wie
jeder andere Körperteil etwas Ausgedehntes, Materielles, während der Geist
etwas rein Denkendes, Immaterielles ist. Die Zirbeldrüse kann in der Cartesi-
schen Theorie höchstens so etwas wie eine Schaltstelle zwischen Körper und
Geist sein. Immer dann, wenn in einem Körperteil, z.B. im Fuss, eine
Nervenreizung erfolgt, wird diese Reizung bis an die Zirbeldrüse weitergeleitet,
und dort wirkt der Körper dann auf den Geist ein und ruft eine Schmerzempfindung

hervor. Descartes erklärt aber nicht, wie der Körper auf den Geist
einwirken und eine Schmerzempfindung hervorrufen kann. Die ganze
Interaktion von Körper und Geist bleibt ein grosses Geheimnis. Es ist daher nicht
erstaunlich, dass G. Ryle, ein moderner Kommentator, spöttisch bemerkte,
der Geist befinde sich gemäss der Cartesischen Theorie wie ein «Gespenst in
einer Maschine».5 Dieses Gespenst interagiere auf wundersame Weise mit
dem Körper, der Maschine, der Mechanismus dieser Interaktion könne aber
höchstens von Gott erkannt werden.

Descartes' Dualismus hat noch eine weitere fatale Konsequenz. Wenn

Körper und Geist real verschieden sind, müssen sämtliche Eigenschaften und
Zustände eines Menschen entweder dem Körper oder dem Geist zugeschrieben

werden. Jene Zustände, die wir normalerweise als teils körperliche und
teils geistige Zustände auffassen, z.B. Empfindungen oder Emotionen, müssen

offensichtlich einer der beiden Substanzen zugeschrieben werden. Genau
diese Konsequenz zieht Descartes in der zweiten Meditation, wenn er
feststellt: «Was bin ich also? Ein denkendes Ding. Was ist das? Ein Ding, das

zweifelt, versteht, bejaht, verneint, will, nicht will, das auch Vorstellungen
und Empfindungen hat.»6 Descartes scheint es für selbstverständlich zu halten,

dass auch Vorstellungen, Empfindungen und Emotionen allein dem
denkenden Ding, also dem Geist, zugeschrieben werden können. Die körperlichen

Aspekte dieser Zustände scheint er völlig zu missachten oder auf blosse

Begleiterscheinungen der geistigen Zustände zu reduzieren. Wenn jemand
beispielsweise in eine Depression verfällt, so ist es Descartes zufolge einzig

4 Vgl. die Briefe vom 29. Januar 1640 und 1. April 1640 in Descartes (1983ff.), Bd. 3,
19 und 47-48.
'Vgl. Ryle (1969), 13-24.
6 Vgl. die zweite Meditation in Descartes (1983ff), Bd. 7, 28.

45



und allein der Geist, der in einen depressiven Zustand verfällt. Dieser
Zustand mag gewisse körperliche Begleiterscheinungen haben, diese sind
jedoch nicht konstitutive Bestandteile der Depression. Eine solche scharfe

Abgrenzung des Geistigen vom Körperlichen ist allerdings schwer nachvollziehbar,

selbst für einen medizinischen Laien. Denn normalerweise sagen
wir ja nicht, der Geist einer Person - das «Gespenst in der Maschine» - sei in
einem depressiven Zustand, und daneben gebe es noch körperliche
Begleitumstände. Vielmehr sagen wir, die ganze Person sei in einem depressiven
Zustand und dieser Zustand manifestiere sich in einem bestimmten körperlichen

Verhalten. Eine Depression ist ein komplexer Zustand, zu dem ein
bestimmtes körperliches Verhalten als konstitutiver Bestandteil gehört.7

Welches Fazit ergibt sich aus dieser kurzen Betrachtung der Cartesischen
Position? Diese Position erscheint auf den ersten Blick attraktiv, weil sie eine

metaphysische Grundlage für die intuitive Unterscheidung von Körper und
Geist liefert. Sie behauptet, dass wir im Alltag ganz zu Recht unterschiedliche
Begriffe für Körper und Geist verwenden, weil Körper und Geist real
verschiedene Substanzen sind. Bei näherer Betrachtung zeigt sich aber, dass ein
solcher metaphysischer Dualismus unzulänglich begründet ist und dass er
mindestens zwei fatale Konsequenzen hat, nämlich die mysteriöse Interaktion

zwischen Körper und Geist und die Missachtung der Komplexität gewisser

Phänomene, die weder rein geistig noch rein körperlich sind. Die Cartesi-
sche Position berücksichtigt nicht die elementare Tatsache, dass sich geistige
Phänomene immer in einem menschlichen Organismus manifestieren und
einer körperlichen Grundlage bedürfen. Selbst ein böser Dämon kann diese

Grundlage nicht einfach zerstören, ohne damit auch die geistigen Phänomene
zu beseitigen.

III

Angesichts der massiven Probleme, die der dualistische Ansatz aufwirft, ist
es nicht erstaunlich, dass er in der gegenwärtigen Debatte nur noch von einigen

wenigen Philosophen verteidigt wird. Seit den sechziger Jahren vertreten
die meisten Philosophinnen und Philosophen einen materialistischen Ansatz.
Gemäss diesem Ansatz können geistige Eigenschaften und Zustände gar
nicht ohne Berücksichtigung der zugrundeliegenden körperlichen Zustände
erklärt werden: Körperliche Zustände sind eine notwendige Voraussetzung
für die Existenz geistiger Zustände. Freilich stellt sich dann sogleich die Frage,

in welcher Relation die geistigen Zustände zu den zugrundeliegenden
körperlichen Zuständen stehen. Die radikalste Antwort auf diese Frage geben
die sog. eliminativen Materialisten. Sie behaupten, dass es streng genommen

7 Vgl. ausführlich zu dieser Kritik Kenny (1989), 5If. und Perler (1996).

46



gar keine geistigen Zustände gibt. Die Rede von Geist oder geistigen Zuständen

halten sie für eine irreführende, unwissenschaftliche Rede der «folk
psychology», die jeder Rechtfertigung entbehrt. So behauptet P. Churchland, ein
führender Vertreter des eliminativen Materialismus:

«... our common-sense psychological framework is a false and radically
misleading conception of the human behaviour and the nature of cognitive
acitivity... Folk psychology is not just an incomplete representation of our
inner states; it is an outright misrepresentation of our internal states and
activities.»8

Churchland und andere eliminative Materialisten fordern, dass wir diese

«misrepresentation» über Bord werfen, indem wir die Rede von geistigen
Zuständen einfach eliminieren. Wenn wir also in der Alltagssprache von
Phänomenen wie Angst oder Freude sprechen, so müssen wir diese Redeweise in
Zukunft aufgeben und dürfen nur noch von körperlichen Zuständen
sprechen. Gemäss dem eliminativen Materialismus gibt es nichts anderes als

körperliche, naturwissenschaftlich beschreibbare Zustände. So ist etwa Angst
nichts anderes als der Hirnzustand H,, und Freude ist der Hirnzustand H2.
Sobald man dies eingesehen hat, löst sich das Leib-Seele-Problem ganz von
allein auf bzw. es erweist sich als ein Pseudo-Problem; denn die sogenannte
Seele oder der Geist ist ein blosses Produkt der «folk psychology».

Dies ist natürlich ein radikaler materialistischer Ansatz, weil er nicht nur
den Cartesischen Dualismus aufgibt, sondern den ganzen Bereich des Geistigen

vollständig eliminiert. Wird er konsequent zu Ende gedacht, führt er zu
einer vollständigen Revision unserer Alltagssprache. Wir dürfen dann nicht
mehr sagen: «Ich war voller Freude, als ich einen alten Freund wieder sah»,
sondern nur noch so etwas wie: «Ich befand mich im Hirnzustand H2, als ich
eine bestimmte Sinneswahrnehmung hatte». Derartige Umformulierungen
muten natürlich grotesk an. Selbst wenn sich herausstellen sollte, dass geistige

Zustände mit bestimmten Hirnzuständen identisch sind, wird die Rede

von geistigen Zuständen im Alltag noch nicht obsolet. Die Sprache der
naturwissenschaftlichen Beschreibung muss nicht notwendigerweise an die Stelle
der Alltagssprache treten. Genauso wie wir im Alltag von Wasser und nicht
von H20 sprechen können, so können wir auch von Freude und nicht einfach
bloss von Hirnzustand H2 sprechen.

Der eliminative Materialismus ist überdies problematisch, weil er
psychologische Erklärungen vollständig negiert, ja sogar ausdrücklich abschaffen
will. Erklärungen wie «Ich war voller Freude, weil ich einen alten Freund
wieder gesehen hatte» oder «Er verfiel in eine Depression, weil er die Tren-

8 Churchland (1984), 43. Vgl. auch Churchland (1981).

47



nung nicht verkraften konnte» werden dieser Extremposition zufolge
unmöglich. Erklärungen dürfen sich nur noch auf die Relation zwischen
einzelnen Hirnzuständen oder anderen körperlichen Zuständen beziehen. Man
darf also (zumindest idealerweise) nur noch Erklärungen geben wie etwa «Er
hatte den Hirnzustand H10, der vom Hirnzustand H9 verursacht worden war».
Eine solche rein materialistische Erklärung ist aber kaum überzeugend,
selbst dann nicht, wenn man die genaue physische Grundlage für bestimmte
Emotionen oder andere psychische Zustände angeben kann. Denn es ist eine
Sache, Phänomene wie Freude oder Angst zu beschreiben und ihre Genese in
einem psychologischen Kontext zu analysieren. Eine ganz andere Sache ist es,
die physische Realisierung dieser Phänomene zu analysieren. So wäre etwa
einem angsterfüllten Menschen kaum geholfen, wenn man ihm sagen würde:
«Du hast den Hirnzustand H)0, und wenn du ihn beseitigen willst, musst du
den verursachenden Hirnzustand H9beseitigen.» Will man diesem Menschen
helfen, muss man zunächst den Angstzustand als geistigen Zustand ernst
nehmen und untersuchen, wie er sich zu anderen geistigen (oder auch
körperlichen) Zuständen verhält. Man muss gleichsam das ganze Netz von
psychischen Zuständen und Dispositionen betrachten und bestimmen, welche
Funktion dieser eine Zustand im ganzen Netz hat, wodurch er ausgelöst wurde

und welche Folgen er hat. Man darf den geistigen Zustand aber nicht von
vornherein eliminieren.

Aufgrund dieser und anderer Defizite ist der eliminative Materialismus
eine Position, die nur von wenigen materialistischen «hardlinern» eingenommen

wird. Die meisten Philosophinnen und Philosophen räumen ein, dass die
Rede von geistigen Phänomenen nicht einfach eliminiert werden kann.
Trotzdem halten zahlreiche Philosophen daran fest, dass geistige Phänomene
mit bestimmten körperlichen Phänomenen identisch sind. Daher behaupten
sie, dass geistige Phänomene letztendlich auf körperliche Phänomene reduziert

werden können, auch wenn wir in unserer Alltagssprache faktisch keine
solche Reduktion vornehmen und auch keine vornehmen sollen. Diese Position

wird normalerweise «reduktiver Materialismus» genannt und ist von
Philosophen wie J. Smart oder D. Armstrong detailliert ausgearbeitet
worden.9 Die Hauptthese dieser Position lässt sich folgendermassen zusammenfassen:

Jeder geistige Zustand ist mit einem körperlichen Zustand identisch
und lässt sich daher in einer wissenschaftlichen Beschreibung auf einen
körperlichen Zustand reduzieren. Trotzdem muss die Alltagssprache nicht revidiert

werden, denn es ist möglich, dass es zwei verschiedene Beschreibungsarten

für ein und denselben Zustand gibt: eine alltagssprachliche und eine
wissenschaftliche. So sprechen wir im Alltag von Angst oder Freude, ein
Neurologe würde aber von einem bestimmten Hirnzustand sprechen.

9 Vgl. Smart (1959) und Armstrong (1968). Eine ausführliche Darstellung und Analyse

bietet Beckermann (1999), 98-141.

48



Ein solcher Ansatz weist zweifellos verschiedene Vorteile auf und ist
deshalb rasch populär geworden. Er erlaubt das, was man in der Philosophie
einen naturalistischen Zugang zum Menschen nennt. Das heisst, ein Mensch
wird als ein natürliches Lebewesen neben anderen natürlichen Lebewesen
aufgefasst. Genau wie Hunde und Katzen Hirnzustände haben, so haben auch
Menschen Hirnzustände. Und genau wie die komplexen Zustände und
Verhaltensweisen von Hunden und Katzen mit Rekurs auf bestimmte Hirnzustände

erklärt werden können, lassen sich auch die komplexen Zustände und
Verhaltensweisen von Menschen mit Rekurs auf Hirnzustände erklären.
Ganz im Gegensatz zum Cartesischen Dualismus muss bei diesem naturalistischen

Zugang zum Menschen keine besondere Substanz und keine
geheimnisvolle Interaktion zwischen zwei Substanzen angenommen werden.
Ein Mensch ist nämlich nichts anderes als eine einheitliche natürliche
Substanz, deren Zustände auf zwei Arten beschrieben werden können: einerseits
naturwissenschaftlich und andererseits alltagssprachlich.

Der reduktive Materialismus hat auch den Vorteil, dass er eine enge
Anbindung der philosophischen Leib-Seele-Diskussion an naturwissenschaftliche

Diskussionen erlaubt. Denn je besser die Hirnzustände eines
Menschen naturwissenschaftlich analysiert werden, desto besser lässt sich
auch der Bereich des Geistigen und seine Relation zum Bereich des Körperlichen

erklären. Der Bereich des Geistigen ist ja nichts anderes als der
Bereich des Körperlichen, nur unter einer anderen Beschreibungsweise. Mit
dem Bereich der geistigen Phänomene verhält es sich dann wie mit dem
Bereich der meteorologischen Phänomene. So reden wir in der Alltagssprache
von Phänomenen wie Blitz und Donner, eine naturwissenschaftliche Analyse
zeigt aber, dass Blitz nichts anderes ist als ein Vorgang der elektrischen
Entladung. Je besser dieser Vorgang physikalisch analysiert wird, desto besser
lässt sich das Phänomen des Blitzes erklären. Ähnlich gilt auch für den
Bereich des Geistigen: Je besser die Hirnzustände eines Menschen analysiert
werden, desto besser lassen sich jene Phänomene erklären, die wir
alltagssprachlich «Angst» oder «Freude» nennen.

Trotz dieser unbestreitbaren Vorteile weist auch der reduktive Materialismus

einige theoretische Nachteile auf. Der gravierendste Nachteil betrifft die
These, dass jeder geistige Zustand mit einem ganz bestimmten Hirnzustand
identisch ist. So wird etwa behauptet, dass Angst als ein bestimmter Typ von
geistigem Zustand mit einem bestimmten Typ von Hirnzustand identisch ist.
Dies ist die sogenannte «type-type identity thesis».10 Gegen diese These
spricht aber die Tatsache, dass ein geistiger Zustand ganz unterschiedliche
materielle Realisierungen haben kann. So ist es denkbar, dass ein Angstzustand

in meinem Gehirn eine andere materielle Realisierung hat als im

1 Vgl. ausführlich Kim (1996), 58-62.

49



Gehirn eines Kleinkindes oder im Gehirn eines Menschen aus dem dritten
Jahrtausend vor Christus. Ob tatsächlich bei allen Menschen zu allen Zeiten

genau die gleiche materielle Realisierung für einen Angstzustand vorliegt,
muss erst von Fall zu Fall nachgewiesen werden. Dies ist also etwas, was a

posteriori (aufgrund empirischer Untersuchungen) gezeigt werden muss und
nicht einfach a priori angenommen werden darf. Wenn verschiedene
Lebewesen miteinander verglichen werden, ist es sogar offensichtlich, dass
unterschiedliche Realisierungen vorliegen. So ist es offensichtlich, dass der

Angstzustand im Gehirn eines Hundes eine andere materielle Realisierung
hat als in meinem Gehirn, ganz einfach weil mein Gehirn anders beschaffen
ist als ein Hundegehirn. Man darf daher nicht apriorisch behaupten, dass ein
bestimmter geistiger Zustand immer und überall mit einem bestimmten Typ
von Hirnzustand identisch ist. Welcher Hirnzustand vorliegt, muss von Fall zu
Fall geprüft werden.

Die Schwäche des reduktiven Materialismus (zumindest jener Variante,
die sich auf die «type-type identity» These stützt),11 liegt darin, dass er ein allzu

starres Verhältnis zwischen geistigen Zuständen und materiellen Realisierungen

annimmt, als gäbe es nur eine mögliche materielle Realisierung für
einen bestimmten geistigen Zustand. Genau diese Schwäche ist in den
Debatten der letzten dreissig Jahre immer mehr unter Beschuss geraten.
Verschiedene amerikanische Philosophen, unter ihnen H. Putnam und N. Block,
haben daher versucht, den reduktiven Materialismus weiterzuentwickeln und
zu verfeinern. Sie haben eine Theorie entwickelt, die unter dem Stichwort
«Funktionalismus» berühmt geworden ist.12 Diese Theorie geht ebenfalls
von einem naturalistischen Zugang zum Menschen aus. Das heisst, sie erklärt
genau wie der reduktive Materialismus die geistigen Zustände immer mit
Rekurs auf zugrundeliegende Hirnzustände, und sie postuliert nicht irgendeine

immaterielle Substanz. Im Gegensatz zum kruden reduktiven Materialismus

versucht der Funktionalismus aber nicht, jeden einzelnen geistigen
Zustand auf einen Hirnzustand zu reduzieren. Er erklärt die geistigen Zustände

eines Menschen vielmehr, indem er den Menschen mit einem Computer
vergleicht.

1 ' Es gibt daneben noch die Variante, die sich auf die «token-token identity thesis»
stützt und behauptet, dass ein konkretes Vorkommnis eines geistigen Zustandes mit
einem konkreten Vorkommnis eines materiellen Zustandes identisch ist. Damit wird
natürlich eingeräumt, dass z.B. das konkrete Vorkommnis meiner Angst mit einem
anderen materiellen Zustand identisch ist als dasjenige eines Kleinkindes oder eines
Menschen aus dem dritten Jahrtausend v. Chr. Vgl. dazu Beckermann (1999), 182-185.
12 Vgl. die klassischen Darstellungen in Putnam (1975) und Block (1980) sowie eine
ausführliche Analyse in Beckermann (1999), 141-180. Freilich ist zu betonen, dass
Putnam diese Position in späteren Schriften wieder verworfen hat; siehe die Selbstkritik

in Putnam (1989).

50



Jedes komplexe System, sei dies nun ein Mensch oder ein Computer, kann
nämlich aus zwei Perspektiven betrachtet werden. Wir können einerseits die
materielle Beschaffenheit des Systems betrachten, andererseits aber auch die
besonderen Funktionen, die dieses System auszuführen vermag. So können
wir einen Computer einerseits als eine Menge von Metallteilen und
Siliziumchips beschreiben, andererseits aber auch als etwas, was zu bestimmten
Funktionen, etwa zur Textverarbeitung, fähig ist. Dabei unterscheiden wir
nicht zwei Substanzen voneinander; denn die Funktionen eines Computers
sind nicht etwas, was wir irgendeiner immateriellen Substanz zuschreiben.
Vielmehr ist es der aus Metall und Silizium bestehende Gegenstand, der
aufgrund seiner komplexen Anordnung zu bestimmten Funktionen fähig ist.
Obwohl also nur eine Substanz oder ein Gegenstand vorliegt, sind zwei
verschiedene Betrachtungsweisen zu unterscheiden: eine materielle und eine
funktionale. Denn wir können noch so genau die einzelnen materiellen Teile
und ihre Eigenschaften beschreiben, damit haben wir noch nicht erklärt, zu
welchen Funktionen das System fähig ist. Wir können auch nicht jede einzelne

Funktion mit einem bestimmten materiellen Teil identifizieren oder auf
einen solchen Teil reduzieren. Eine einzelne Funktion ist nur im Zusammenhang

mit anderen Funktionen erklärbar.
Entscheidend ist für den Funktionalismus nun die Tatsache, dass das ganze

funktionale Netz zwar auf einer materiellen Grundlage realisiert ist, dass diese

Grundlage aber variieren kann. Ob eine Anordnung von Metall und
Siliziumchips oder irgendeine andere hinreichend komplexe physikalische Anordnung

die Grundlage für ein Textverarbeitungsprogramm bildet, spielt keine
Rolle. Wichtig ist nur, dass eine Grundlage besteht, unwichtig ist jedoch, um
welche konkrete Grundlage es sich handelt. Es liegt also eine «multiple
Realisierbarkeit» der funktionalen Zustände vor. Daher kann ein funktionaler
Zustand nicht auf einen bestimmten physikalischen Zustand reduziert werden.

Vielmehr muss jeder einzelne funktionale Zustand im ganzen funktionalen

Netz betrachtet werden. In diesem Netz ist jeder Zustand durch seine kausale

Rolle definiert; denn ein funktionaler Zustand wird einerseits durch
bestimmte äussere «inputs» verursacht und hat andererseits andere Zustände
oder Handlungen als «outputs» zur Folge.

Genau nach diesem Muster ist im Rahmen des Funktionalismus das
Verhältnis von Körper und Geist zu erklären: Die geistigen Zustände sind nichts
anderes als Funktionen, die im Körper realisiert sind. Diese Funktionen sind
durch ihre kausale Rolle definiert. Zwar müssen die geistigen Zustände in
einem Körper realisiert sein; es gibt solche Zustände nicht «an sich», wie es

ja auch Computerfunktionen nicht ohne materielle Realisierung gibt. Aber es

ist nicht notwendig, dass die Zustände in einem bestimmten Körper mit einer
bestimmten physiologischen Struktur realisiert sind. Daher kann auch nicht
jeweils ein geistiger Zustand auf genau einen körperlichen Zustand reduziert
werden. Mit einer solchen Erklärung versucht der Funktionalismus offen-

51



sichtlich, einen Ausweg zwischen Skylla und Charybdis zu finden. Einerseits
soll der Cartesische Dualismus vermieden werden; geistige Zustände sind ja
nur eine Menge von funktional beschreibbaren Zuständen, die nicht einer
besonderen Substanz zuzuschreiben sind. Andererseits soll auch der
Reduktionismus gebannt werden; da die funktional beschreibbaren Zustände nur
kontingenterweise in einer bestimmten Art von Körper realisiert sind, können
sie nicht auf ganz bestimmte körperliche Zustände reduziert werden.

Diese funktionalistische Erklärung hat sich in den letzten Jahren weitgehend

durchgesetzt und ist zur vorherrschenden Erklärung avanciert. Ist sie
die perfekte Erklärung des Verhältnisses von Körper und Geist? Nun, sie
weist sicherlich einige unbestreitbare Stärken auf. Im Gegensatz zum
eliminativen Materialismus anerkennt sie die Existenz geistiger Phänomene und
will sie nicht von vornherein abschaffen oder einfach der «folk psychology»
zuschreiben. Und im Gegensatz zum simplen reduktiven Materialismus
versucht sie nicht, jeden geistigen Zustand auf einen körperlichen zu reduzieren.
Sie anerkennt die multiple Realisierbarkeit geistiger Zustände, und sie nimmt
zudem die Tatsache ernst, dass geistige Zustände zusammen ein komplexes
Netz bilden. So betrachtet ist der Funktionalismus den früheren Theorien
gegenüber sicherlich überlegen. Doch in der Philosophie gibt es leider keine
perfekten Theorien. Auch der Funktionalismus weist gewisse Defizite auf.

IV

Ein erstes Defizit des Funktionalismus liegt darin, dass er das Problem des

Bewusstseins kaum berücksichtigt. «Without consciousness» schreibt Th.
Nagel in seiner berühmten Kritik des Funktionalismus, «the mind-body
problem would be much less interesting. With consciousness it seems
hopeless.»13 Unter Bewusstsein können natürlich unterschiedliche Phänomene
verstanden werden. In diesem Zusammenhang ist nur eine besondere Art von
Bewusstsein entscheidend, das sog. phänomenale Bewusstsein. Dieses kann
am besten anhand einiger Beispiele erläutert werden. Wenn ich ein Zuckerstück

auf meine Zunge lege, habe ich unmittelbar eine bestimmte
Geschmacksempfindung, ganz unabhängig davon, ob ich diese Empfindung
beschreibe, ja ganz unabhängig davon, ob ich über adäquate Begriffe für eine
Beschreibung dieser Empfindung verfüge. Ich bin mir unmittelbar eines
bestimmten Geschmackserlebnisses bewusst. Ähnlich verhält es sich auch
mit anderen Empfindungen oder sinnlichen Eindrücken. Wenn ich eine
Cellosuite von Bach höre, habe ich ein unmittelbares Klangerlebnis, ganz
unabhängig davon, ob ich dieses Erlebnis genau beschreiben kann. Und wenn ich
einen Sonnenuntergang am Meer sehe, habe ich ein unmittelbares visuelles

13 Nagel (1979). 166.

52



Erlebnis, ganz unabhängig davon, ob ich die einzelnen Farben nun genau
beschreiben kann oder nicht. In allen diesen Fällen habe ich ein phänomenales

Bewusstsein, das kein begriffliches oder propositionales Bewusstsein
voraussetzt. Das heisst, ich habe ein unmittelbares sinnliches Erlebnis, und dieses

Erlebnis muss nicht notwendigerweise mit Hilfe von Begriffen oder
Propositionen beschrieben werden.

Entscheidend ist nun, dass das phänomenale Bewusstsein ein Phänomen
ist, das nur demjenigen zugänglich ist, der es hat. Nur ich habe ein
bestimmtes Geschmackserlebnis, wenn ich ein Zuckerstück auf meine
Zunge lege, und nur ich habe ein bestimmtes Klangerlebnis, wenn ich eine
Cellosuite von Bach höre. Natürlich können andere Leute ähnliche Erlebnisse

haben, wenn sie sich in ähnlichen Situationen befinden. Aber jeder
Mensch hat sein eigenes Erlebnis und damit auch sein eigenes phänomenales

Bewusstsein. Wenn ich ein Geschmackserlebnis habe, können andere
Menschen höchstens beschreiben, wie es zu diesem Erlebnis gekommen ist
und wie ich mich verhalte, wenn ich dieses Erlebnis habe. Aber nur ich
habe dieses Erlebnis, und nur mir ist die phänomenale Qualität dieses
Erlebnisses zugänglich. Deshalb besteht eine Asymmetrie zwischen dem
Standpunkt der ersten Person und jenem der dritten Person: Phänomenales
Bewusstsein ist nur vom Standpunkt der ersten Person aus möglich. Vom
Standpunkt der dritten Person aus lässt sich nur das beschreiben, was
diesem Bewusstsein vorausgeht und es auslöst (kausale Antezedenzien), oder
das, was diesem Bewusstsein folgt (bestimmte Verhaltensweisen), aber
nicht das Bewusstsein selbst. In diesem Punkt besteht ein gravierender
Unterschied zwischen dem phänomenalen und dem propositionalen
Bewusstsein. Denn propositionales Bewusstsein besteht nur im Erfassen
einer bestimmten Proposition. So habe ich beispielsweise ein propositionales

Bewusstsein von der Tatsache, dass die Bäume kahl sind, wenn ich die
Proposition «dass die Bäume kahl sind» erfasse. Jeder, der diese Proposition
erfasst, kann genau das gleiche Bewusstsein haben. In diesem Fall gibt es
kein besonderes Erlebnis und daher auch keine Asymmetrie zwischen dem
Standpunkt der ersten Person und jenem der dritten Person.

Was hat das Problem des phänomenalen Bewusstseins nun mit dem
Funktionalismus zu tun? Der Funktionalismus fasst geistige Zustände bekanntlich
als ein Netz von materiell realisierten Funktionen auf. Zu diesen Funktionen
zählt er das Erfassen einer Proposition ebenso wie das Erleben eines
Geschmacks oder eines Klangs. Entscheidend ist für den Funktionalismus
nur, dass all diese Funktionen durch gewisse «inputs» hervorgerufen werden
und gewisse «outputs» zur Folge haben. Funktionen sind ja, wie bereits
erwähnt, durch ihre kausale Rolle definiert. So wird etwa mein Geschmackserlebnis,

das ich vom Zucker habe, durch die Reizung bestimmter
Geschmacksnerven hervorgerufen, und es hat bestimmte andere Erlebnisse
oder Handlungen zur Folge. Wenn die kausale Rolle einer Funktion erklärt ist,

53



ist die Funktion vollständig erklärt. Diese kausale Rolle kann aber vom
Standpunkt der dritten Person aus ebensogut erklärt werden wie vom Standpunkt

der ersten Person aus. So kann eine Wissenschaftlerin, die die Reizung
meiner Geschmacksnerven und mein darauf folgendes Verhalten untersucht,
die kausale Rolle meines Geschmackserlebnisses ebensogut oder sogar besser

erklären als ich. Aus funktionalistischer Perspektive gibt es keine
grundlegende Asymmetrie zwischen dem Standpunkt der ersten Person und jenem
der dritten Person. Es geht ja nur darum, bestimmte Funktionen zu erklären,
genauso wie man auch die Funktionen eines Computers erklären kann. Bei
diesem Erklärungsansatz geht aber genau das verloren, was ich in Anlehnung
an Th. Nagel «phänomenales Bewusstsein» genannt habe. Es wird nicht
berücksichtigt, dass es eine Sache ist, eine bestimmte Funktion von einem
neutralen Standpunkt aus zu beschreiben und in ihrer Genese zu erklären,
eine ganz andere Sache aber, eine Funktion - oder besser gesagt: ein Erlebnis

- unmittelbar zu haben. Wir Menschen sind ja nicht einfach Computer, die

aufgrund bestimmter «inputs» bestimmte funktionale Zustände haben und
dann nach einem algorithmischen Verfahren in Folgezustände übergehen.
Wir erleben immer auch die Zustände, die wir haben. Und genau dieses
unmittelbare Erleben wird vom Funktionalismus nicht in Betracht gezogen.

Es gibt noch ein weiteres Problem, das der Funktionalismus kaum
berücksichtigt: das Problem der Einheit des Bewusstseins. Wenn wir einem
anderen Menschen oder uns selber ein Bewusstsein zuschreiben, so verstehen

wir darunter nicht bloss das phänomenale oder propositionale Bewusstsein

einzelner geistiger Zustände. Wir verstehen darunter immer auch ein
Bewusstsein, das die einzelnen Zustände gleichsam zusammenführt und
eine Einheit schafft. Wenn ich von mir etwa sage, dass ich ein Bewusstsein
habe, dann will ich damit nicht nur zum Ausdruck bringen, dass ich einzelne

Empfindungen bewusst erlebe oder einzelne Propositionen bewusst
erfasse. Ich will damit auch sagen, dass ich als eine Person Erlebnisse habe
und Propositionen erfasse. Dies heisst nicht unbedingt, dass es tief in mir
drin so etwas wie das Ich als eine besondere Koordinationsstelle oder gar als

eine besondere Substanz gibt.14 Dies bedeutet nur, dass in meinem Gehirn
eine Fähigkeit zur Koordination und Verknüpfung einzelner Zustände
implementiert ist. Deshalb bin ich in der Lage, mich als eine Person aufzufassen

und nicht bloss als eine lose Ansammlung einzelner aneinandergereihter

Zustände. Und deshalb bin ich auch in der Lage, ein Ich-Bewusstsein
zu entwickeln. Mein Ich-Bewusstsein ist genau dann gefährdet, wenn ich
nicht mehr in der Lage bin, mich selber als eine Person mit einem einheitlichen

Bewusstsein aufzufassen.

14 Die Anname eines «versteckten» Ichs kritisiert in der neueren Diskussion zu Recht
Dennett (1991), 412^30.

54



Diese Einheit des Bewusstseins ist im Rahmen der funktionalistischen
Theorie kaum erklärbar. Man kann gemäss dieser Theorie höchstens von
einem funktionalen Netz sprechen, und man kann zu erläutern versuchen,
wie sich die einzelnen Funktionen im ganzen Netz zueinander verhalten.
Aber es ist kaum möglich zu erklären, warum überhaupt ein einheitliches
funktionales Netz zustande kommt und warum dadurch ein Ich-Bewusstsein
ermöglicht wird. Der Funktionalismus erklärt nämlich nur die einzelnen
Funktionen, indem er ihre jeweilige kausale Rolle analysiert. Er erklärt aber
nicht, wie eine Einheit unter den einzelnen Funktionen geschaffen wird. Der
Grund dafür liegt wohl an der allzu engen Orientierung am Computermodell.
Denn bei einem Computer gibt es in der Tat keine Einheit des Bewusstseins
zu erklären. Die Software, die in einer bestimmten Hardware installiert ist, ist
ja bereits ein einheitliches funktionales Netz. Wenn wir die einzelnen
Funktionen in Relation zu den anderen Funktionen erklärt haben, so haben wir das

ganze Netz erklärt. Es wäre seltsam, darüber hinaus noch ein vereinheitlichendes

Bewusstsein anzunehmen und nach einer Erklärung dafür zu
suchen. Aber in diesem Punkt besteht eine entscheidende Disanalogie
zwischen einem Menschen und einem Computer. Ein Mensch verfügt eben nicht
nur über ein funktionales Netz, sondern auch über die besondere Fähigkeit,
alle Funktionen von einem einheitlichen Standpunkt aus zu erfassen. Genau
diese besondere Fähigkeit gilt es zu erklären.

Nach dieser kurzen Darstellung und kritischen Diskussion einiger einflussreicher

Leib-Seele-Theorien komme ich zum Schluss. Ich habe zu Beginn
erwähnt, dass Philosophinnen und Philosophen bei einer Erörterung des Leib-
Seele-Problems auf eine Begriffsklärung abzielen. Sie wollen wissen, welche
Begriffe von Leib und Seele bzw. Körper und Geist wir benötigen, damit wir die
einzelnen Phänomene, die wir normalerweise in die beiden Kategorien
«körperlich» und «geistig» einordnen und empirisch untersuchen, überhaupt
adäquat erklären können. Ausgehend von einer klassischen Begriffsklärung, dem
Cartesischen Dualismus, habe ich einige neuere Begriffsklärungen vorgestellt
und diskutiert. Freilich bin ich dabei nicht zu einem endgültigen Abschluss
gekommen. Ich bin - wie dies in der Philosophie nicht untypisch ist - eher in
eine Aporie gemündet. Das heisst, ich bin in meiner Darstellung bei Problemen
angelangt, die selbst die zur Zeit raffinierteste Theorie, der Funktionalismus,
nicht zu erklären vermag. Aber auch wenn ich kein endgültiges Ergebnis
erreicht habe, so habe ich hoffentlich doch aufgezeigt, in welche Richtung eine

adäquate Erklärung des Verhältnisses von Körper und Geist gehen sollte. Ich
möchte diese Richtung zum Schluss verdeutlichen, indem ich sechs grundlegende

Punkte festhalte, die eine Leib-Seele-Theorie berücksichtigen muss.

55



Erstens sollte eine solche Theorie den Menschen als ein natürliches
Lebewesen auffassen, das sich durch einen komplexen Organismus auszeichnet
und deshalb komplexe Zustände aufweist. Zu diesen Zuständen gehören als
eine Teilklasse auch die geistigen. Diese lassen sich kaum mit Rekurs auf
eine immaterielle Substanz erklären. Denn die Annahme einer derartigen
Substanz wirft mehr Probleme auf, als sie zu lösen vermag, und sie lässt sich

empirisch nicht belegen. Geistige Zustände sind vielmehr in naturalistischer
Perspektive zu erklären, d.h. als Zustände, die nur auf einer natürlichen,
körperlichen Grundlage möglich sind. Je komplexer die körperliche Grundlage
ist, desto komplexer sind auch die geistigen Zustände. Da die körperliche
Grundlage Untersuchungsgegenstand der Naturwissenschaften ist, muss sich
eine adäquate Leib-Seele-Theorie immer an den Ergebnissen dieser
Wissenschaften orientieren. Sie darf nicht das Produkt einer empiriefernen
«Lehnstuhl-Philosophie» sein.

Zweitens sollte eine Leib-Seele-Theorie die geistigen Zustände jedoch
nicht vollständig eliminieren und nur noch körperliche Zustände annehmen.
Ein solcher eliminativ-materialistischer Ansatz übersieht, dass es trotz der
körperlichen Realisierung der geistigen Zustände immer auch eine psychologische

Beschreibung dieser Zustände gibt, die nicht einfach mit einer
physikalischen oder physiologischen gleichgesetzt werden kann.

Drittens sollte eine Leib-Seele-Theorie auch nicht vorschnell einen
bestimmten Typus von geistigen Zuständen einfach mit einem bestimmten
Typus von körperlichen Zuständen identifizieren. Eine solche Identifizierung
lässt unberücksichtigt, dass geistige Zustände unterschiedliche körperliche
Realisierungen haben können. Das Entscheidende an einem geistigen
Zustand ist nicht die konkrete körperliche Realisierung, obwohl diese natürlich

immer eine notwendige Bedingung darstellt, sondern seine Funktion, die
er in einem ganzen Netz von geistigen Zuständen hat. Es ist somit ein holi-
stisch-funktionalistischer Ansatz zu wählen.

Viertens darf sich eine adäquate Leib-Seele-Theorie nicht einfach auf jene
Funktionen konzentrieren, die - ähnlich wie Computerfunktionen - für die
Informationsaufnahme und -Verarbeitung erforderlich sind. Wenn Menschen
geistige Zustände haben, verfügen sie immer auch über ein Bewusstsein, im
besonderen über ein phänomenales Bewusstsein. Genau dadurch zeichnen
sie sich als erlebende und nicht bloss als informationsverarbeitende Subjekte
aus, und genau dadurch unterscheiden sie sich von Computern. Deshalb wäre
es unzulässig, das Verhältnis von geistigen und körperlichen Zuständen
einfach als die Relation von Software und Hardware zu erklären. Eine
Reduktion von Mensch auf Computer trägt nicht der Komplexität des

menschlichen Bewusstseins Rechnung.
Fünftens sollte eine Leib-Seele-Theorie immer auch die Einheit des

Bewusstseins berücksichtigen, d.h. die Tatsache, dass eine Person ihre geistigen

Zustände koordinieren und sich selber als einem einzigen Subjekt

56



zuschreiben kann. Genau diese Tatsache ermöglicht das Ich-Bewusstsein,
das mehr ist als das Bewusstsein einzelner isolierter Zustände. Die Einheit
des Bewusstseins setzt nicht notwendigerweise die Existenz einer immateriellen

Geist-Substanz als Trägerin der einzelnen geistigen Zustände voraus.
Sie setzt aber sicherlich die Fähigkeit zur Koordination einzelner Zustände
voraus. Diese Fähigkeit gilt es hinsichtlich ihrer genauen Funktion und ihrer
materiellen Realisierung zu analysieren.

Sechstens schliesslich - und damit komme ich zu einem Punkt, den ich
bislang noch nicht erwähnt habe - muss eine adäquate Leib-Seele-Theorie
immer auch soziale Faktoren berücksichtigen. Denn eine Person ist nicht
einfach ein Robinson Crusoe, der auf einer einsamen Insel materiell realisierte
geistige Zustände hat. Eine Person steht immer in einem sozialen Kontext
und wird durch diesen Kontext wesentlich geprägt. Zahlreiche geistige
Zustände, die eine Person sich selber oder anderen Personen zuschreibt, sind
Zustände, die durch soziale Faktoren verursacht sind und häufig nur unter
Berücksichtigung des sozialen Kontextes analysiert werden können (man
denke etwa an Zustände wie «Angst vor Arbeitslosigkeit» oder «Hoffnung
auf beruflichen Erfolg»). Es wäre daher einseitig, bei einer Analyse des Leib-
Seele-Problems in materialistischer Manier immer nur nach dem Verhältnis
von geistigen und körperlichen Zuständen eines einzelnen Individuums zu
fragen.15 Es muss auch gefragt werden, wie die geistigen Zustände eines
Individuums sozial beeinflusst werden, und es muss weiter gefragt werden,
wie ein Individuum seine eigenen geistigen Zustände mit Hilfe sozial
geprägter Begriffe und Kategorien auffasst.

Die sechs skizzierten Punkte haben natürlich einen programmatischen
Charakter. Sie bieten keine Lösung des Leib-Seele-Problems, sondern halten
nur fest, welche Problemaspekte eine Lösung berücksichtigen müsste und

wo sie methodisch ansetzen sollte. So betrachtet mag das Resultat vielleicht
enttäuschend wirken. Aber mir scheint, bei philosophischen Untersuchungen
ist schon einiges gewonnen, wenn man weiss, wo man bei einer Problemanalyse

überhaupt ansetzen soll und welche Aspekte zu untersuchen sind. Nur
wenn man sich der Komplexität eines Problems bewusst wird, lassen sich
vorschnelle simplifizierende Lösungen vermeiden.

15 Dies betont in der aktuellen Diskussion zu Recht Baier (1997) in Abgrenzung
gegenüber individualistischen Ansätzen.

57



Literatur

Armstrong, D.M. (1968): A Materialist Theory of the Mind, London, Routledge.
Baier, A. (1997): The Commons of the Mind, Chicago & La Salle, Open Court.
Beckermann, A. (1999): Analytische Einführung in die Philosophie des Geistes, Ber¬

lin & New York, W. de Gruyter.
Block, N. (1980): «What is Functionalism?», in: idem, Readings in the Philosophy of

Psychology, Cambridge MA, Harvard University Press, Bd. 1, 171-184.
Churchland, P.M. (1981): «Eliminative Materialism and the Propositional Attitudes»,

Journal of Philosophy 78, 67-90.
Churchland, P.M. (1984): Matterand Consciousness, Cambridge MA, MIT Press.

Dennett, D. (1991): Consciousness Explained, Boston & Toronto, Little Brown &
Co.

Descartes, R. (1983): Œuvres de Descartes, hrsg. von Ch. Adam & P. Tannery, Paris,
Vrin.

Kenny, A. 1989): The Metaphysics ofMind, Oxford & New York, Oxford University
Press.

Kim, J. (1996): Philosophy ofMind, Boulder & Oxford, Westview Press.

Nagel, Th. (1979), «What is it like to be a bat?», in idem: Mortal Questions, Cam¬

bridge & New York, 165-180.
Perler, D. (1996): «Cartesische Emotionen», in: Descartes nachgedacht, hrsg. von

A. Kemmerling & H.-P. Schutt, Frankfurt, Klostermann, 51-79.
Perler, D. (1998): René Descartes, München, Beck.
Putnam, H. (1975): «Minds and Machines», in: idem, Mind, Language, and Reality,

Cambridge & New York, Cambridge University Press, 362-385.
Putnam, H. (1989): Representation and Reality, Cambridge MA, MIT Press.

Ryle, G. (1969): Der Begriff des Geistes, Stuttgart, Reclam (engl. The Concept of
Mind, London, Hutchinson 1949).

Smart, J.J.C. (1959): «Sensations and Brain Processes», Philosophical Review 58,
141-156.

Swinburne, R. (1997): The Evolution of the Soul, revised edition, Oxford, Clarendon.

58


	Das Leib-Seele-Problem aus philosophischer Sicht

