
Zeitschrift: Bulletin de la Société Fribourgeoise des Sciences Naturelles = Bulletin
der Naturforschenden Gesellschaft Freiburg

Herausgeber: Société Fribourgeoise des Sciences Naturelles

Band: 58 (1968-1969)

Heft: 3: Rapport annuel = Jahresbericht

Artikel: Christliche Anthropologie und biologische Zukunft des Menschen

Autor: Marsch, Wolf-Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-309152

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-309152
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


B) Anatexis im Grundy

Durch Hebung und Erosion wurde im westlichen Schwarzwald das kristalline
Grundgebirge freigelegt. In ähnlicher Weise ist auch in anderen Teilen Europas
das Grundgebirge erschlossen : Vom böhmischen Raum über den Schwarzwald
bis zur Bretagne liegen alte Massive frei und bilden Mittelgebirge aus Granit
und Gneis, deren Genese besonders interessant ist, da man zeigen kann, daß
sich die Gneise zu Graniten regenerieren lassen.

Die Granite drangen vor etwa 300 Millionen Jahren in die Gneise ein; die Gneise
sind also noch älter, ihr Material stammt teilweise aus den Urzeiten der Erde. -
Nun sind Granite Gesteine, gebildet durch Erstarrung aus einem Schmelzfluß.
Gneise hingegen bilden sich aus bereits vorliegenden Gesteinen (verschiedener
Herkunft) durch eine Umprägung (Metamorphose), ohne daß dabei Schmelzung
auftritt. Wenn aber im Untergrund die Temperatur bis auf etwa 700° ansteigt,
dann schmelzen die Gneise nach und nach auf, und es verwischen sich die
Grenzen zwischen Granit und Gneis.

Daher sieht man an den Felswänden alle Aulfösungsstadien der Gneise: ein
schlieriges Durcheinander von schon Erschmolzenem und noch restlich
Erhaltenem. Solche Gesteine heißen Migmatite. Der Regenerationsprozeß spielt sich
in Tiefen von 10-20 km Tiefe ab. Der Vorgang bliebe uns verborgen, wenn
nicht durch Hebungen der Erdkruste das Deckgebirge abgetragen und die
Wurzeln unserer Gebirge freigelegt würden.

E. Nickel

Christliche Anthropologie und biologische Zukunft des Menschen *

von Wolf-Dieter Marsch. Wuppertal-Barmen

I. Die Fragestellung

Fragt man danach, ob und inwiefern die Theologie überhaupt «mitreden»
kann, wenn Probleme der biologischen Zukunft des Menschen zur Diskussion
stehen, so muß man sich darüber wohl klar sein, daß sie hier in der Tat nur mit-
reden kann. Es kann sich nicht darum handeln, in naturwissenschaftliche -
medizinische, biologische, biochemische und eugenische - Fragenbereiche dilettan-
isch hineinzureden; auch nicht darum, in einer hektisch daher schwadronierenden

Publizistik im Wettlauf zum Jahre 2000 unbedingt mithalten zu wollen;
ebenfalls nicht darum, die Aussagen der Bibel auf jeden Fall als up to date zu

* Erstmals vorgetragen am 22. Oktober 1967 bei einer Tagung mit Ärzten
und Genetikern in Bad Boll. Erstmals veröffentlicht in: Pastoraltheologie, Wissenschaft

und Praxis (Pth) 58/1969, 198-212, im Rahmen eines Thema-Heftes: Biologische

Zukunft des Menschen.

189



erweisen; und schließlich nicht darum, theologisch oder gar kirchlich zu
dekretieren, was in dieser Frage einer möglichen Selbstmanipulation des Menschen
zu tun und zu lassen sei. Die Stimme der Theologie kann in einer pluralistisch
zerfaserten Kultur immer nur eine mit-argumentierende, mit-denkende sein;
und die Autorität der biblischen Traditionen, an denen wir uns gewiß «parteiisch»
orientieren, ist nicht von der Art, daß sie als eine autoritäre Weisung
angeeignet und weitergegeben, mit heutiger Lebenserfahrung vermittelt werden
könnte - auch nicht unter der Überschrift «Verkündigung an die Welt». Jene
Stimme und diese Autorität müssen vielmehr der Kommunikation, einer
dialogischen Überlegung zwischen den Wissenschaften, ideologischen Positionen
und praktisch-politischen Interessen fähig sein, um ihr Recht und ihre Wahrheit

zu erweisen. Darum wird vornehmlich das «und» im Titel der Gegenstand
meiner Überlegung sein.

Es ist immerhin ein Novum, daß dieses «und» wieder ernsthaft zur Debatte
steht. Vor einer Generation etwa gehörte es bei den Theologen (von Ausnahmen

wie Karl Heim abgesehen) nachgerade zum guten Ton, Probleme der
naturwissenschaftlichen Anthropologie oder gar der Biologie oder Biochemie
abzublenden aus dem Feld, in dem sich die Auslegung der biblischen Tradition
bewegte. Fragen des Weltbilds oder der naturwissenschaftichen Erkenntnis
sollten die theologische Denkweise möglichst wenig tangieren: Sie kreiste um
die «ganz-anders» qualifizierte Begegnung zwischen Mensch und Gott, Zeit und
Ewigkeit. Die Existenzphilosophie der zwanziger bis vierziger Jahre unseres
Jahrhunderts kam der Theologie insofern entgegen, als sie auf Kategorien -
wie Zeitlichkeit des Daseins, personale Entscheidung, Ich-Du-Begegnung, Sorge
und Weltfreiheit - basierte, die völlig unabhängig von naturwissenschaftlichen
Fragestellungen waren. Es will mir bezeichnend erscheinen, daß (wiederum
von Ausnahmen wie Pierre Teilhard de Chardin abgesehen 2) das Problem der
Evolution (sowohl der menschlichen Art als auch des Individuums in seiner
Umwelt, also der Orthogenese und der Ontogenese) in der Theologie kaum
mehr kontrovers gewesen ist. Die alte, leidige Darwin-Frage meinte man längst
hinter sich zu haben. Den «materialistischen» Marxismus diskutierte man zwar
um seiner humanitären, sozialen oder politischen Konsequenzen willen, nicht
aber in seinen sozial-anthropologischen Voraussetzungen, und naturwissenschaftliche

Anthropologie wurde kaum zur Kenntnis genommen. Man hatte
seinen Burgfrieden mit den empirischen Humanwissenschaften geschlossen.

1 Den Begriff entnehme ich einem Aufsatz von K. Rahner (Experiment Mensch.
Theologisches über die Selbstmanipulation des Menschen, in: Die Frage nach dem
Menschen. Festschr. für Max Müller zum 60. Geburtstag, Freiburg/München 1966,
45 ff.), der m. W. bisher einzigen gründlichen theologischen Erörterung des Problems,
an der ich mich im folgenden wesentlich orientiert habe.

2 Der Urwald an Literatur über P. Teilhard de Chardin muß hier unerörtert
bleiben; es sei verwiesen auf S. M. Daecke, Teilhard de Chardin und die evangelische
Theologie. Die Weltlichkeit Gottes und die Weltlichkeit der Welt, Göttingen 1967 -
den ersten gründlichen protestantischen Versuch, das Werk dieses großen Jesuiten
zu adaptieren; dazu auch auf J. Hübner (Hrsg.), Teilhard de Chardin in Antwort
und Kritik (Stundenbücher 80), Hamburg 1968.

190



Diese mochten handeln über alles Mögliche am Menschen, seine physische,
psychische oder soziale Konstitution, - die Theologie aber sollte sich darauf
beschränken, über den Menschen selbst zu Aussagen machen: über seine Existenz
coram Deo, zwischen Selbst-Verfehlung und Selbst-Erfüllung, «zwischen Nichts
und Ewigkeit» '. Die notwendig weltanschauliche Auseinandersetzung mit anderen

Wissenschaften galt als abgeschlossen, oder sie wurde als «apologetisch»
disqualifiziert - vielleicht auch darum, weil sie hierzulande noch einmal mehr
durch den Faschismus diskreditiert war.

Diese relative Gleichgültigkeit gegenüber den Humanwissenschaften dürfte
aus theoretischen wie praktischen Gründen kaum länger mehr so haltbar sein :

Theoretisch nicht, seitdem die existenzphilosophische Engführung der Anthropologie

als eine solche erkannt und entlarvt ist : der anthropologische Entwurf
Arnold Gehlens 2 (mag man ihm im einzelnen zustimmen oder nicht) zeigt
zumindest, daß die Umwelt-Bestimmtheit und Welthaftigkeit des Menschen auch
sein Existieren bedingt und bestimmt. Dies hat man in der klassischen Anthropologie

(von Herder bis Fichte, von Hegel bis Nietzsche) auch wohl immer gewußt :

der Mensch - das instinktarme, «nichtfestgestellte Thier», das sich erst
gesellschaftlich, durch Anpassung an die Umwelt, die Bedingungen seines Überlebens
und Stabilisierungen seiner Triebstruktur erarbeiten muß, seine «Natur» dabei
stets transzendierend. Gewichtiger noch scheinen die praktischen Anstöße, die
zu einer Überprüfung mancher existenzphilosophischer Maximen nötigen.
Bislang stehen Theologie und Kirche noch ziemlich ratlos vor einer ganzen Kette
von Fragen, die einfach dadurch gestellt sind, daß wir uns (in Deutschland
forciert erst seit den fünfziger Jahren) in die technisch-wissenschaftliche Zivilisation
einleben müssen: Die «Schöpfung» genannte Welt wird als Umwelt und damit
als ein Machwerk des Menschen bewußt, und der Mensch selbst als Gottes
Geschöpf beginnt sich als eine Aufgabe der Produktion, der Selbst-Produktion
zu durchschauen 3.

1 So der Titel eines bekannten Essay-Bands des von der frühen Bultmann-Schule
geprägten Philosophen H. Jonas, Zwischen Nichts und Ewigkeit. Zur Lehre vom
Menschen (Kl. Vandenhoeck-Reihe 165), Göttingen 1963.

2 A. Gehlen, Der Mensch, 'Bonn 1962 — mit der Ausgangsthese: «Schon die
Weltoffenheit (des Menschen) ist... grundsätzlich eine Belastung. Der Mensch unterliegt einer
durchaus untierischen Reizüberflutung, der «unzweckmäßigen» Fülle einströmender
Eindrücke, die er irgendwie zu bewältigen hat. Ihm steht nicht eine Umwelt instinktiv
nahegebrachter Bedeutungsverteilung gegenüber, sondern eine Welt — richtig negativ
ausgedrückt: ein Überraschungsfeld unvorhersehbarer Struktur, das erst in «Vorsicht»
und «Vorsehung» durchgearbeitet, d. h. erfahren werden muß. Schon hier liegt eine
Aufgabe physischer und lebenswichtiger Dringlichkeit : aus eigenen Mitteln und eigentätig

muß der Mensch sich entlasten, d. h. die Mängelbedingungen seiner Existenz eigentätig

in Chancen seiner Lebensfristung umarbeiten» (36).
3 Vgl. als prägnante Zusammenfassung dieser Situation etwa H. Schelsky, Der

Mensch in der wissenschaftlichen Zivilisation (jetzt in: Auf der Suche nach Wirklichkeit.

Gesammelte Aufsätze, Düsseldorf 1965, 439 ff.), im Anschluß an I.Kant: «Kant,
der meiner Meinung nach immer klarer als der ursprüngliche Philosoph der modernen
Technik hervortreten wird, hat die entscheidende Wahrheit der Moderne durchgesetzt,

daß wir erkennen, weil wir konstruieren; die Rekonstruktion der Welt aus unserer

191



Nur wenige, längst bekannte Beispiele: Das Problem der Geburtenregelung
stellt die Breite unserer Bevölkerung vor die Frage, was denn nun der «Natur»
und damit dem Wesen des Menschen gemäß sei, wie weit und mit welchen
Mitteln er in diese Natur eingreifen dürfe (zumal er es längst tut). Oder die Frage
nach Sozialordnungen, die schöpfungsgemäß und darum dauerhaft und menschlichem

Zugriff entzogen wären: sie ist seit der Erfahrung eines pervertierten
Staates und allerlei völkischer Faselei diskreditiert, und man schwankt nun
unschlüssig zwischen einer pragmatischen Abwertung aller Ordnung angesichts der
im Glauben akzeptierten «Herrschaft Christi» 1 und einer diffusen Rettung von
Inseln des unwandelbaren Göttlich im Strom der Wandelbarkeit sozialer
Institutionen, — sei es, daß man die Familie, das Eigentum, Volk, Heimat oder Vaterland

ausgeklammert sehen möchte aus dem Zwang zum sozialen Wandel 2.

Schließlich die Frage nach den Veränderungen unserer Arbeitswelt durch
kybernetische Technik : Wenn der Mensch zusehends von den Produkten seiner Hände
und seiner Intelligenz zurücktreten und Maschinen für sich arbeiten lassen kann,
dann verändern sich für ihn einige Perspektiven : auf seine Arbeits-Mentalität,
auf sich selbst als schöpferischen Anreger von kybernetischen Prozessen und auf
Gott, den fabricator et consumator mundi3.

Mit den Fragen nach einer möglichen oder gar notwendigen Manipulation
der menschlichen Art aber dürfte die existenzphilosophische Reduktion noch
einmal mehr fraglich geworden sein. Wiederum nur einige beispielhafte Fragen :

Ist etwa, wie Friedhelm Schneider postuliert4, unsere Rede vom Tod, von des
Menschen Sterblichkeit, nicht mehr länger (wie wir das seit dreitausend Jahren

gewöhnt waren) «naturnotwendig mit dem Begriff des organischen Lebens

Erkenntnis ist dann nur noch das notwendige praktische Widerspiel zu dieser
theoretischen Grundaussage über das Wesen des menschlichen Geistes. Indem die menschliche

Erkenntnis als analytische Wissenschaft sich als die praktische Synthese des
Erkannten oder als angewandte Wissenschaft immer mehr in die Schöpfung, in die
Konstruktion einer neuen Welt auslegt, wird der Mensch selbst mehr und mehr sein
eigenes Handlungsobjekt und sein eigener Erkenntnisgegenstand. Es wird ja nicht
nur «Natur» neugeschaffen und verändert, sondern diese Art Produktionstechniken
richten sich ja längst auf eine Umkonstruktion und Neuformung des Menschen
selbst in seinen leiblichen, seelischen und sozialen Bezügen; und diese «künstliche»
Veränderung des Menschen erweist sich mehr und mehr als die eigentliche Voraussetzung

des Fortschritts der «Gütertechniken»» (448 f.).
1 Vgl. als typisch für diesen, aus dem weiteren Umkreis K. Barths hervorgegangenen

Pragmatismus den Band : Unter der Herrschaft Christi, München 1961 (bes. E. Wolf
und J. L. Hrohâdka, 56 ff.); E. Wolf, Ordnung und Freiheit. Zur politischen Ethik
des Christen (Unterwegs 18), Berlin 1962; J. M. Lochman, Herrschaft Christi in der
säkularisierten Welt (Theol. Stud. 68), Zürich 1967. Zu einer Erörterung der durch
Naturwissenschaft und Technik gestellten Probleme christlicher Anthropologie kommt
es in dieser Tradition kaum.

2 Vgl. neuerdings das nur bedauernswerte Pamphlet von A. Evertz, Der Abfall der
evangelischen Kirche vom Vaterland, Velbert/Kettwig 1965.

3 Was dies für eine christliche Theorie der Arbeit bedeutet, habe ich in Pth 5^/1967,
170 ff. auszuführen versucht.

4 So F. Schneiders These in: Pth 57/1968 S. 181.

192



verknüpft», wenn man mindestens potentiell in die Lage kommt, Lebens-Vorgänge

stillzulegen und dadurch zu konservieren Besteht etwa Sünde nur in der

Verfehlung gegenüber Gott, wenn abzusehen ist, daß die Menschheit in die Lage
kommt, bzw. schon ist, ihre Lebens-Apparatur selbst ad bonum vel ad malum
zu verändern Schließlich : behält die Rede von der offenen Zukunft, vom
Zukommen Gottes - in der Theologie neuerdings mächtig angeschwollen, seitdem
der Gedanke an einen supranatural und frei in den Weltzusammenhang
eingreifenden Gott schwierig, wenn nicht unmöglich geworden zu sein scheint -
ihren Sinn, wenn wir zu ahnen beginnen, daß diese angeblich nur erhoffbare
Zukunft längst besetzt ist und auch besetzt werden muß von futurologischen
Planspielen, prognostischer Orientierung, auch zur Beeinflussung der menschlichen

Art? Muß nicht das noch Unmögliche gedacht, dem rationalen Kalkül
unterworfen w-erden, damit das Mögliche möglich wird 2?

Um die Situation angesichts solcher Fragen zu charakterisieren, scheint es

nicht übertrieben, sich mit Karl Rahner zu vergegenwärtigen:
«Das Neue an dem, was wir bedenken, ist nicht die Tatsache, daß der

Mensch der faber sui ipsius ist, sondern daß diese Grundverfassung des
Menschen heute in einer ganz neuen Weise geschichtlich in Erscheinung tritt. Die
Möglichkeit der transzendentalen Selbstmanipulation des Menschen gewinnt
erst heute und irreversibel eine deutliche geschichtlich kategoriale Erscheinung.
Das will sagen: das Bleibende, die echte, radikale, Ewigkeit schaffende
Selbstmanipulation des Menschen bewegte sich bisher fast allein im Gebiet der kontemplativ

metaphysischen und glaubenshaften Erkenntnis und der sittlichen
Entscheidung auf Gott hin, verschwand also, wenn man so sagen darf, indem sie

entsprang, auch schon in das Geheimnis Gottes hinein Jetzt aber tritt diese
transzendentale Selbstmanipulation des Menschen deutlich (wenn auch letztlich
theologisch zweideutig bleibend) in Erscheinung. Der Mensch schafft sich nicht
mehr bloß als sittliches und theoretisches Wesen vor Gott, sondern als irdisch
leibhaftiges, geschichtliches Wesen. Die passiv biologische Evolution wird
(wenigstens anfanghaft) weitergeführt durch eine aktive kulturelle Evolution,
die aber seine biologische selbst fortführt und nicht nur äußerlich und
zusätzlich ist, und diese Selbstmanipulation ist nicht nur, wie bisher fast
ausschließlich, die unreflex getane, sondern die reflex geplante, systematische,
gesteuerte. Der Mensch ist nicht mehr bloß auf Ewigkeit, sondern auf
Geschichte als solche selbst hin der sich selber Tuende. Aber gerade so erscheint,
was er immer schon war. Was er immer ist vom Grunde seines transzendentalen,
geistigen Freiheitswesens her, ergreift nun auch seine Physis, Psyche und Sozialität

und kommt als solches in diesen Dimensionen zur ausdrücklichen
Erscheinung» 2.

Das Problem der christlichen Anthropologie kann, wie mir scheint, kaum

1 So W. Wieser, in: R. Schmid/W. Beck (Hrsg.), Geplante Zukunft? Perspektiven
für die Welt von morgen (Kl. Vandenhoeck-Reihe 239-41), Göttingen 1966, 80: «Eine
Prognose über die Zukunft der Menschheit kann zu einem Faktoren werden, der gerade
diese Zukunft bestimmt ». Vgl. den ganzen Aufsatz : Liber genetische Manipulation, 65 ff.

2 K. Rahner, a. a. O. (S. 10, Anm. 1), 55 f.

193



schärfer gefaßt werden als in diesen Sätzen : Von einer transzendental sittlichen,
religiösen, ausschließlich auf Gott gerichteten Freiheit des Menschen hat diese seit
je gehandelt. So zu denken scheint jedoch nicht länger mehr sinnvoll, wenn dabei
unreflektiert bleibt, was homo faber mit seiner Welt und mit sich selbst, bisherige
Möglichkeiten transzendierend, tut. Erst indem wir die Möglichkeiten,
Ambivalenzen und Konsequenzen unseres planenden Tuns bedenken lernen, behält
die Rede von einem frei sich vor Gott verantwortenden, sich verfehlenden
oder erfüllenden Mensch-Sein ihren Sinn. Vor fast zweihundert Jahren mußte
Kant sich an die Postulate der praktischen Vernunft halten, um Gott als Garanten

des guten Willens und eines erhoffenswerten Endzwecks der Welt zu
erweisen; wir aber müssen uns an die technische Vernunft halten, damit «Freiheit
vor Gott», die Verantwortung vor einem anderen als wir selbst, gerechtfertigt
und begründet werden kann.

Ist diese These richtig, so läge die Aufgabe christlicher Anthropologie in dem
hier interessierenden Gesprächsbereich in einem Dreifachen, und nur dies soll im
folgenden erörtert werden: Erstens wäre kritisch zu prüfen, was sich in jenen
Ansätzen zu einer bewußten und gesteuerten Selbstmanipulation für ein
Entwurf menschlichen Daseins erkennen läßt: was jene Selbstmanipulation, ins
Bewußtsein nicht nur der Fachwissenschaftler gerückt, mit dem Menschen als
Gottes Geschöpf «anrichtet», was für ideologische Implikationen sie birgt. Es

gilt, in der Sprache der theologischen Tradition formuliert, von dem Phänomen
der Erbsünde in dieser dem Menschen überantworteten Freiheit zu handeln.
Zweitens wäre diese Freiheit positiv zu konfrontieren mit dem, was in der Bibel
über des Menschen Welt-Freiheit, wie sie ihm als Gottes Geschöpf zukommt,
ausgeführt ist. Es ist also über des Menschen Gottebenbildlichkeit zu handeln.
Und schließlich steht drittens die Frage nach dem Wohin dieser Freiheit zur
Diskussion : nach den Zielen einer bewußt gewordenen, gewollten und geplanten
Evolution. Es wäre dies, der theologischen Tradition gemäß, das Problem der

Eschatologie : die Frage nach einer letztgültigen Zukunft, die in der anderen nach

möglichen und unmöglichen Zielvorstellungen verborgen ist. Methodisch gehe
ich also so vor, daß ich die mit der Zitierung Karl Rahners angedeutete Situation
gleichsam zurückzuspiegeln suche in bekannte Problembereiche der biblischen
Anthropologie; damit ist nichts anderes intendiert, als was die Autoren der
heiligen Schrift auch getan haben: in dem weltbildlich vorgegebenen Rahmen
ihrer Zeit werden bestimmte Wahrheiten über des Menschen Dasein vor Gott,
die immer per traditionem überkommen sind, neu interpretiert.

194



II. Erbsünde

Die Rede von einer «Erbsünde», in der christlichen Tradition allzu lange nur
ausgelegt als Verlust der Unsterblichkeit oder als der durch die Zeugung weiter
vererbte Hang der Begehrlichkeit (concupiscentia), von den Evangelischen in
der Reformation verstanden als Mangel an Ehrfurcht vor und an Vertrauen zu
Gott (CA II: «sine metu Dei, sine fiducia»), besagt nach dem alttestamentlichen
Text (Gen 3) vor allem, daß jenes mythisch ursprüngliche Menschenpaar nach
den Früchten eines «Baumes der Erkenntnis» greift (vom «Baum des Lebens»
ist nur Gen 2,15 ff. und 3,24 die Rede, nicht aber in der eigentlichen Sündenfall-
Geschichte) : es gibt unter den anderen Bäumen in jenem, als Oase in der Wüste
gedachten Garten Eden einen Baum, der dem Menschen als eine Grenze, als
de-finitio gesetzt ist ; denn « Erkenntnis des Guten und Bösen », - das bedeutet die
praktisch realisierte (und nicht nur die theoretisch proklamierte) Allwissenheit,
die unreflektierte Grenzenlosigkeit, die bewußte Mißachtung eines Gegenübers,
vor dem Leben verantwortet wird. Und die beiden Menschen mißachten
tatsächlich diese Grenze - in ihrer freien, eigenen Tat; gar nicht etwa schicksalhaft
verführt, höchstens hineingeredet durch die listige Schlange, die der weiblichen
Neugier überlegen ist, und der Mann macht getreulich mit. Beide, Mann und
Frau, denken: so schlimm kann dieses Grenz-Überschreiten doch nicht sein. Der
Wunsch und die Verheißung des «eritis sicut Deus» - nach Ernst Bloch die
eigentliche «Frohbotschaft des christlichen Heils» l und nach Karl Rahner ein
erster Akt der Selbstmanipulation - «hatte irreversible Folgen,... inaugurierte
einen Prozeß, hinter dessen Anfang die Menschheit nicht mehr zurück kann»;
er initiiert eine «einbahnige, nicht umkehrbare Geschichte»2.

Diese Irreversiblität hat mythologisch ihren Ausdruck dann darin gefunden,
daß die Bibel den normalen Zustand des Menschen als Folge und zugleich
Strafe dieses Sündenfalls schildert: Entfremdung zwischen Mensch und
Mitmensch (Scham über Nacktheit, Konflikt zwischen den Generationen, «Vater und
Mutter verlassen, dem Weib anhängen»), Entfremdung zwischen dem Menschen
und seiner physischen Konstitution (Sterblichkeit, «mit Schmerzen Kinder
gebären», mühevoll und vergeblich arbeiten) und Entfremdung im Umgang mit
der außermenschlichen Natur («Disteln und Dornen» wird der Acker
hervorbringen, Wüste wächst wieder in die Oase hinein). In der Vorstellungswelt jener
Halbnomaden ist dies eindringlich geschildert. Wesentlich scheint: durch ein
ganz normales Verhalten - Neugier, Skepsis, «na, wir wollen mal zusehen» -
wird irreversibel Geschichte gemacht, initiiert; eine Geschichte, deren signa
nunmehr sind: Schmerz, Leid, Vergeblichkeit, Hinfälligkeit, Kampf, Haß,
Nichtigkeit, Fremdheit - signa, deren Nicht-von-Gott-gegeben-Sein das alte Israel
mit jenem Mythos vom Sündenfall hat erklären wollen.

Was besagt die so interpretierte Rede von der Erbsünde in unserem
Zusammenhang? Es fragt sich: Was für ein Ethos ist bei denen zu erkennen, die
an einer Selbstmanipulation der menschlichen Art arbeiten Wäre es mit der

1 E. Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Bd. 3, Berlin 1959, 379.
2 K. Rahner, a. a. O. 61.

195



Reaktion Evas zu vergleichen : «so ernst kann er es doch nicht gemeint haben», -
dann aber, sobald die irreversiblen Fakten geschaffen sind, mit beider Reaktion :

«nein, ich bin es nicht gewesen, die Frau gab mir die Frucht», «die Schlange hat
mich überredet» - also mit den Folgen des Tuns nichts zu tun haben wollen?
«Lauscht man lieber der Zukunftsmusik, anstatt sich über die genetischen
Folgen konkreter, politischer und ökonomischer Entscheidungen Gedanken zu
machen» '? Diese Sünde besteht ja nicht einfach, wie häufig gesagt wird, in
Hybris, Aufstand gegen Gott, Eigenmächtigkeit - wir können unsere Kultur
nicht anders als eigenmächtig gestalten, etsi Deus non daretur! -, wohl aber in
einem noch mangelnden Bewußtsein dafür, daß die geschichtlichen Folgen einer
«künftige(n), gezielte(n) Großmanipulation der Menschheit selbst irreversible,
irreparable» sein können, «hinter die (dann) keine weitere Selbstmanipulation
mehr zurückkommt» 2.

Was bedeutet dies? Es gilt, darauf zu achten, welche Motivationen und
Spekulationen sich in den Forderungen nach einer forcierten Evolution artikulieren

- etwa den Symposien «Man and his Future» (London 1962), «The Control
of Human Hereditarv and Evolution» (Delaware/Ohio 1963) oder «Genetics and
the Future of Man» (St Peter/Minnesota 1965) 3. Sie sind gewiß motiviert durch
die Sorge «um Zustand und Aussichten des menschlichen Genotypus» *'. Da
eine natürliche Selektion (durch Kriege, Seuchen, hohe Sterblichkeit) infolge
nicht entwickelter medizinischer Kunst5 ausfällt, ist der Mensch genötigt, in
einer Art von Prothesenkultur, zudem in unerhört angewachsener Zahl, sein
Dasein zu fristen, gar zu verbessern. Und so scheint es nur folgerichtig, daß
er auch seiner eigenen Natur steigende Aufmerksamkeit zuwendet, den genetischen

Code entschlüsselt, um auf seine Art einzuwirken und sich dadurch besser

an die von ihm geschaffene Umwelt anzupassen. Es liegt in der Logik der Sache :

Nachdem das « Mängelwesen» Mensch erst einmal begriffen hat, daß es sich Welt
als seine Umwelt schaffen muß, kann es nicht vor sich selbst haltmachen, sondern
muß auch die eigene Art als ein Produkt seiner kulturschaffenden Tätigkeit
erkennen und verändern lernen. Als Subjekt ist es zugleich auch zu seinem
Objekt geworden - ein Wesen, das «seine Natur aktiv bildet und gestaltet und sie

nicht einfach als schlechthin kategorial fixe Größe vorauszusetzen hat» 6. Die
Rede von einer fix und fertigen menschlichen «Natur» ist spätestens nunmehr

1 F. Vogel, fst mit einer Manipulierbarkeit auf dem Gebiet der Humangenetik zu
rechnen? Können und dürfen wir Menschen züchten?, in ZEE 12/1968, 157 ff.
Zitat dort 173.

2 K. Rahner, a. a. O. 62
3 Dt. der von R. Jungk/H. J. Hundt hrsg. Band der CIBA-Konferenz, Das

umstrittene Experiment: Der Mensch. Elemente einer biologischen Revolution, München
1966; über die Bewertung dieser drei Konferenzen vgl. F. Vogel, a. a. O. 158 ff.

4 So J. B. Lederberg, in: Das umstrittene Experiment, a. a. O. 293; Lederbergs
und H. J. Mullers Vorschläge für eine genetische Steuerung - durch Speicherung
von Samen und Eizellen, freie Samenwahl - waren wohl die umstrittensten jenes
Symposiums.

5 Dazu W. Wieser, a. a. O. 74.
6 K. Rahner, a. a. O. 58.

196



aufzugeben, seitdem «die Entwicklung der modernen Biologie» zum «säkulare(n)
Ereignis unserer Jahrhundertmitte» geworden ist - bislang nur noch relativ
unbeachtet '. Der genetische Code ist theoretisch entschlüsselt, wenn es auch
wohl praktisch noch unübersehbare Schwierigkeiten macht, aktiv in ihn
einzugreifen.

Der Biologe Joshua Lederberg konstatierte zwei Jahre nach dem spektakulären

Londoner Symposion etwas zurückhaltender fünf Richtungen, in denen
«euphenische» (das heißt für die Entwicklung der menschlichen Art gute und
notwendige) Maßnahmen notwendig werden: 1. Die Praxis der Organverpflanzung

erfordert eine «rechtliche und moralische Ordnung für diesen neuen
'Markt'»: 2. Die Organprothetik, in ihrer Bedeutung längst erkannt, ist noch
nicht weit genug vorangetrieben; 3. die Fortschritte in der Biochemie bringen
eine sprunghaft anwachsende Lebenserwartung mit sich und eben dadurch
erhöht sich der «Umfang der zur Erhaltung eines bestimmten Individuums
erforderlichen Kosten»; 4. die Aussichten für eine Behandlung und «Änderung
des in der Entwicklung befindlichen Gehirns» (beim Emmyo bzw. Kleinkind)
können zu einer Verbesserung der Erbsubstanz führen; 5. «die 'klonale' (das
heißt ungeschlechtliche) Fortpflanzung durch KernVerpflanzung» (von Samen
in Eizellen) ermöglicht eine gezieltere Beeinflussung des Genotyps. All dies
bereitet sich vor, und Lederberg meint abschließend, skeptisch über die politische
Durchsetzbarkeit wissenschaftlicher Erkenntnisse: «Die Biologie ist zu wichtig,
als daß man sie nur den Biologen überlassen könnte» 2.

Die ethische Frage nach Erbsünde bei derartigen Perspektiven dürfte
darin bestehen, ob die gewiß sehr begreiflich und human motivierte Sorge um
die Überlebenschancen der menschlichen Art auch begleitet sind von der anderen

Sorge, was man mit deren möglicher Veränderung irreversibel anrichtet -
bisher nur wenigen Fachleuten durchschaubar. In der Popularliteratur aber wird
die Vision von einem homo superior et sapientissimus bereits kräftig ausgemalt :

Er soll klüger sein, schmerzloser und länger leben, psychische Defekte und
Todesangst sollen ihn nicht mehr quälen, physische Unvollkommenheiten und
aggressive Stauungen ihn nicht mehr hindern, sich - angepaßt an die technische
Umgebung - harmonisch und glücklich zu entfalten 3. Das stereotype «be

happy» der amerikanischen Alltags-Pädagogik könnte auch zur Maxime eines

eugenisch geregelten Lebensstils werden, der nun wirklich die in der Bibel
gemeinte «Grenze» überschreitet; der nämlich nicht mehr (um ein Vvrort Hegels
aufzunehmen) «dem Negativen ins Angesicht schaut, bei ihm verweilt» 4, nicht

1 F. Vogel, a. a. O. 157.
2 In: R. Jungk/H. J. Mundt (Hrsg.), Unsere Welt 1985, München 1968, 40 f.;
3 Vgl. z. B. P. Lüth, Schöpfungstag und Mensch der Zukunft, Düsseldorf/Köln 1965,

316 ff. ; zurückhaltender bleibt H. Schirmbeck, Ihr werdet sein wie Götter, Düsseldorf/
Köln 1966, etwa 342: «Die Wissenschaft kann uns keine neuen ethischen Normen
geben.» Aber der globale Verweis auf «ethische Genies im Range eines Buddha oder
Christus» (352) nützt da auch wenig; vielmehr muß man darauf sehen, wie durch solche
Populärwissenschaft schon Bewußtsein geprägt, also selbst «ethische Normen» gesetzt
werden.

4 G. W. F. Hegel, Phänomenologie des Geistes, Jub. Ausg. Bd. 2, 34.

197



mehr die destruktiven Folgen menschlichen Tuns zu verantworten vermag,
nicht mehr die Kehrseite des Prometheus-Geschicks (dem gewiß niemand
entrinnen kann und will) sehen will. Umsichtiger meinen darum andere mit der
Sache Beschäftigte: «Weil wir die mögliche Bedeutung eugenischer Maßnahmen
noch gar nicht überblicken, müssen wir uns mit diesem Thema beschäftigen» l.

Weil man in die psychische, in die embryonale und vielleicht sogar in die
genetische Entwicklung einzugreifen vermag, muß man die möglichen politischen
Folgen genau durchkalkulieren - etwa Züchtungszentren in der Hand totalitärer

Staaten 2. Wir wissen nicht, was wir tun, - wir müssen aber eben darum
mehr wissen, um das Richtige und Mögliche zu tun! In einer solchen Maxime
wäre wohl etwas von dem Respekt vor der «Grenze» lebendig, die mit der
Paradies-Geschichte symbolisiert ist.

«Wenn man die radikale ontologische Verschiedenheit des Guten und des
Bösen versteht, also begreift, daß das Böse letztlich doch gerade die Absurdität
des Wollens des, weil Wesen- und Sinnlosen, Unmöglichen ist, dann gibt es in
einem letzten Verstand eben doch nichts, was der Mensch wirklich kann und
doch nicht darf, so daß umgekehrt gilt : was er wirklich kann, soll er auch ruhig
tun. Die Aufgabe des wirklich lebendigen Moralisten wäre also, dem Menschen
von heute zu zeigen, daß, wo er wirklich nicht darf, es auch im letzten - selbst
heute-nicht geht (auch kategorial, innerweltlich nicht!) daß solche
Selbstmanipulationen im Ganzen und auf die Dauer in das wesenswidrige Absurde
sich verirrt»3.

Dies wäre also hier die Funktion der christlichen Lehre von der Erbsünde :

aufzuzeigen, was «nicht geht», weil man es im Blick auf die unkalkulierbaren
Folgen nicht kann und darum nicht darf. Als Christ könnte man hier vielleicht
freier sein von ideologischen Implikationen, humanitären Wunschträumen und
eilfertigen Weltverbesserungsvorschlägen - um des Menschen willen. Und man
wäre zugleich realistischer als in manchen Vermutungen über den künftigen
homo sapientissimus, der spontan und freudig etwa die Möglichkeiten künstlicher

Samenwahl nutzt, um seinen Beitrag zum Wohl einer neuen, schöpferischen,

intelligenten und wahrhaft demokratischen Menschheit zu leisten 4.

1 W. Wieser, a. a. O. 78.
2 Darauf verweist F. Vogel, a. a. O. 170.
3 K. Rahner, a. a. O. 59 f.
4 Vgl. etwa das Ethos, das H. J. Muller (a. a. O. Anm. 16, 288 f.) künftigen

Generationen unterstellt: «Es gibt heute schon Menschen, die diese Möglichkeiten für ihre
Familie freudig nutzen würden. Es gibt Leute, die stolzer sind auf das, was sie

planvoll mit ihrem Hirn und ihren Händen sshaffen, als auf das, was sie mehr oder
weniger reflexhaft mit ihren Lenden erzeugen, und die ihren Beitrag zum Wohle ihrer
Kinder und der Menschheit im allgemeinen für wichtiger halten als die Vermehrung
ihrer eigenen genetischen Besonderheiten Alle Menschen schätzen im Grunde
schöpferische Kräfte, Weisheit, Brüderlichkeit, Freundlichkeit, Aufgeschlossenheit,
Ausdrucksfähigkeit, Lebensbejahung, Mut, Willenskraft, Langlebigkeit.» - Oder was
für ein «Menschenbild» steckt hinter einer — natürlich fiktiven - Voraussage aus dem
Jahre 1966, die H. Kahn/A. Wiener (Ihr werdet es erleben. Voraussagen der Wissenschaft

bis zum Jahre 2000, Wien/München/Zürich 1968, in dem sonst recht aufschluß-

198



III. Gottebenbildlichkeit

Die Bibel sagt, daß Gott den Menschen geschaffen habe als ein «Schnitzbild»,
das ihm, dem «Vorbild» ähnlich sei (Gen 1,28), begabt zur Herrschaft über die
nicht-menschliche Kreatur, «wenig geringer gemacht als die elohim» (Ps 8,8),
teilhabend am Werk der Schöpfung. Diese Gottebenbildlichkeit des Menschen -
in der theologischen Tradition (auf Grund einer Fehlübersetzung von zëlëm und
demüt) lange ausgelegt als seine Ausstattung mit einer nur dem Urständ eigenen
«similitudo Dei» (Freiheit, Unsterblichkeit, Einheit mit Gott) und mit einer
dem geschichtlichen Mensch-Sein eigenen formal-sittlichen «imago Dei» (der
Ansprechbarkeit auf das sittlich Gute) - galt in der protestantischen Theologie
als völlig korrumpiert: durch des Menschen eigenmächtiges Sein-wollen-wie-
Gott, Hybris, Autonomie - aufbewahrt allenfalls in der Fähigkeit, in den
«weltlichen Dingen» Gottes Schöpfung schlecht und recht - und darum konservativ! -
zu bewahren. Allein in Christus, den ja das Neue Testament mehrfach als «Ebenbild

Gottes» apostrophiert (2. Kor. 4,4 ; Kol 1,15), schien jede Teilhabe an Gottes
Schöpfermacht aussagbar zu sein: vermittelt exklusiv in ihm, dem die alte
Kirche dann das Attribut einer «göttlichen Natur» zugeschrieben hat, um diese
Teilhabe an Gott gedanklich zu fassen.

In der evangelischen Ethik ist diese Herrschaft des Menschen über die Kreatur,

sein Verantworten von Welt - «dominamini!» - zu einer immer bestimmenderen

Grundmelodie in allen Erörterungen über ein Ethos in der säkular
gewordenen Kultur geworden *. Ja, man hat die Geschichte der
naturwissenschaftlich-technischen Weltbeherrschung als eine in sich notwendige Konsequenz
aus dem christlichen Glauben an Gott den Schöpfer zu erweisen versucht 2

:

Jener für die antike Kultur wohl einzigartigen Hervorhebung des Menschen
über die entgötterte Natur entspricht grundsätzlich eine machbare, berechenbare,

veränderbare und technisch nutzbare Welt. Man behielt aber - und durchaus

begreiflich! — Hemmungen, diese Machbarkeit in zwei Richtungen
auszudehnen, die heute im Bereich des Möglichen liegen: einmal in Richtung auf eine
erst im Eschaton fertige, vorläufig aber noch höchst unvollendete Schöpfung,

reichen Kapitel «Die biologische Zukunft des Menschen», 122, Zitat dort 128) gewiß
als «ausgefallen» und «übertrieben» registrieren?: «In nur 10 bis 15 Jahren könnte
eine Hausfrau in ein bestimmtes Geschäft gehen, verschiedene Päckchen, ähnlich
jenen, in denen Blumensamen verkauft werden, durchsehen, und auf diese Weise ihr
Kind nach der Etikette auswählen. Jedes Päckchen enthält einen eingekühlten, einen
Tag alten Embryo, und auf der Etikette kann der Käufer die Haar- und Augenfarbe,
die zu erwartende Körpergröße und den Intelligenzquotienten ablesen. Auch wird eine
Garantie gegeben, daß der Embryo keine Vererbungsmängel hat. Die Frau trägt den
ausgewählten Embryo zu ihrem Arzt und läßt ihn sich einpflanzen. Hierauf wächst er
neun Monate in ihrem Körper wie ihr eigenes Kind.»

1 Zwei sonst so verschiedene Theologen wie E. Wolf (z. B. in: ZEE 6/1962, 1 ff.,
bes. 14 f.) und F. Gogarten (Verhängnis und Hoffnung der Neuzeit, Stuttgart 1953
u. a.) stimmen in dieser Hervorhebung des «dominamini» jedenfalls überein.

2 Vgl. bes. C. F. v. WeizsÄCKER, Die Tragweite der Wissenschaft, Bd. 1, Stuttgart
1964, wo dieser «rote Faden» in der Geschichte der Naturwissenschaft aufgewiesen ist.

199



an deren Werden der gottebenbildliche Mensch selber mitarbeitet: Schöpfung
also als der naturwissenschaftlich-technische Welt-Prozeß, vollendet erst in der
völligen Humanisierung unserer Welt; allein Pierre Teilhard de Chardin hat
diese Konsequenz gezogen: in seinen Visionen einer sich durch Noogenese
«einrollenden», zusammenwachsenden und erst im «Punkt Omega» vollendeten
Schöpfung, an welcher der in Christus geheiligte Mensch mitarbeitet. Mystische
Christus-Frömmigkeit und aktivistisch-schöpferische Welt-Gestaltung gingen für
Teilhard ineinander über. Diese Konsequenz haben mit ihm nur wenige gezogen,

- erst zögernd beginnt man, ihr allmählich nachzugehen, ihr Recht gegenüber
manchen in der Tat schwer einsichtigen Spekulationen Teilhards zu erkennen '.
Und noch in einer anderen Richtung ist man höchst zurückhaltend geblieben :

daß nämlich der Mensch selbst in diesen subjektiv-objektiven Prozeß der
unvollendeten Schöpfung mit einbezogen sein könnte - selber noch nicht fertig,
noch nicht am Ende seiner Möglichkeiten als Gottes Ebenbild. Diese Konsequenz
würde dazu nötigen, alle Festlegungen einer ewigen und gottgewollten «Natur»
des Menschen preiszugeben (erst recht, ihn als Geistwesen kategorial zu
unterscheiden von allem, was nur ein materielles oder kybernetisches System zu sein
scheint2) und sich zu bescheiden mit der einen Definition, die Karl Rahner gibt:
der Mensch als «der Freie, der sich selber überantwortet ist» - vor Gott 3.

Diese Konsequenz klingt häretisch, - muß sie es aber sein Wenn wir
bedenken, daß in der gesamten Antike — und somit auch für die Verfasser der
Bibel - die Vorgegebenheit des Kosmos und die kategoriale Unterscheidung von
Mensch und Welt zu den weltbildlichen Selbstverständlichkeiten gehörten, so

ist zu fragen, worin denn die spezifische Intention der Aussagen über den gott-
ebenbildlichen Menschen besteht, die in anderen weltbildlichen Selbstverständlichkeiten,

etwa den unseren, als originär biblisch durchzuhalten wären. Es sind
vornehmlich zwei : Aus Gen 1 die wohlgeordnete Zubereitung des ganzen Kosmos
für den Menschen; die für damalige Verhältnisse ja durchaus «naturwissenschaftliche»

Darstellung der Schöpfungswerke hat nur den Sinn, deren
Nützlichkeit, Schönheit und Brauchbarkeit für den Menschen zu erweisen; der Kosmos

in sich selbst ist sinnlos, man vergleiche mit diesem Anthropozentrismus
andere kosmogonische Spekulationen; entgegen allen am Werden der Welt so
interessierten antiken Mythen steht in der Bibel nur das dürr-abstrakte «am
Anfang schuf Gott Himmel und Erde» alles): als Umwelt und als
Herrschaftsbereich für sein Ebenbild, den Menschen ; die creatio ex nihilo bezeichnet
eine letzte - und erste - Differenz zwischen Mensch und Gott, alle übrigen,
«vorletzten» sind gleichgültig. Die andere Intention scheint in Gen 2 erkennbar:
In diesem älteren, nomadisch-agrarischen und naturwissenschaftlich nicht
interessierten Bericht wird bekanntlich auf die Schilderung der kosmischen
Umgebung (außer der rein geographischen Begrenzung durch die vier Paradieses-

1 Dies habe ich a. a. O. näher darzulegen versucht: Schöpfungsglaube und
Evolutionstheorie in: Mitteilungen der Gesellschaft Teilhard de Chardin, Sommer 1968;
auch in: Festschrift f. Ernst Wolf, München 1962, 276 ff.

2 Vgl. etwa W. Wieser, in: Pth 56/1967, 147 ff.
3 K. Rahner, a. a. O. 56.

200



ströme) verzichtet: Es geht nur darum, die Menschen - in ihrer Entsprechung
als Mann und Weib, als Partner - in jenem Kulturland Eden möglichst
vollkommen zu etablieren, so daß sie dort die ihnen anvertraute Herrschaft auch
ausüben, die Kreatur benennen können und zur Zeugung von Nachwuchs fähig
sind. Wie sie das tun, - das bleibt ihnen selbst überlassen, «den Freien, die sich
selbst überantwortet sind».

Von dieser Intention der beiden Schöpfungsberichte her ist kein Anlaß
gegeben, an dem Einmal-so-geworden-Sein, an dem perfectum der Schöpfung mit
theologischen Argumenten festzuhalten. Es ist tatsächlich ihm, dem Ebenbild
überlassen, was aus der Welt und ihm selbst wird - mit dem einen Vorbehalt,
auf den allerdings alles ankommt : diese Welt gehört nicht ihm selbst, er ist da
hinein gesetzt als Mandatar, Beauftragter, verantwortlich einem anderen als
sich selbst. Diese Verantwortung ist die einzige Bedingung und Grenze des freien
Welt- und Selbst-Gestaltens.

Was hat sie zu bedeuten? Wenn das Neue Testament Christus das Ebenbild
Gottes - ja (in gnostisch eingefärbten Texten) den Mittler der Schöpfung -
nennt, dann heißt das, daß mit der humanitas dieses Jesus etwas Neues und der
Schöpfung Gottes von nun an Unverlierbares eingestiftet, in sie hineingekommen

ist - und zwar des gekreuzigten, der für die Leidenden und Gesetzlosen,
aus der jüdischen Rechtsgemeinschaft Ausgestoßenen und an der frommen
Ordnung Zerbrochenen eintrat und dafür mit dem Tode bestraft wurde. Zum
Weiter-Gehen. zur Perfektibilität der Schöpfung Gottes wird also dies
unabdingbar hinzugehören : daß sie weiterhin evolutiv offen ist für das Leiden an den

Negationen und Differenzen, für das Nicht-haben und für den Mangel, für das

Unheil, dem zugleich Heil und Gegenwart im Namen dieses Jesus mitgeteilt werden

kann. - Den Namen «Ebenbild Gottes» verdient der Mensch nur dann und
so lange, als er hierzu bereit ist, mit welchen Mitteln und unter welchen
technischpolitischen Bedingungen auch immer. Nicht das hygienisch einwandfreie, alters-
und armutslose, chemisch und biochemisch hochgepäppelte, heiter gedoppte
Wesen «homo sapientissimus» dürfte der in der Bibel gemeinten Gottebenbildlichkeit

entsprechen, sondern vielmehr der Mensch, der die Züge, die einst an
Jesus wahrnehmbar waren und die jener an seinen Mitmenschen wahrnahm,
noch wahrzunehmen vermag.

Hier stellt sich natürlich das Problem, daß (weltbildlich bedingt) das Neue
Testament eine Zuwendung nur zum Nächsten lehrt: dem unmittelbar
begegnenden Mitmenschen, auf den man stößt, der einem vor die Füße gelegt ist. In
einer durch Technik geprägten Umwelt genügt diese personale Unmittelbarkeit
nicht, - sowahr sie nicht illusorisch geworden ist. Liebe im Sinne des Neuen
Testaments äußert sich nicht nur privat, zwischen Ich und Du, - sie äußert sich
vielmehr auch in der sachlich kooperativen Arbeit unübersehbar vieler, die an
dem Abenteuer der Selbstmanipulation des Menschen mit beteiligt sind, - sie

mögen sich nahe sein oder nicht. Bestand die imitatio Christi einstmals
vornehmlich darin, daß dem Armen Brot gegeben und der Zu-kurz-Gekommene
charitativ betreut wurde l, so wird das Ebenbild Gottes sich heute in der

1 Ebd. 65.

201



Christus-Nachfolge auch darin bewähren, wie es sich zu dem Abenteuer der
Selbstmanipulation verhält : Reagiert es nur mit der gewiß verständlichen,
vielleicht gar fromm motivierten Angst, hier werde Heiligstes verlorengehen, oder
mit der Flucht zu ideologischen Bildern eines heilen und wahren Menschseins,
die sowohl historisch als auch naturwissenschaftlich nicht zu halten sind Oder
wird es mit dem hoffnungsvollen Mut begabt, der einst Jesus aus den Gesetzen
seiner Zeit ausbrechen und zum «Rebellen der Liebe» für eine noch ungefundene
Einheit des Menschen mit seiner Welt werden ließ (Ernst Bloch)

Freilich stellt sich damit eine weitere, zuvor angedeutete Frage verschärft:
Darf dieses Ebenbild Gottes sich nicht nur als Teil einer noch unfertigen Schöpfung

verstehen, sondern auch sich selbst weiter manipulieren Wenn wir es als

den «Freien, der sich selbst überantwortet ist», definieren, sehe ich keinen Grund,
aus theologischen Gründen diese Selbstmanipulation partiell und in
irgendwelchen Grenzen einzuschränken; «der Mensch ist grundsätzlich operabel und
darf es sein» '. Wenn wir ihn biblisch verstehen - und das heißt nach Gen 2 als
ein Stück Welt, einen Kloß Erde, Materie, nicht mit unsterblicher Seele begabt,
sondern Kreatur, vergehend, nur aus dem Anhauch Gottes lebend -, dann
versteht es sich auch von selbst, daß er — wie auch seine Umwelt - sich selbst
verändern kann und muß, wenn er dies muß um seiner Freiheit willen und wenn
er dies kann unter den Bedingungen, die seine technisch-wissenschaftliche
Umgebung ihm auferlegt. Er bleibt Gottes Ebenbild, sofern und solange er weiß,
was er tut : solange er das Warum, Wozu und Wofür seines Manipulierens zu
reflektieren vermag.

IV. Eschatologie

Damit zu diesem letzten Aspekt, er ist der schwierigste. Unter «Eschatologie»
hat die Theologie herkömmlicherweise die Aussicht des Christen auf eine «letzte»
Vollendung post mortem verstanden — neue Welt, jüngstes Gericht, Wiederkunft
Christi. Die protestantische Theologie hat diese überkommenen Inhalte von
Eschatologie während des letzten halben Jahrhunderts geradezu umgekehrt:
Als «eschatologisch» verstand man nunmehr all das, was Gott schon jetzt außer-,
gegen- und überweltlich am Menschen tut, mindestens beginnen läßt, was jedenfalls

den Menschen aus seiner Welt herausrückt und ihn sein Dasein an der
Grenze zwischen Zeit und Ewigkeit reflektieren läßt2. Nicht zu Unrecht hat
man darum kritisiert, daß der Begriff völlig unscharf, diffus geworden sei. Man
kann präziser bei seiner überlieferten Bedeutung bleiben, wenn man daran
festhält: er hat auf jeden Fall mit den geschichtlich noch nicht manifesten, nur erst
utopisch anvisierbaren Zielen zu tun, auf die hin der Mensch als Gottes Ebenbild

sich orientiert.
Erster und zugleich schwierigster Inhalt von Eschatologie ist dann all das,

was mit der biblischen Rede von der Auferweckung - zunächst Christi, dann

1 Ebd. 52.
2 Darüber Näheres in meinem Buch: Zukunft (Themen der Theologie, Bd. 2), Stuttgart

1969, 77 ff.

202



aber aller Toten, beides ist ja nicht voneinander trennbar - intendiert ist '.
Nach unserem Verständnis von historisch dokumentierbaren Fakten kann
Christi Auferweckung nicht «historisch» genannt werden; aber die Zeugen des

gekreuzigten Jesus haben geglaubt, daß der Sache Jesu - unkalkulierbar und
unerwartet - die Zukunft gehört, indem sie ihre Berufung zu Nachfolgern und
Zeugen Jesu akzeptierten und demgemäß handelten. Damit veränderte sich für
sie ihre Welt, der historischen und auch der technischen Vernunft unausweisbar :

sie wurde für sie zum «Vorschein» eines noch nicht gelungenen Lebens (Ernst
Bloch), in dessen Licht hoffend Welt verändert werden kann - unter eben jenen
Bedingungen freilich, die Christus ans Kreuz gebracht haben 2. Eschatologisch
heißt dann: ein Transzendieren der gesetzten Begrenzungen des Daseins auf ein
«letztes» Ziel hin - ein Ziel, das nur erst im Bewußtsein der Glaubenden ist,
dessen Gewißheit jedoch die Seinsbedingungen von Welt und Mensch laufend
verändert.

In unsere Fragestellung hinein übersetzt, heißt dies zunächst, daß die
individuelle Aus-Sicht auf eine postmortale Vollendung als ebenso gleich-gültig
gelten muß wie eine Gegenwart des Eschaton im Augenblick gläubigen Existie-
rens; sie ist zwar nicht subjektiv gleichgültig, aber sie hat objektiv in unserem
Zusammenhang nichts zu bedeuten. Diejenigen «eschatologischen» Inhalte der
Bibel gewinnen jedoch an Bedeutung, die davon handeln, wie Menschen sich
collective durch ihre Tat und durch ihre Einstellung zum Geschick Jesu ihr
«endgültiges» Urteil einhandeln (zum Beispiel Mt24f.). Das Abenteuer der

Selbstmanipulation bringt nämlich erschreckend und zugleich hoffnungsvoll
ans Licht, daß und wie ein gegenwärtiges Verändern des Menschen zu seinem

endgültigen Heil oder Unheil geraten kann. Vergangene Generationen mochten

künftige kosmische Katastrophen und Weltwenden gefürchtet und erwartet
haben, - wir sind bereits heute im Begriff, uns unser endgültiges Gericht
selbst zu bereiten.

In dieser Verantwortung aber wird man sich fragen müssen: Was steht als
Telos oder auch als ein «allgemeiner Rahmen»3 möglicher Veränderung des

Menschen vor Augen Ist es das Bild eines leidensunfähigen, optimal
angepaßten «fulfiller of himself»? Oder das Bild, das die Zeugen Jesu mit einer
Überwindung des Todes und einem Zunichte-Werden des Nichtigen gemeint
haben. Gerade angesichts des Todesproblems dürfte es evident sein: Bedeutet
Tod nur den Exitus, das Erlöschen von Vitalfunktionen (die vielleicht einmal
für bisher unbekannte Zeiträume konservierbar sein werden), oder bedeutet
er die nicht mach- und manipulierbare Abwesenheit von Heil, Glück, Bejahung
und Lob dessen, vor dem Leben verantwortet wird, - «die Toten werden dich,

1 Vgl. statt vieler H.-G. Geyer, Überblick über die Diskussion in der gegenwärtigen
Theologie, in: F. Viering (Hrsg.), Die Bedeutung der Auferstehungsbotschaft für den
Glauben an Jesus Christus, Gütersloh 1966, 93 ff.

2 In dieser Auslegung des dialektischen Zusammenhangs von Kreuz und
Auferstehung Christi folge ich am ehesten J. Moltmann. Theologie der Hoffnung, 'München
1968, 140 ff., 179 ff.

3 Davon spricht W. Wieser, a. a. O. 80.

203



Gott, nicht loben» (Ps 115,17) ; das Totenreich gilt der Bibel als Ort der absentia

Dei, und Christus gilt als der, der es in seiner Hadesfahrt durchgemacht hat
und aus ihm siegreich hervorgegangen ist. Die Vision dieses Totenreiches
scheint uns heute im Bedenken mancher Konsequenzen der Selbstmanipulation
nicht ferner zu liegen als den Malern mittelalterlicher Gerichtsbilder. Die
eugenischen Paradiese von übermorgen dürften eher den Höllen als den Himmeln

von ehedem ähneln, - wenn vergessen wird, daß die Veränderungen in ein
leeres Wohin des Möglichen dem Menschen nicht den Himmel einbringt, den
er sich erträumen mag: wenn er vergißt, daß er selbst Geschöpf ist, das nicht
bestehen kann «ohne den Schmerz der Transzendenz, Geschichte und den
Dialog mit Gott» - jenem Gott, der als die absolute Zukunft den relativen
Entwürfen und Planzielen gegenübersteht, ja sie gerade als relative und das
heißt immer revidier-, kritisier- und verbesserbare Entwürfe möglich macht '.
Ohne diese eschatologische Differenz wird die Chance zu einer vielleicht
möglichen und sogar notwendigen Steuerung unserer biologischen Konstitution,
beginnend mit einer «vernünftigen Eugenik»2, vermutlich zu einem
versklavenden Schicksal: Sich selbst endgültig gehörend und überlassen, verlöre
der homo faber die freie Möglichkeit einer Gestaltung seiner selbst.

Im Blick auf die eingangs erwähnte existenzphilosophische Engführung der
christlichen Anthropologie dürfte Günther Weitzel recht haben, wenn er meint,
daß die Fragestellungen der Theologie «auf einem ganz anderen Niveau» lägen
als die des Biochemikers und Biologen, - wenngleich ein neues Interesse aneinander

zwischen Geistes- und Naturwissenschaftlern zu bemerken ist 3. Es galt,
dieses Interesse theologisch zu durchdenken von jenem methodischen Ausgangspunkt

her, von dem Theologie immer wieder auszugehen hat: der Weiter-
Tradition der biblischen Texte. Von daher gesehen, kann es sich nur darum
handeln, zu überprüfen, ob und inwieweit sich neue Fragestellungen ergeben,
wenn man diese Tradition einbezieht und einen Dialog führt, in dem die Theologie

sich als eine das Leben begleitende Grundwissenschaft (im Unterschied
zu den Einzelwissenschaften) erweist - nicht mehr, nicht weniger.

1 K. Rahner, a. a. O. 67 und 62 ff.
2 So fordert F. Vogel, a. a. O. 172: eine humangenetische Ausbildung von Ärzten,

die langfristige Erforschung von ungünstigen Erbfaktoren, eine breite eugenische
Aufklärung und Beratung, wie bisher m. W. nur in Dänemark praktiziert wird.

3 G. Weitzel, in: Naturwissenschaft!. Rundschau 17/1964, 216, 222.

204


	Christliche Anthropologie und biologische Zukunft des Menschen

