
Zeitschrift: Bulletin de la Société Fribourgeoise des Sciences Naturelles = Bulletin
der Naturforschenden Gesellschaft Freiburg

Herausgeber: Société Fribourgeoise des Sciences Naturelles

Band: 6 (1890-1893)

Artikel: Études de géologie biblique : la théorie sismique du déluge

Autor: Girard, Raymond de

Kapitel: VI: Examen des critiques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-306909

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-306909
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CHAPITRE VI

EXAMEN DES CRITIQUES

Nous avons terminé ce qu'on pourrait appeler la partie
positive de notre travail ; l'exposé et le développement, de

la théorie sismique. Il nous reste la partie négative, soit
l'examen des critiques adressées à cette théorie et la solution

de quelques objections.
L'interprétation de Suess a été, depuis son apparition,

l'objet des critiques, tantôt favorables, tantôt défavorables
de Paul Haupt,1 Holzinger,2 Delitzsch/5 Dillmann,4 de Fo-

ville,5 Jürgens," Hœrnes7 et Neumayr.8 Nous n'examinerons

que les principales.
Critique de M. l'abbé P. de Foville. — Elle porte le

titre : « Das Antlitz der Frde, von Eduard Suess. — Die
Sintfluth » (p. 594). Le critique commence en ces termes:
« Il serait fâcheux, selon nous, que la renommée (géologique)

de l'auteur fît attribuer aux idées très originales
émises par lui sur ce grave sujet (le déluge), une importance

qu'elle n'a pas la vertu de leur communiquer. » Et
il ajoute : « Une courte analyse du chapitre en question
suffira pour montrer combien il entre d'arbitraire dans

1 Americ. Journal of philology, 1889. — The dimensions of
the babylonian ark, Ibidem, vol. ix, n" 4. — 77ie Old Testament

Student, vol. in, n° 3, p. 76 (1883).
2 Einleitung in tien Hexateuch (1893),sub voce «Flutgeschichte. »
:) Neuer Commentai' über die Genesis (1887), p. 163 et 164.
1 Genesis, 5" éd. (1886), p. 135; 6" éd. (1892), p. 134, 135.
'' Rente ties questions scientifiques, 20 avril 1884.
" Stimm. Maria Laach, 1er juillet 1884.
7 Erdbebenkunde (1893), p, 428.
H Erdgeschichte (1886), i, 292.



— 392 —

les inductions de M. Suess, quand il prétend réduire le

déluge biblique aux minimes proportions d'une inondation
toute locale. »

« Son point de départ est surprenant. En effet, M. Suess,

d'après bien des traits observés dans la structure des

grandes chaînes de montagnes, se déclare tout d'abord

pour une opinion qui semblerait favorable au déluge
universel. Il lui paraît au moins probable que de brusques
épisodes ont plusieurs fois éclaté au milieu de périodes
géologiques, auxquelles ils n'ont point mis fin et dont les

grands phénomènes se sont continués au delà de ces crises

passagères. Des commotions, dont on ne saurait dire ni

presque imaginer la violence, ont alors agité l'écorce de la

terre. A ce début, on s'attendrait à voir au moins examiner

une hypothèse mentionnée favorablement par Elie de

Beaumont et plusieurs autres géologues : celle qui cherche
dans les derniers soulèvements de montagnes la cause

physique du déluge. Il serait même d'autant plus naturel

que M. Suess discutât cette théorie, que lui-même fera

jouer un grand rôle aux tremblements de terre dans son

déluge régional. »

Dans tout ceci, M. de Foville ne nous semble pas avoir
saisi la pensée de son auteur. Suess ne dit pas que « de

brusques épisodes aient plusieurs fois éclaté au milieu de

périodes géologiques, auxquelles ils n'ont point mis fin et
dont les grands phénomènes se sont continués au delà de

ces crises passagères. » Il dit (p. 2) :l
« La structure de plusieurs chaînes de montagnes de

1 Pour la pagination du travail de Suess, nous suivrons le

tirage à part, intitulé : Die Sintfluth, eine geologische Studie,
paru à Prague et à Leipzig en 1883. Les dimensions modestes de
cette étude (74 pages) en rendent l'acquisition bien plus facile que
celle de YAntlitz tout entier. Nos lecteurs seront ainsi facilement
à même de nous suivre sur l'original.



— 393 —

grandes dimensions révèle comme possibles, dans certains
cas même, comme probables, des épisodes isolés durant
lesquels la continuité des grands phénomènes a été

interrompue pour faire place à des actions d'une puissance
inimaginable. »

Il est vrai que cette phrase n'est pas très claire, au

premier abord et pour quelqu'un qui n'est pas initié aux
choses de la géologie mécanique moderne. Cependant, pour
un géologue quelque peu habitué à la manière de Suess,

qui est de ne jamais dire un mot qui ne soit indispensable
à l'idée, elle devient facilement intelligible.

Les « grands phénomènes » dont il est question ici sont
évidemment, le sens l'indique, ceux qui ont donné
naissance à la chaîne. Or, la géologie nous enseigne que ces

phénomènes se réduisent essentiellement à cinq : 1° La
contraction progressive du noyau central, par suite de son
refroidissement séculaire; 2° la chute centripète de la

portion d'écorce rocheuse sous laquelle cette contraction
a amené un défaut de soutènement, chute continuée
jusqu'au moment où, l'écorce ayant rejoint le noyau fuyant,
elle a retrouvé en lui le support continu qui lui est
indispensable; 3° le plissement du voussoir effondré de la

lithosphère, obligé, à mesure qu'il descend, de se loger,
entre ses voisins provisoirement immobiles, dans un espace

tronçonique qui va se rétrécissant de plus en plus en

profondeur, par suite de la forme sphérique du globe, c'est ce

ridement qui engendre directement la chaîne de montagnes;

4° le fendillement du voussoir mobile et de ses

voisins, par suite des tractions résultant de mouvements
inégaux dans des compartiments voisins de la lithosphère ;

5° l'éjaculation. à travers les fentes ainsi produites, de
matières ignées empruntées au noyau central et refoulées

par le voussoir en descente comme par le piston d'une

pompe. L'ensemble de ces actions, dérivant d'une cause



— 394 —

unique, la contraction du noyau interne, porte le nom de

phénomène orogénique et c'est à lui que s'applique, dans

la phrase de Suess, le terme de « continuité » qui précède.
Cela, en vertu des raisons que voici ; La géologie mécanique

moderne a établi que les propriétés essentielles du

phénomène orogénique consistent dans sa lenteur et dans

sa permanence. Or, il y a une école qui, exagérant ce

principe juste en lui-même, en est venue à bannir de la

géologie mécanique toute action un peu puissante, un peu
soudaine. S'autorisant de l'assimilation, très légitime en

soi, des mouvements sismiques au processus orogénique,
mais l'exagérant d'une façon trop exclusive, cette école en

arriva à considérer tout phénomène orogénique uniquement

comme une intégrale de mouvements sismiques
élémentaires à peine perceptibles individuellement. Cet abus
de la théorie des causes actuelles, glorieusement inaugurée

par Lyell, introduisit dans la géologie une sorte de quié-
tisme, et c'est contre ce quiétisme que Suess veut réagir.

Il prend le milieu entre l'ancienne école, pour qui la
formation d'un système montagneux était un cataclysme
subit et de très courte durée, portant d'un coup la chaîne
à son maximum de hauteur et d'étendue, — et l'école quié-
tiste moderne qui fait naître les montagnes de mouvements
à peine perceptibles pour les organismes, mais lentement
accumulés à travers des périodes interminables.

Ressuscitant ce qu'il y avait de juste dans la théorie des

débâcles d'Eue de Beaumont, Suess montre que, dans la
série des actions lentes qui finissent par édifier une chaîne,

s'interpolent des termes d'une intensité incomparablement
plus grande, de véritables débâcles qui, résolvant brusquement

les tensions lentement accumulées, précipitent le

travail orogénique pendant un temps très court, comme
les cataractes accélèrent de loin en loin le cours d'un fleuve.

Comparées à ces époques de maximum, les périodes de



— 395 —

travail calme sont presque de l'inaction. La formation
d'une chaîne nous apparaît donc comme le résultat d'un
certain nombre de crises, se traduisant chacune par une
discordance dans la stratification et souvent par une émission

eruptive synchronique ; le déplacement des masses

pouvant d'ailleurs changer de sens d'une crise à l'autre,
produire dans l'une un soulèvement, dans la suivante un
affaissement. L'altitude définitive de la chaîne est donc la
somme algébrique de ces déplacements élémentaires, mais
l'essence du phénomène est d'être constitué par une suite
de crises espacées, comme un chapelet par une suite de

grains, — par une série, alternante en sinusoïde, de

travaux et de repos récurrents, d'où la notion du rapsodisme
du phénomène orogénique, introduite par Suess.

Prise dans son ensemble, l'existence d'une région
quelconque du globe comprend deux sortes de phases qui se

groupent deux à deux en couples récurrents : Des phases
de ridement et des phases de facturation avec effondrement

et émissions eruptive; une phase du premier groupe
étant invariablement suivie, à une distance plus ou moins

grande, par une phase du second, qui enfouit les montagnes

formées au premier acte.
Voilà ce que veut dire Suess. On voit qu'il se meut

uniquement dans la théorie de la formation des montagnes
et qu'il n'y a rien dans sa pensée qui rappelle les révolutions

du globe à la Cuvier ni les périodes géologiques,
absolument séparées les unes des autres par des

cataclysmes-limites, de l'ancienne école. Il n'y a donc, dans ce

qui précède, aucune raison de revenir, comme le voudrait
M. de Foville, sur la théorie, définitivement condamnée,

qui cherchait dans les derniers soulèvements montagneux
la cause physique du déluge. C'est un fait maintenant

acquis à la géologie que la formation d'une chaîne de

montagnes est impuissante à produire une inondation



— 396 -
comme celle que racontent la Genèse, le poème cunéiforme
et les autres traditions diluviennes. Elle peut seulement, à

chacune de ses crises, ramener une période d'activité dans

le régime des cours d'eau qui, depuis les derniers ridements,
étaient parvenus à l'état d'équilibre et, partant, d'inaction.
Elle peut, dans certains cas, intervertir la pente des fleuves
et former des lacs, mais tout cela ne ressemble en rien à

l'inondation sismique décrite par nos textes.
D'ailleurs, le dernier ridement qui affecta les contrées

antéroasiatiques est celui du système alpin himalayen,
terminé, suivant les régions, à la fin de l'éocène, à la fin du

miocène, au pliocène inférieur ou tout de suite après,'

1 Ce système, qui borde au nord la série de dépressions formée

par la Méditerranée orientale, la Mésopotamie, le Golfe Persique,
la Mer d'Oman et l'Océan indien, se divise, dans sa longueur, en
huit arcs successifs qui sont : L'arc des Pyrénées et des Baléares ;

celui de la Cordillère bétique et de l'Atlas ; celui de l'Apennin, des

Alpes et des Carpathes : l'arc dinaiique-taurique : l'arc iranien :

l'arc de l'Hindou-Kousch : l'arc himalayen : l'arc malais (Suess,
Antlitz der Erde, i, 302, 588, 647).

Ces arcs comprennent les chaînes principales suivantes : Les
Pyrénées, les Corbières, la chaîne des Baléares, la Cordillère bétique,
le grand et le petit Atlas, les montagnes de la Sicile, l'Apennin, les

Alpes avec le Jura, les Carpathes. les Alpes dinariques, les Bal-
cans, le Pinde, les montagnes de Crête et de Chypre, l'Alma-Dagh,
le Taurus et l'Antitaurus, les montagnes de la Crimée, les plissements

carbonifères du Donetz, le Caucase et l'Anti-Caucase, le

Mangischlak, l'Ala-Tau, le Kara-Tau, le Paiopamisus, le Kopet-
Dagh, les Monts Balchans, le Thian-shan proprement dit, l'Al-
burs et les Monts du Chorassan, les chaînes iraniennes, Kurdistan,

Nizir, Puscht i-Kuh, etc., réunies sous le nom générique du
Zagros, le Kohrud-Dagh ou chaîne intérieure de la Perse et l'El-
¦wend, l'Indou-Kousch, le Mustag et leKaracorum. l'Himalaya, le

Kuen-luen, l'Altyn-Tagh et le Nan-shan, le Muni-Pahar à la côte

d'Aracan, prolongé par les Andamans, les Nicobar, Sumatra, Java,
etc., les Alpes d'Australie, et la Tasmanie : le Tanen-Tanget
Malacca, prolongé, comme la chaîne côtière de l'Annam, à travers
l'archipel malais, jusqu'à la Nouvelle-Calédonie, à la Nouvelle-



397

mais en tout cas avant l'apparition de l'homme. Depuis
lors, il s'est bien produit encore des mouvements, mais ce

Zélande et peut-être jusqu'au continent antartique des Monts Erebus

et Terror.
De même que les Alpes, les Pyrénées sont le résultat final d'efforts

de dislocation plusieurs fois renouvelés. Un premier mouvement

se produisit avant le carbonifère, suivi d'un second lors de
la craie inférieure, et d'un troisième, le grand mouvement pyrénéen,

à la fin de l'éocène. Les Corbières sont de date plus récente.
On y constate un premier mouvement après le miocène inférieur,
suivi de quelques autres après le miocène supérieue et le pliocène
(de Lapparent, Traité de géologie, p. 1416 et 17).

Sur le bord externe de la plupart des arcs montagneux que nous
venons de décrire, depuis la Birmanie jusqu'à la Méditerranée et
à l'Océan, les couches miocènes, plissées et déjetées, témoignent
de mouvements postérieurs à cette époque, tandis que les dépôts
plus récents les recouvrent horizontalement en discordance. C'est
le cas au bord des Alpes et dos Carpathes et plus loin encore vers
l'est. En Slavonie, les argiles à paludines de l'étage lévantinien
(pliocène inférieur) sont relevées: à Kertsch, le plissement atteint
les dépôts sarmatiques qui établissent le passage du miocène au
pliocène, peut-être même l'étage politique, sync h ronique des couches

à congéries et à paludines. Dans le Caucase oriental, les

couches sarmatiques ont été portées à de grandes hauteurs et
forment les plissements situés au nord de Wladikawkas. Plus à

l'est encore, sur le bord méridional du Tian-shan vers la dépression

de Kaschgar, Stoliczka, a trouvé la série, probablement
miocène, des coucfies d'Artush plongeant vers l'intérieur du massif et
Mouschketoff a rencontré ces dépôts tertiaires jusqu'à 10 ou 11,000

pieds dans le Tian-shan, par exemple au Tschatyr-Kul et dans
la passe de Taimurum. Us s'étendent par-dessus l'Alaï et le Suok,
jusque dans le Ferganat et le Turquestan.

Ainsi, le grand système alpin, développé à travers l'Europe et
l'Asie, du détroit de Gibraltar à celui de Malacca, a été édifié entre
la fin de l'éocène et celle du pliocène inférieur. Ce gigantesque
ridement n'affecte du reste qu'une bande de terrain d'une largeur
limitée et presque parallèle à l'équateur. Les grands plateaux situés
au sud y restèrent aussi étrangers que les « horsts » ou massifs
anciens de l'Europe moyenne et occidentale (Suess, Anttit.", i,
647, 648 ; de Lapparent, op. cit., p, 1226, 1227). -



398

sont des effondrements transversaux, comme ceux qui
donnèrent naissance à la mer Noire, à la mer Egée,1 à la

mer du Nord, agrandirent l'Adriatique et peut-être
engloutirent la mystérieuse Atlantide. Mais les mouvements
de ce genre ne submergent que la région limitée qu'ils
ont enfoncée. Les eaux prenant possession d'un nouveau

' La mer Egée n'existait pas au pliocène. Elle s'est formée à

l'époque quaternaire, en deux temps : La partie sud, eu même

temps, probablement, que la grande fracture volcanique des Cyc-
lades ; beaucoup plus tard, l'effondrement total se complète. C'est
certainement après l'époque glaciaire, peut-être même depuis
l'apparition de l'homme (de Lapparent, 1231 et 1269: Suess, i,
436, 648). Il en est de même de la mer Noire, tandis que la
Caspienne est le reste d'un ancien lac saumàtre (Suess, 438). De même

encore, des portions notables de la mer Tyrrhénienne sont toutes

jeunes et les mouvements orogéniques n'y sont pas terminés (Suess,
110, 432). C'est du reste le cas de plusieurs régions méditerranéennes

où, incontestablement, de nouveaux effondrements se préparent

(Suess, 449). L'Adriatique a gagné du terrain vers le nord à

une époque récente et, là aussi, le repos complet n'est pas rétabli,
comme le prouve l'activité sismique particulière des fractures
périadriatiques (Suess, 345-348). Nous traiterons plus loin de la

mer du Nord, ne quittons pas pour le moment le légion médité-
ranéenne, L'existence de l'Atlantide et sa disparition par effondrement

ont été affirmées et niées. Pour nous, indépendamment de

tout autre considération, la physionomie du rivage marocain rend
cet effondrement très probable. En effet, tandis que la chaîne
côtière, le petit Atlas, après s'être recourbé à Gibraltar, trouve sa

continuation dans la Cordillère bétique, les Baléares et les Pyrénées,

le grand Atlas vient, sans aucune courbure, butter contre

l'Atlantique au cap Ghir, non loin de Mogador. L'ossature de ce

cap, le Djebel-Ida, a encore 1338 mètres et devant lui, c'est le vide
abrupt. Plus loin, les Canaries marquent le prolongement de la
chaîne de l'Atlas et il est bien possible qu'avec Madère et les

Açores, elles représentent les ruines d'un continent, comme les

archipels grec et dalmate. Aux continents disparus delà Tyrrhénis,
de l'Adiïatis et de l'Egée, il faudrait alors joindre l'Atlantis, qui
n'eût été que la continuation de l'Entre-Atlas, ou un compartiment
de la Méséta ibérique (Cf. Suess, n, 156), —



— 399 —

domaine, leur niveau général s'abaisse et les autres rivages
sont exondés d'une quantité correspondante.

Ainsi, depuis l'apparition de l'homme, la région médité-
terranéenne n'a plus été témoin de mouvements orogéniques

ou ceux qui s'y sont produits furent précisément le

contraire de ce qu'il aurait fallu pour noyer les contrées

antéroasiatiques. Il en est de même au nord de cette
région,1 de sorte qu'il ne saurait être question d'une
inondation orogénique ayant couvert les contrées actuellement
existantes, dans les temps anthropiques, et cela dans toute
l'étendue de l'ancien monde. Or, la Genèse comme le texte
cunéiforme et d'autres récits encore, mentionnent expressément

la décroissance finale des eaux diluviennes, il ne

peut donc être question d'une submersion définitive dans

le genre de celles dont nous venons de parler. Voilà ce

qui ressort des données positives de la géologie et ce

qu'explique la notion du rapsodisme développée par Suess.

Mais vouloir trouver dans son système quelque chose qui
favorise la théorie du déluge par soulèvements, c'est ne

pas le comprendre du tout.
Enfin, le rôle secondaire que Suess assigne aux tremblements

de terre dans la formation des montagnes, tandis

qu'il leur donne le grand rôle dans le déluge, explique
l'omission que M. de Foville lui reproche.

Suess affirme que l'espèce humaine n'a pas été témoin
de ces grandes catastrophes qu'il admet comme vraisemblables.

Tout au moins, dit-il (p. 2), il n'y en a pas traces
aussi loin que remontent les témoignages écrits. Cette

1 La chaîne hercynienne (do M. Bertrand, armoricaine et

varisciqtte de Suess) est ante-permienne ; la chaîne calédonienne
(Ecosse et Scandinavie) est ante-dévonienne : les plissements de

l'archaïque, en Laponie, en Finlande, en Suède et au Canada
datent d'avant le silurien inférieur (Suess, Antlitz der Erde, : v.

mon Deluge, dans les Monat-Rosen de septembre 1891). —



— 400 —

affirmation paraît correcte, néanmoins elle a le don de

déplaire à M. de Foville :

« Ces derniers mots, dit-il, seraient inexplicables, si l'auteur

ne montrait bientôt qu'il n'attache d'autre valeur au

récit biblique du déluge que celle d'un remaniement légendaires

de traditions beaucoup plus anciennes. La jeune
assyriologie a beaucoup plus d'attrait pour son esprit tout
moderne que nos vénérables croyances. Une excursion sur
ce terrain le tente sans doute par un piquant intérêt
d'actualité. Mais ce terrain n'est plus le sien, et l'on se demande

quelle consistance toute la science géologique de M. Suess

peut prêter aux nouveautés fantaisies qu'il nous rapporte
de son exploration d'amateur. »

M. de Foville voudra bien nous permettre de lui faire
observer que la question n'est pas là. Il ne s'agit pas de

savoir quelle est la valeur du récit biblique du déluge, mais

bien si cet événement rentre ou non dans la catégorie des

catastrophes orogéniques dont Suess vient de parler. Or,

sur ce point, le professeur viennois a le droit d'être affir-
matif. D'abord, nous l'avons dit, c'est un fait actuellement

acquis à la géologie que les phénomènes orogéniques et

stratigraphiques sont dans l'impossibilité de causer une

inondation diluvienne. Ce disant, Suess n'est donc que
l'interprète de la géologie moderne dans son ensemble. Mais

il y a plus. Son étude établit d'une manière péremptoire
le caractère sismique du déluge biblique et le place nettement

en dehors des actions orogéniques. Personne jusqu'à
Suess n'avait atteint un résultat aussi catégorique. Il a

donc bien le droit de faire ce que font tous les écrivains :

de résumer dans son introduction les îésultats acquis qu'il
va démontrer. Or, il est parfaitement exact qu'aucune
tradition écrite, à part peut-être les données extrêmement

vagues relatives à l'Atlantide et à la problématique Thule,
ne fait mention d'une catastrophe orogénique dont les



— 401 —

hommes eussent été témoins. C'est même étonnant, si on

songe à la date très récente à laquelle ont dû se former
certains bassins marins d'Europe. Or, Suess ne dit pas
autre chose.

L'auteur poursuit :

« Le plus violent des événements naturels dont le
souvenir se conserve dans les traditions humaines porte, dit-
il, le nom de déluge, et je voudrais essayer de retrouver
la base physique des anciens récits; je m'appuierai à cette
fin sur les textes cunéiformes, pour l'interprétation
desquels l'assistance amicale du Dr Paul Haupt, de Göttingen,
m'a été du plus grand secours. »

Sur quoi, M. de Foville remarque :

« Nous n'avons assurément aucune idée de rabaisser,
soit l'intérêt qui s'attache à la découverte de ces antiques
documents, soit l'autorité philologique du Dr Haupt. Mais,

parce que les tablettes de la bibliothèque de Ninive sont
la transcription d'un ancien texte, regardé comme
antérieur à la rédaction du Pentateuque, s'ensuit-il nécessairement

qu'elles nous offrent une version plus fidèle et plus
authentique de la tradition primitive? Lors même que
nous n'aurions pas pour le texte biblique la garantie de

l'inspiration, ne devrait-il pas nous sembler plus digne de

confiance qu'un chant de cette épopée chaldéenne, de ce

poème d'Izdubar, où la mythologie tient une si grande
place? C'est cependant ce que M. Suess omet entièrement
de discuter. »

Nous touchons ici à un point capital dans la discussion

qui nous occupe, à l'un des reproches sur lesquels on a le

plus insisté et que nous avons nous-même reconnu fondé,
dès le commencement. Suess, cela est vrai, néglige beaucoup

trop la Genèse. C'est, dans son œuvre, une lacune
d'autant plus inexplicable que les données de ce document,
infiniment plus connu que le cunéiforme, sont entièrement

26



402

d'accord, comme nous l'avons fait voir, avec celles de ce

dernier. Mais ce reproche, parfaitement juste, infirme-t-il
les conclusions du travail et peut-on penser avec M. de

Foville que le texte biblique eût projeté sur la légende
chaldéenne des lumières de nature à en modifier
l'interprétation géologique? Non, puisque les deux textes sont
d'accord sur les points principaux qui servent de base à la
théorie de Suess : marche du navire de l'aval vers l'amont
et rôle prépondérant des eaux de l'abîme, qu'il s'agisse de

la mer ou des eaux souterraines.
Dans la première partie de ce travail, nous avons

reproduit l'interprétation de Suess en tenant compte de la

Genèse, ce qu'on lui reproche d'avoir oublié. Nous avons
constamment fait marcher de pair les données des deux

textes, et on a vu quel a été le résultat : Loin d'ébranler
la théorie sismique, l'entrée en cause du texte biblique
n'a fait que la fortifier. Dans notre chapitre v, nous avons

essayé de pousser plus loin la concordance. Nous avons
recherché si la théorie sismique, qui cadre si bien avec le

récit cunéiforme et la Genèse, s'accommode encore des

autres traditions diluviennes originales, et le résultat a été

des plus affirmatifs.
En résumé donc, la théorie sismique, s'appliquant à

l'ensemble des textes diluviens, a vraiment une portée
générale, et le reproche de M. de Foville, juste quant au
travail particulier de Suess, ne saurait atteindre la théorie
en elle-même. On peut accorder à M. de Foville que la

dissertation de Suess est incomplète quant à la consultation

des textes et qu'elle devrait porter le titre plus
modeste d'Essai d'interprétation géologique de la légende

cunéiforme du déluge. Par contre, une fois qu'elle a passé

au crible des différentes traditions, la théorie sismique, en

elle-même, a conquis le droit de se présenter comme
l'explication géologique du déluge biblique, et cela sans
restriction.



— 403 —

Un dernier mot encore sur le même passage de M. de

Foville. Il a l'air de douter que le déluge fût un événement

naturel, explicable par les lois de la géologie. Au moins

a-t-il l'air de dire que la légende babylonienne pourrait
bien représenter le fait comme extra-naturel, et que Suess

va trop vite en besogne en traitant le tout comme un

simple phénomène géologique. Nous répondrons d'abord, à

la question de fait, que nous avons consacré un livre
spécial1 à son étude et que, d'après la majorité des

interprètes, le déluge fut un événement naturel en lui-même,
abstraction faite de son annonce et de ses conséquences.

Quant au point de vue du texte cunéiforme, il est
certainement pour un fait extra-naturel, mais cela tient uniquement

à la forme païenne du récit, la personnification et la
déification des agents naturels étant le procédé connu du

narrateur polythéiste. Pour nous en convaincre, nous
n'avons qu'à prendre le texte scrupuleusement monothéiste
de la Genèse : Il a suffi du changment dans l'appareil
religieux pour faire disparaître du récit toute insinuation mi-
raculiste et la remplacer par l'énoncé formel des causes

naturelles qui ont amené la catastrophe. Si donc Suess

avait consulté la Genèse, il eût été encore encouragé à

dépouiller, comme il l'a fait, le récit chaldéen de la gangue

miraculiste qui y masque la réalité des faits. Et voilà

un nouvel exemple qui prouve que ce n'est pas avec la
Bible qu'on détruira la théorie de Suess, née du texte
cunéiforme. Cette excellente théorie, basée sur ce que la

géologie moderne a de plus élevé, et l'admirable récit de

la Genèse sont dans une harmonie complète. Il est étrange

que les partisans de la tradition canonique ne s'en soient

pas rendu compte. Quant à savoir si « les phénomènes
actuels doivent nous donner la clef de l'événement » relaté

1 Le caractère naturel du déluge, Fribourg, 1894.



— 404 —

dans le texte ninivite, ce n'est pas une chose à « admettre »

ou non a priori, c'est une chose à rechercher par l'étude

intrinsèque et extrinsèque du morceau, comme Suess l'a
fait.

Autre observation : M. de Foville prétend que Suess

« fait de la vallée de l'Euphrate et du Tigre le théâtre de

son déluge », comme si le professeur de Vienne avait choisi

arbitrairement le topique du désastre pour la commodité
de sa théorie. Or, on a vu par la première partie de cette
étude qu'il n'en est pas ainsi, mais que le topique est
déterminé par les indications mêmes des textes biblique et
cunéiforme touchant le point de départ de l'arche, son

point d'arrivée et l'emploi de l'asphalte au calfatage du

navire, détail qui se retrouve aussi dans Bérose. M. de

Foville dit à ce sujet (p. 597, 2e note) : « M. Suess insiste

sur le bitume dont Hasisadra fait usage, aussi bien que
Noé, pour enduire l'intérieur et l'extérieur de son vaisseau,

comme sur un trait significatif de couleur locale. La vallée
de l'Euphrate et du Tigre est entourée de collines miocènes

riches en asphalte. Aujourd'hui encore cette matière y est

en usage dans la construction des embarcations, et il y a

peu d'années que l'ingénieur Czeruick, parcourant la
Mésopotamie pour y étudier une ligne de chemin de fer, a

décrit un exemple précis de cette pratique observée par lui
dans la ville de Hit sur l'Euphrate. Voilà, dit M. Suess,

une coutume antédiluvienne dans le sens rigoureux du mot

qui s'est conservée jusqu'à nos jours. »

Et M. de Foville ajoute ;

« Nous ne connaissons point de difficulté à supposer que
Noé habitât en effet la Mésopotamie. Mais s'il était naturel,

qu'avant l'avènement de la métallurgie moderne, le
bois fût partout employé à la construction des vaisseaux,
l'était-il beaucoup moins que, pour les rendre imperméables,

on utilisât le bitume partout où la nature en offrait
la ressource »



405

C'était très naturel, assurément, mais, comme M. de

Foville le reconnaît lui-même, il fallait encore que « la
nature en offrît la ressource », ou, en d'autres termes, cet

usage ne pouvait s'être établi que dans les contrées où on
avait le bitume sous la main, ou au moins à peu de

distance. Or, étant donné la rareté relative des gîtes bitumineux,

qui ne se trouvent que dans des régions du globe
réalisant tout un ensemble de conditions géologiques très
spéciales, ce trait constitue vraiment une caractéristique
locale non équivoque. De fait, même en les prenant
indistinctement, les gîtes hydrocarbures (bitumes, pétroles,
asphaltes) se réduisent, dans l'Asie antérieure, aux pétroles
du Caucase (Bakou, i, 94; Tainan, 109)1 avec leurs

annexes, les gîtes de Kertsch, en Crimée (94) et du Turkestan

(94); aux bitumes et asphaltes de la mer Morte (de
l'extrémité méridionale de la mer Morte aux sources du

Jourdain : Wady-Sebbeh (Strabon), Wady-Mahaivat (Dj.
Usdom, Sodome?), Nebi Musa (Gomorrhe?), Tibériade et
alentours, Hasbeya, etc., 171); aux bitumes de Zaho, dans

le Kurdistan perse (175), et aux asphaltes avec naphte de

Hit (l'ancienne Is) sur l'Euphrate (entre 33° et 34° lat.,
42° et 43° long.) à huit jours de caravane de Babylone
(Suess, Sintfluth, p. 13).

La remarque de M. de Foville tombe donc à faux. Quant
à sa première phrase, elle n'est pas juste non plus. Il ne

s'agit pas de savoir s'il y a difficulté ou non à supposer
que Noé habitât la Mésopotamie. La Genèse fait sortir les

Térahites d'Ur-Kasdîm,2 or cette localité est définitive-

1 Ed. Fuchs et L. de Launay, Traité des gîtes minéraux et

métallifères, 1893, tome premier, aux pages indiquées. — Il est

possible, assurément, que certains gîtes aient été connus des

anciens sans que nous les ayons retrouvés ; mais le contraire est

bien plus probable.
2 Gen., xi, 31.



— 406 —

ment identifiée à Mughéir ou el-Muqajjar, sur la rive
droite de l'Euphrate, à la latitude de korna. Ur-Kasdîm

portait d'ailleurs aussi le nom significatif d'Omgheir, « la

bituminée », par allusion au bitume qui y faisait l'office de

mortier, selon l'usage antique de ces contrées.1 L'habitât
des patriarches antédiluviens est donc fixé dans la basse

Chaldée, ce qui concorde de nouveau avec le texte cunéiforme

et exclut le doute à cet endroit.
M. de Foville cite maintenant les quatre propositions

qui constituent la conclusion de Suess et les discute l'une
après l'autre.

Ces propositions se trouvent aux pages 67 et 68 de la

Sintfluth, et ne sont pas toutes, comme le prétend le

critique, des « assertions si nouvelles. » Voyons plutôt :

1. L'événement naturel connu sous le nom de déluge
s'est produit sur l'Euphrate inférieur, et a entraîné une
inondation étendue et dévastatrice de la basse Mésopotamie.

2. La cause la plus essentielle en a été un grand
tremblement de terre, dans la région du golfe Persique ou plus
au sud; il a été précédé de plusieurs moindres ébranlements.

3. Il est très vraisemblable que, pendant la période des

plus violentes secousses, un cyclone est survenu du sud,
c'est-à-dire du golfe Persique.

4. Les traditions des autres peuples n'autorisent
aucunement à soutenir que l'inondation ait dépassé le cours
inférieur de l'Euphrate et du Tigre, bien loin qu'elle se soit
étendue à toute la terre.

Sur la première, M. de Foville remarque ce qui suit :

1 Cf. Gen., xi, 3, à propos de la construction de Babel, et Hérodote,

Clio, 179, à propos des bâtisses de Babylone. V. mon Déluge
dev. la critique, p. 87 et suiv. ad not. —



— 407 —

« Pour fixer dans la basse Mésopotamie le théâtre de

l'événement, M. Suess s'appuie sur deux indications
géographiques de la légende chaldéenne. Elle nomme la ville
de Surippalc, voisine de l'Euphrate, comme celle où son
héros Hasisadra, l'homme juste sauvé du déluge par la

protection des dieux, a fixé sa résidence ; elle nomme de

plus la montagne de Nizir comme le lieu où prit terre le
vaisseau d'Hasisadi a, qui tient la place de l'Arche de Noé. »

« Des atterrissements de l'Euphrate et du Tigre et des

recherches des assyriologues, M. Suess conclut que le site
de cette ville, déjà fort ancienne, dit-il, au temps du

déluge et voisine alors de la mer, doit se trouver à une
grande distance de l'embouchure- actuelle des deux fleuves.

Quant au pays de Nizir et à la montagne sur laquelle
Hasisadra prend terre, M. Suess croit pouvoir en fixer la

position, à l'aide d'une inscription d'Ashurnatsirpal, relatant

une expédition de ce roi assyrien contre la Perse. Il
admet que le vaisseau remonta vers le nord et vers la portion

encaissée du cours du Tigre, et qu'il atterrit entre le
35e et le 36e degrés de latitude, sur le flanc d'une chaîne
miocène de 300 mètres d'altitude, formant au nord et au
nord-est la limite de la vallée; « sur le flanc, dit-il en insistant,

et non sur le sommet, car je ne vois dans le texte
aucune raison d'admettre que ces montagnes aient été

submergées. »

Il paraît clair, cependant, que sa grande raison de ne

pas l'admettre se trouve dans la préoccupation de

restreindre à tout prix les proportions du déluge, et de ne

point s'écarter trop prodigieusement de la mesure des

phénomènes actuels. Le texte, selon la traduction même

adoptée par M. Suess, suggérerait plutôt une autre idée,
et tout ce qu'on peut dire, c'est qu'il ne l'impose pas
absolument. »

Enfin, il met en doute que la durée de six jours et sept



— 408 —

nuits, que le texte chaldéen attribue à la phase violente du

cataclysme, soit conciliable avec l'hypothèse du cyclone et
du raz de marée. A-t-on jamais vu, dit-il, la submersion

produite par de telles causes approcher de cette durée?
Examinons un peu ces objections :

En premier lieu, il ne nous semble pas qu'on puisse
regarder comme une « assertion si nouvelle » la fixation du

topique du déluge en Mésopotamie et même sur le bas

Euphrate, alors que les Hébreux, qui possédaient le
souvenir de cet événement dans leur préhistoire nationale, se

savaient issus de la basse Chaldée et que, par conséquent,
les faits de leur histoire, antérieurs à Abraham, ne peuvent

se rapporter qu'à ce pays-là. Si on admet, avec
plusieurs critiques modernes, que les Hébreux ne possédaient

pas à l'origine le souvenir du déluge, mais qu'ils l'ont
emprunté plus tard, c'est encore aux Babyloniens qu'ils l'ont
pris, et nous savons que la préhistoire babylonienne est

empruntée presque tout entière à la Chaldée, comme celle
de l'Assyrie l'a été à la Babylonie.1 En particulier, le

groupe des « Légendes d'Izdûbar », contenant le récit du

déluge, est originaire du sud du pays, c'est-à-dire de

Schoumer qui avait précisément pour capitale Ur-Kasdîm,2
d'où sont sortis les Térahites. La tradition du déluge est
donc aborigène sur le bas Euphrate, ce qui cadre avec le

rôle pris par la mer dans cet événement, tandis que le

haut pays, Accad, possédait d'autres traditions génésia-

ques, comme celles de la création et de I'Eden, plus en

rapport avec le paysage potamique de Babylone qu'avec
le voisinage de la mer.3 Il y a longtemps que l'origine
chaldéenne des Hébreux nous est connue et si quelque

1 Le déluge devant la critique, p. 153 et suiv. —
2 Ibidem, p. 91 ad. not.
8 Ibidem, p. 157.



— 409 —

chose a précisé, il est vrai, cette donnée de la Genèse,

c'est l'assyriologie et non pas Suess.

Ce dernier n'avait donc nul besoin du texte ninivite pour
déterminer le berceau de la tradition diluvienne et, partant,
le théâtre de la catastrophe qui, démesurément amplifiée
dans les mythes postérieurs, devait devenir le « déluge
universel. » Le point de départ et le point d'arrivée, fixés par
le texte chaldéen d'une manière qui concorde en grand
avec ce que dit la Genèse, et malgré les obscurités qui
planent encore sur leur détermination exacte, sont d'ailleurs

suffisamment fixés pour qu'il soit impossible de les

chercher en dehors du bassin euphratique. Mais, nous Je

répétons, la Genèse suffisait à fixer le topique et le texte
nouveau ne fait que confirmer ce qu'on savait déjà.

En second lieu, ce n'est pas Suess, c'est le texte (col. i,
11, 12, 13) qui dit que Surippak était déjà fort ancienne

au temps du déluge. On veut nous faire croire que Suess

ne procède que par l'arbitraire et la supposition, et on

accompagne ses soi-disant suppositions de points
d'interrogation destinés à produire un grand effet. Malheureusement,

cette mise en scène ne tient pas devant un examen
quelque peu de bonne foi. Nous n'avons rien à dire sur la
détermination du site de Surripak. Suess s'appuie sur des

autorités de grande valeur et M. de Foville ne le contredit
pas formellement.

Quant au point d'atterrissement, ce n'est encore pas
Suess qui « admet » que le navire remonta vers l'intérieur
du pays. Cela ressort des données du texte éclairées par
des documents parallèles, et cette indication importante se

retrouve, comme on sait, dans la Genèse et dans Bérose,
avec une divergense secondaire sur le site exact. Ce n'est
donc pas Suess qui l'invente, comme on voudrait nous le

faire croire. Il a eu le mérite d'en comprendre l'extrême
importance, et voilà tout.



— 410 —

Suess veut que l'abordage ait eu lieu au flanc du mont
de Nizir,1 M. de Foville le veut sur le sommet. L'un cherche
à profiter d'un texte un peu vague pour conserver à

l'événement le caractère naturel et plausible qu'il a jusqu'ici,
l'autre, lisant de même le texte à travers sa propre manière
de voir, tâche d'y découvrir quelque chose qui sente le
« déluge universel. » Au point où il est arrivé, Suess est

certain d'avoir affaire à une inondation sismique, cela étant,
comme le dit M. de Foville, sa préoccupation est maintenant,

non pas de « restreindre à tout prix » les proportions

du cataclysme, mais bien de ne pas s'écarter trop de

la mesure des phénomènes analogues connus. A notre avis,
c'est son droit de critique et son devoir d'interprète, pour
autant que le texte, pris sans violence, l'y autorise. C'est
ce que nous allons examiner.

M. de Foville prétend que « le texte, selon la traduction
même adoptée par M. Suess, suggérait plutôt une autre
idée. » Voici ce texte :

Col. m, 30. Je regardai les directions du ciel (ou : de

quelque côté que je regardasse) une mer effroyable
31. vers les douze demeures du ciel (dans toutes les directions

de la boussole) aucune terre.
32. (Sans volonté) le navire alla vers la contrée de Nizir,
33. et voilà qu'une montagne de la contrée de Nizir saisit

le navire et ne le laissa pas (continuer) vers l'amont.
Sans doute, au premier abord, cette expression de saisir

le navire convient particulièrement à un îécif, à un haut-
fond, sur lequel l'arche eût « touché. » Mais, en premier
lieu, rien de plus naturel qu'un promontoir de ce genre,
noyé en entier, au-devant d'une chaîne de montagnes
formant rivage. La submersion totale du récif n'entraîne donc

point celle de la chaîne qui lui fait suite. En second lieu,

1 Delitzsch et Lenormant sont du même avis.



411

pour que les navigateurs de l'arche pussent reconnaître
la terre où ils abordaient et la nommer de son nom, Nizir,
il fallait qu'elle émergeât. Il est difficile de supposer
qu'ils se rendissent assez compte de leur marche à l'aventure

(sans volonté, 1. 32), pour savoir qu'un récif noyé qui
les arrêtait était l'un des sommets immergés de Nizir. Voilà
où nous mène la traduction de Haupt ; il a suivi pour la 1.

31 une interprétation antérieure de J. Oppert. Voyons les

traductions plus récentes :

Jensen : m, 30. Après 12 (jours doubles heures le

sol parut.
Jeremias : Je regardai, le monde (était) une vaste mer

A 12 aunes de hauteur, apparut la terre.

Halévy : 132. Je regardai les rives, les bords cle la mer ;
133. Le sol s'éleva jusequ'à 12 (Icasbu

La contradiction des 1. 30 et 31 de Haupt avec sa 1. 32

subsiste donc chez Jeremias, à moins qu'on admette une
succession d'effets entre ses deux lignes. Elle disparaît
chez Halévy, puisque la 1. 132 parle déjà de rives. On y voit
l'émersion progressive du sol par la baisse des eaux. Cette

progression est nettement marquée chez Jensen : « après
douze jours. » Winckler cite Jensen, mais en désignant sa

traduction comme très douteuse. Il donne comme possible
le sens : « Jusequ'à 12 aunes (la mer) s'était élevée au-dessus

du sol » (Winckler, p. 79, n. 10). Si on entend par là

que la vague de raz avait monté le long des versants
jusqu'à 12 aunes, pour retomber ensuite, c'est bien. Mais si,

avec Gen. vu, 20 (conf. vu, 19 et yiii, 4 et 5), on admet

que l'ensemble des eaux diluviennes s'éleva par-dessus les

sommets à la hauteur donnée et demeura un certain temps
à ce niveau, on se heurte à la difficulté connue : Comment
les navigateurs purent-ils savoir le niveau atteint par les

eaux, puisque tous les points de repère visibles étaient

engloutis Il reste bien une explication, mais elle est con-



— 412 -
traire au système de M. de Foville. C'est que les «

montagnes » qui furent couvertes sont seulement les rares
eminences émergeant de la plaine mésopotamienne, et non
les chaînes de montagnes et de collines qui bordent cette
plaine. Le terme de « montagnes » appliqué à ces

eminences semble très exagéré, mais on sait que c'est là un
phénomène général : les habitants des grandes plaines,
pour qui toute eminence est extraordinaire, sont comme
le rat de la fable, ils donnent les noms les plus pompeux
aux plus modestes protubérances du sol. C'est le cas dans
les Landes, au Hohgau et ailleurs. Tout est relatif, dans ce
monde. Il faut donc admettre que les « hautes montagnes »

dont il est question ici n'étaient en réalité que des collines

peu élevées;1 ce terme peut alors comprendre à la fois les

eminences de la plaine chaldéenne et les collines sub-ira-
niennes qui la bordent vers le N.-E. La montagne du
sauvetage aura pris dans la suite une altitude mythique en

rapport avec son rôle mystique. En effet, nous la voyous
dans toutes les traditions diluviennes être une haute
montagne, aux formes caractéristiques attirant les yeux ; la
plus haute montagne de la contrée. Tous les Ararats légendaires

remplissent ces conditions, le Masis d'Arménie comme

les autres.

Quant à la question de la durée du phénomène, dans les

deux textes, nous l'avons examinée en détail (ch. i) et
n'avons pas à y revenir.2 Il y a d'ailleurs un fait sur lequel les

deux récits appuient et qui est inconciliable avec une hypothèse

orogénique, c'est la gradation des phénomènes. Ils
commencent, augmentent, atteignent un maximum d'intensité,

puis décroissent et finissent. Le texte cunéiforme

1 Comparez Dillmann, Genesis, 5e éd., p, 131 et 133.
2 Comparez Delitzsch, Neuer Commentai' tt. Gen., p, 165 et

166, où il prouve qu'il y avait au moins trois traditions
différentes sur cette durée.



— 413 —

insiste sur la période de croissance, la Genèse sur la

période décroissante. Le premier peint la terreur, le second

prépare une fin optimiste. Mais un phénomène orogénique
amène une déformation permanente : l'Atlantide, par
exemple, n'a jamais reparu. Or, c'est ce que les deux

textes désavouent expressément :

Col. ni, 21. A l'aurore du septième jour,
23. la mer diminua (mot à mot : se retira dans son

bassin). Haupt. Exe, p. 74, in Suess, p. 24.
Gen. vin, 1. Mais Dieu, fit souffler un vent sur la

terre, et les eaux commencèrent à diminuer.
Nous ne reviendrons pas sur l'établissement proprement

dit de la théorie sismique énoncée sous les numéros 2 et 3.

M. de Foville ne lui oppose aucun argument saisissable,

et, après ce que nous en avons dit, nous estimons que la
conclusion de Suess substiste en entier : « Le phénomène
naturel qui cause aujourd'hui les plus grands ravages, un

cyclone accompagné d'un tremblement de terre, est aussi

celui qui correspond le plus exactement à la description
faite par Hasis-Adra du plus grand événement naturel de

l'antiquité. » (P. 23.)
Il faut seulement ajouter que la théorie sismique répond

tout aussi bien au récit de la Genèse, ainsi que nous l'avons
fait voir à plusieurs reprises.

M. de Foville est donc tout à fait mal venu pour
prétendre que « cette conclusion s'appuie sur une interprétation

assez complaisante de la mythologie chaldéenne, où

M. Suess trouve toujours des personnifications d'agents
naturels, très favorables à ses conceptions. » Ce reproche,
qui semble mettre en doute un des procédés les mieux

connus du style polythéiste, est du reste inoffensif à l'état
de simple affirmation. Pour lui donner quelque valeur, il
eût fallu montrer les passages où Suess exagère la
personnification des agents naturels, afin qu'on pût les discuter.



— 414 —

Nous aurons, du reste, à revenir sur ce sujet avec un autre
critique, et alors nous l'approfondirons.

De même, nous avons traité assez en détail la question
des avertissements pour n'avoir pas à y revenir. M. de

Foville, naturellement, met en doute l'explication qu'en
donne Suess. Il accuse ce dernier de déployer à cet endroit
c une perspicacité plus qu'ordinaire. » Comme c'est là son
seul reproche et toute sa discussion, nous passons outre.

« Nous craignons fort, dit-il plus loin, qu'à son insu,
l'éminent géologue ne soit le jouet d'un mirage, et ne voie
dans son texte rien autre chose que le reflet des théories

préconçues qu'il porte dans son esprit. L'élasticité de ce

texte mythologique, incomplet, douteux sur beaucoup de

points, ne serait-elle pas, encore plus que la haute
antiquité qu'on lui attribue, le motif de cette préférence absolue

qu'un géologue libre-penseur lui donne sur celui de la
Genèse Malgré toute la largeur dont celui-ci peut, être
susceptible, il ne se prêterait certainement pas avec la
même docilité que les tablettes cunéiformes à de si subtiles
divinations. »

Voilà une critique qui, ne reposant sur aucun fait
particulier, sur aucune difficulté déterminée de la question, n'a

aucune valeur au point de vue scientifique. Ce n'est pas
en se maintenant, et pour cause, dans le vague et les
généralités flottantes qu'on amorce une discussion sérieuse.

Mais dans un organe de vulgarisation, comme la Bévue des

questions scientifiques, cette manière de procéder est
captieuse et il faut l'examiner.

En premier lieu, si Suess a pu se faire, avant d'étudier
le texte cunéiforme, des « théories préconçues, » ces théories

ne peuvent avoir d'autres bases que les textes plus
anciennement connus de Bérose et de la Genèse. Mais

alors, outre que ces deux textes sont trop pauvres en

détails pour permettre l'établissement d'une théorie corn-



— 415 —

plète et que celle de Suess découle visiblement du texte
cunéiforme qu'elle suit pas à pas, nous avons montré que,
soit Bérose, soit la Genèse, soit l'une quelconque des

traditions antéroasiatiques, contient les éléments fondamentaux

de la théorie sismique. Celle-ci n'a donc en quelque
sorte pas besoin du texte ninivite pour naître et se défendre.

Les idées préconçues que Suess aurait pu apporter à

l'interprétation du texte cunéiforme provenaient donc

nécessairement de documents qui, dans les grandes lignes,
disent la même chose. Elles n'étaient donc pas préconçues

quant à l'essence de la question, tout au plus quant à

l'un des textes.
Quant à la préférence accordée au texte chaldéen, elle

s'explique en partie par son abondance en détails sur
l'essence de la catastrophe, comparée à la sobriété excessive

de la Genèse, par son aînesse incontestable et surtout
par le fait de son aborigénéité sur le théâtre de l'événement,

qualité incontestée aussi. Malgré cela, nous n'avons

pas essayé de l'excuser entièrement ; au contraire, nous

avons montré qu'elle serait inutile à un système de parti-
pris, puisque la Genèse conduit au même résultat que le

texte cunéiforme, et qu'elle est regrettable dans l'étude
d'entière bonne foi qu'a faite Suess, parce qu'elle le prive
de vérifications intéressantes. Mais, quoi qu'il en soit, une
chose demeure certaine, c'est que la théorie sismique du

déluge n'a pas besoin de se baser sur le texte chaldéen, un

peu incomplet, sans doute, bien que sur des points de

détail seulement, et un peu élastique, soit, quant au sens

de certaines expressions. Les traductions récentes ont
établi le sens de l'ensemble d'une manière certaine et on

a vu que ce sens révisé s'écarte en somme bien peu de

celui qu'avait adopté Suess. Le reproche « d'élasticité »

n'est donc plus de mise, maintenant que douze ans d'études
ont si peu modifié le texte incriminé. Mais surtout, la



— 416 —

théorie sismique n'a pas besoin que le texte cunéiforme
soit isolé des autres récits diluviens, comme on a voulu le

prétendre. Au contraire, nous venons de voir qu'elle repose
sur le consensus des différents textes, dont aucun ne la

combat. Le récit de la Genèse, dit M. de Foville, ne se

prêterait certainement pas aux mêmes divinations, Par une
bizarrerie de la langue française, qui en a beaucoup, «

certainement » veut dire ici « probablement, » car M. de

Foville n'a pas essayé ou, du moins, il ne nous fait pas

part du résultat de ses tentatives. Nous avons essayé, et

on se rappelle le résultat ; La Genèse donne, comme le

poème chaldéen, les deux bases essentielles de la théorie
sismique, mais il ne faut rien lui demander de plus, aucun
détail. Pourquoi Est-ce que, en descendant dans le détail,
le texte biblique désavouerait la théorie sismique Nullement,

c'est tout simplement parce qu'il n'en donne aucun,
de détails, ni pour ni contre. Voilà pourquoi le texte biblique

« se prête » moins bien que le chaldéen au développement

du système de Suess, surtout en ce qui concerne
le cyclone dont il ne dit pas mot. Mais le caractère maritime

et surtout sismique de la catastrophe est tout aussi

expressément indiqué dans la Bible. C'est, nous l'avons dit,
par le trajet de l'arche vers le nord, de l'aval vers l'amont,
donnée incontestable et indépendante du sens attribué aux
fontes abyssi comme de la question de miyam ou mayim.
Il ne s'agit donc pas de savoir si M. de Foville trouve ou

non quelque chose de « scandaleux » dans l'idée d'une
inondation venant de la mer (p. 60L. La position des

points de départ et d'arrivée, dans les deux textes, exclut
toute autre supposition, il n'y a pas à soi tir de là.

M. de Foville veut bien reconnaître (p. 602) que la

cause principale du déluge placée dans une irruption de

la mer ne répugne point au texte biblique. Il y a bientôt
50 ans, ajoute-t-il, qu'un protestant, très attaché au prin-



— 417 —

cipe de l'inspiration, le géologue écossais, Hugh Miller, a

développé cette idée et interprété dans ce sens les expressions

(Gen. vu, 11) rupti sunt fontes abyssi magnœ. Elles
correspondent mieux, lui semble-t-il, aux effets qui
s'ensuivraient de l'affaissement du sol d'un continent, selon

l'hypothèse de Miller, qu'au jaillissement des eaux souterraines

invoqué par Suess; et si Miller, dit-il, avait eu
l'occasion d'argumenter sur le texte cunéiforme, un
médiocre effort d'imagination eût pu lui suffire pour accommoder

aussi à son sens les avertissements du dieu Ea.
Pour préférer l'interprétation de Miller à celle de Suess,

il faut méconnaître complètement l'esprit des textes.
Encore une fois, l'affaissement d'un continent, à la manière
de l'Atlantide, ou de tout un rivage à la manière de la
Sonde, n'est pas admissible pour le déluge, puisque les

textes tiennent beaucoup à ce que la terre réapparaisse,
même assez peu modifiée, dès le retrait des eaux adventives.

Nous ne pouvons donc pas partager du tout l'idée que
semble se faire du déluge M. Faye, dans sa notice sur Les

grands fléaux de la nature.1 M. de Foville cite ce travail
en le louant, c'est à ce titre que nous nous en occupoos ici.

« Le déluge! dit M. Faye2, c'est là le fléau le plus
ancien dont les hommes aient gardé le souvenir. Presque
toutes les nations placent un déluge en tête de leurs
traditions.3 Evidemment cette idée n'est pas de pure
imagination ; ce n'est pas une légende forgée après coup.* Si

loin que les géologues placent la possibilité de ces

phénomènes, il faut que les hommes aient existé longtemps
auparavant et peuplé déjà la terre. »

« Aujourd'hui que l'on commence à se rendre compte

1 Annuaire du bureau des longitudes, pour 1884, p. 741 et suiv.
5 P. 757.
3 Cette assertion est exagérée, voir notre Déluge dev. la critique.
4 Pas quant au fond du moins.

¦r.



— 418 —

des forces qui ont présidé à la formation du relief de nos

continents, la question des déluges devient, ce me semble,
plus intelligible. »

« A partir d'une certaine époque, où les pôles de froid
firent leur apparition, le refroidissement du globe prit une
allure particulière. Il procéda bien plus vite et plus
profondément sous les mers en communication avec les pôles

que partout ailleurs. Dès lors, sous ces mers, l'écorce
solidifiée devient de plus en plus pesante. Le noyau liquide
fut soumis en diverses parties à des pressions inégales.
Pour le rétablissement de l'équilibre, il fallut que l'écorce
moins épaisse en certains endroits se bombât progressivement.

De là, un jeu continuel de bascule entre les divers

fragments de cette écorce, tendant à élever de plus en

plus les continents, à déprimer de plus en plus le fond des

mers. Ces mouvements ne pouvaient s'opérer sur une surface

déjà irrégulière et fissurée en sens divers sans

produire, ici ou là, sur de très grands espaces, des alternatives

d'abaissement et d'exhaussement d'une lenteur
extrême, comme ceux qui existent encore de nos jours. Mais

on comprend que, dans les premiers temps, alors que ces

ruptures et ces bascules donnaient naissance aux grandes
chaînes de montagnes, les phénomènes devaient se

produire parfois plus brusquement et par à-coup ; de vastes
lambeaux de l'écorce terrestre, depuis longtemps émergés
et habités, ont pu s'abaisser rapidement de quelques
mètres et laisser l'océan en balayer la surface. »

« Les hommes échappés à ces désastres en ont gardé
une profonde impression sur laquelle se sont entées plus
tard les plus curieuses légendes, celle de l'Atlantide, par
exemple. C'est qu'aussi de tous les fléaux de la nature,
aucun n'est plus effroyablement destructeur que celui-là.
Même les tremblements de terre font moins de victimes.
Ils laissent du moins subsister le sol qui nous porte, tandis



— 419 —

que les déluges l'engloutissent pour longtemps ou à jamais
sous les eaux. »

« Mais aujourd'hui que l'écorce terrestre est consolidée,
ou du moins que les bassins des mers ont acquis une forme
à peu près définitive, ces mouvements de bascule semblent

ne se développer qu'avec une lenteur extrême, sans
effondrements subits, sans déluge en un mot. L'humanité n'en
a plus revu depuis des temps très éloignés; il n'y a plus
que des accidents de nature bien différente qui puissent
produire sur une très petite échelle des invasions subites
de la mer: ce sont les raz de marée amenés par les cyclones
ou par l'action temporaire des volcans. »

« C'est ainsi que le delta du Gange a été plus d'une fois
violemment balayé par la mer au passage d'un typhon, et

que des provinces entières viennent d'être livrées aux eaux

en un clin d'œil, dans les Indes néerlandaises, par les

volcans de'Java. »

M. Faye cite alors, comme exemple de déluge d'origine
volcanique, la terrible catastrophe de la Sonde (p. 759) et

rappelle les deux tremblements de terre qui détruisirent
Lisbonne, en 1531 et 1755 (p. 791 et 792) :

« En 1531 comme en 1755, dit-il, le sol sous-marin,
violemment secoué, souleva dans la mer des ondes énormes,
un raz de marée gigantesque envahissant avec furie les

côtes basses et engloutissant tout sur son passage. »

« Ainsi périt le petit-fils de Racine qui passait ce jour-là
(le 21 novembre 1755) en chaise de poste sur la plage de

Cadix. C'est le même phénomène qui s'est produit cette
année (1884) dans le détroit de la Sonde et qui a détruit,
en quelques minutes, la population d'Anjer et celle de la

province de Bantam. »

Cette théorie, qui présente un mélange des systèmes de

Dana sur le géosynclinal en voie de sédimentation active;1

1 Manual of Geology, p. 748.



— 420 —

de Herschell, sur la prédestination au ridement qu'éprouveraient

les régions échauffées, voire même ramollies, par
l'accumulation des sédiments;1 de Leverrier, sur l'effet
diamétralement contraire qu'amènerait le refroidissement
au fond des mers; enfin, d'Elie de Beaumont, sur les bos-

sellements qui naîtraient, pour la lithosphère terrestre, en

voie d'écrasement centripète, de son ampleur surabondante

;2 cette théorie, qui d'ailleurs confond le phénomène
des bradyséismes, lié aux terrasses du Nord, avec le
phénomène orogénique, nous engagerait, si nous voulions la
discuter à fond, dans une série de questions extrêmement
compliquées qui n'ont pas leur place ici, en particulier,
dans le problème, obscur entre tous, de la formation des

continents. Cette discussion n'est, du reste, pas nécessaire,
et il nous suffira de quelques considérations simples pour
montrer la faiblesse de ce système.

En premier lieu, il n'y a aucune raison de distinguer,
dans le phénomène orogénique, deux périodes, l'une
ancienne et plus active, l'autre récente et tranquille. Nous

savons maintenant que les crises orogéniques, auxquelles
sont dus les soulèvements montagneux et les effondrements

pélagiques, se sont produites, de distance en distance,
pendant toute l'existence du globe, à partir du moment où il
fut revêtu d'une enveloppe solide. Chacune de ces crises
donnait naissance à une mer, à un champ d'effrondrement
continental ou à une chaîne; il y en a d'âge très différent,
et il s'en faut de beaucoup que les anciens différassent
sensiblement des récents au point de vue de leurs dimensions.

En outre, il n'y a aucune raison de considérer
l'écorce terrestre comme aujourd'hui consolidée, en ce sens

qu'elle serait moins en butte que jadis aux causes de dis-

1 De Lapparent, Traité de géologie, p. 1436.
2 Notice sur les systèmes de montagnes, p. 1237 et 1239.



— 421 —

location. Ces causes se ramènent à une seule ; la contraction

par refroidissement du noyau interne. Or, le phénomène

géothermique est là pour nous avertir que ce noyau
possède encore une provision de chaleur très appréciable.
Il faut qu'il la perde en entier, pour arriver à l'équilibre
thermique avec les espaces ambiants. Alors seulement, le
refroidissement cessera, et avec lui la contraction du noyau
et la chute centripète de l'écorce. Mais l'écorce est mauvaise

conductrice de la chaleur; l'échange dont elle est le

siège est donc très lent : le phénomène orogénique n'est

pas près de finir. Voilà ce qu'enseigne la théorie. L'observation

confirme ce résultat : Elle nous montre le système
alpin, formé au tertiaire, ne le cédant aux chaînes
antérieures ni pour l'amplitude, ni pour l'énergie des efforts

qu'il suppose. Il n'est pas vrai, non plus, que les bassins
des mers aient acquis une forme à peu près définitive. Ici
encore, nous sommes en présence de la continuité la plus
marquée. Les contours des océans, comme des mers
intérieures, ne sont pas tous du même âge. Ces dépressions se

sont formées en plusieurs fois, par l'effondrement successif
de compartiments séparés. Certains de ces effondrements

sont de date très ancienne; en Scandinavie, ils commencent
avant le silurien ; il s'en produit à toutes les époques, et
les derniers datent du tertiaire.1 La période paléozoïque
en a vu d'importants en Ecosse et au Spitzberg, les temps
secondaires ont vu se fracturer la Scanie, et tout le nord
de l'Europe présente des effondrements tertiaires ou
posttertiaires. Celui qui sépara l'Ecosse de la Norwège et forma

la mer du Nord doit être très récent. Il ne remonte

pas au delà du tertiaire et quelques géologues écossais,

entre autres Judd, Peach et Horne, ont même prétendu
qu'il avait dû se produire pendant l'époque quartenaire,

' Kjerulf et Brögger, in Suess, Antlitz, u, 65.



422 —

après la période glaciaire, c'est-à-dire depuis l'apparition
de l'homme.1 Dans ce cas, la nappe glaciaire du Nord,
dont les traces se retrouvent tout autour de la mer
germanique, se fut étendue sur un continent au lieu de combler,

comme le pense M. de Lapparent,2 les dépressions,
très faibles mais préexistantes, de la mer du Nord et delà
Baltique.

En outre, de nouveaux effondrements se préparent,
comme en témoignent, dans la Méditerranée et en Islande,

par exemple, les ébranlements sismiques qui se succèdent
à courts intervalles sur les réseaux de fentes destinés à

devenir les rivages futurs.8 Cette activité sismique localisée

témoigne de la prédestination de ces contrées à un état
en quelque sorte permanent de dislocation, et établit la
transition entre le passé paléontologique, le présent an-

thropique et l'avenir.
Pareillement, il n'y a aucune raison de croire que les

phénomènes orogéniques aient dû s'accomplir jadis
différemment d'aujourd'hui, plus brusquement ou plus violemment.

Sauvée par la notion si féconde du rapsodisme, due

à Suess, des exagérations quiétistes de quelques-uns, la
théorie des causes actuelles de Lyell demeure le dernier
mot de notre science géologique. La théorie et l'observation

confirment chaque jour le grand principe de

continuité, partiellement entrevu par Cuvier, et la géologie
mécanique, comme la paléontologie, s'avoue régie par la

grande loi de l'évolution continue. En dehors de là, tout
n'est qu'hypothèses, qu'imaginations. C'est le cas du
système de Faye, quand il distingue une période ancienne où

les déluges étaient possibles et une actuelle où ils ne le

1 Antlitz, n, 100.
2 Traité de géologie.
3 Vide ante.



- 423 —

seraient plus. En tout cas, si ces deux périodes avaient
quelque réalité, ce n'est pas dans les temps anthropiques
qu'il faudrait placer la limite qui les sépare. Le régime
actuel des agents naturels, à supposer qu'il y en ait
jamais eu un autre, remonte, nous en avons des preuves
certaines, bien au delà de l'ère humaine.1 C'est peut-être la
conscience de ce fait qui se cache derrière les jours de la
création biblique?

La théorie de Faye contient donc sa propre condamnation

: Dans l'époque et sous le régime où nous vivons, dit-
elle, un déluge comme elle les décrit n'est plus possible.
Or, nous savons que cette époque a commencé avant les

temps anthropiques. Donc, l'humanité n'a jamais pu voir
de déluge dans le genre de ceux qu'imagine M. Faye. Et il
n'y a plus aujourd'hui, il l'avoue lui-même, qu'une seule

cause de déluge possible ; les raz de marées, c'est-à-dire
la cause sismique. Voilà, sans doute, comment il se fait
que la conception chaldéenne du déluge aît pu être si bien

exprimée à l'aide du panthéon babylonien, calqué sur les

conditions météorologiques et géologiques actuelles. Voilà
pourquoi, dans le récit naturaliste qu'en donne la Genèse,

nous ne découvrons pas un élément qui ne figure dans la

physique du globe de nos jours. Au reste, on ne saurait
assez le répéter, les déluges à la façon de M. Faye engloutissent

pour longtemps ou à jamais le sol éprouvé, tandis

que nos textes insistent sur sa réappartion assez prompte.
Nous ne pouvons donc partager l'opinion, plus que
douteuse d'ailleurs en elle-même, de l'éminent astronome.

Mais rejoignons M. de Foville. « Si la basse Mésopotamie,

dit-il (p. 603), avait été le théâtre d'une inondation

' Abstraction faite, bien entendu, de la période glaciaire qui
paraît empiéter sûrement sur les temps anthropiques en Europe,
mais qui est loin d'impliquer un régime causal foncièrement
différent de l'actuel.



_- 424 —

telle que le suppose M. Suess, pourquoi le poète chaldéen

n'aurait-il pas revêtu des couleurs de cette émouvante

catastrophe les souvenirs du déluge universel, quand il a
voulu en tirer un chant de son épopée nationale? » A

coup sûr, cette hypothèse est admissible ; elle part de la
notion bien acquise de l'adaptation des mythes et se

rapproche beaucoup du système restrictif de Luken.1 Il serait
même possible de la confirmer par plus d'un exemple tiré
du Nouveau-Monde. Mais elle rentre, en somme, dans la
catégorie de ces hypothèses commodes, dont le principal
mérite est d'être impossibles à vérifier. Et puis, supposant
qu'il en soit allé ainsi, restent le texte biblique, celui de

Bérose et les autres, qui confirment les points essentiels
du récit cunéiforme, ceux, précisément, sur lesquels se base

le diagnostic sismique de la catastrophe, M. de Foville sup-
posera-t-il que le récit biblique est aussi un mythe adapté,
du même genre

Pour finir, M. de Foville repousse la dernière des quatre
conclusions de Suess : « Les traditions des autres peuples
(y compris l'hébraïque) n'autorisent aucunement à soutenir

que l'inondation ait dépassé le cours inférieur de

l'Euphrate et du Tigre, bien loin qu'elle se soit étendue à

toute la terre » (Sintfl., p. 68).
Cette question est de la plus haute importance, car la

théorie sismique ne saurait rendre compte d'une inonda»

tion dépassant les limites de la Mésopotamie inférieure.
C'est donc l'épreuve suprême. M. de Foville reconnaît que
la croyance à l'universalité géographique du déluge n'est
imposée ni par le texte de la Genèse, ni par l'interprétation

de l'Eglise. « Quant à l'assertion de M. Suess, dit-il,
elle repose bien plutôt sur son sentiment que sur des

preuves objectives que l'on puisse discuter. » Ce n'est pas

1 Voir le Déluge devant ta critique : L'Ecole universaliste.



— 425 —

tout à fait exact, et il ne suffit pas de repousser une
opinion pour l'infirmer. 11 aurait fallu, si ce n'est donner une

réponse, au moins l'indiquer. Remarquons d'abord qu'il y
a ici, mélangées, deux questions très différentes : l'universalité,

ou tout au moins l'extension, du cataclysme et
l'universalité, ou l'extension, du souvenir. La réponse à la
seconde question est seule possible, puisque les traces
géologiques font défaut; en outre, il n'y a qu'un petit nombre
de cas particuliers où la solution de ce second point donne

immédiatement celle du premier. Ainsi réduite à sa
véritable signification, la question de l'extension du déluge
devient un problème de critique historique, fort compliqué,

du reste. Nous lui avons consacré tout un livre;1 nous

y renvoyons, nous contentant d'indiquer que le résultat
de nos recherches se rapproche beaucoup plus de celui de

Suess que de celui de M. de Foville.'2 S'il en eût été autrement

de cette question préalable, la théorie sismique n'eût
trouvé chez nous aucun crédit.

Terminons; après ce qu'on vient de lire, on comprendra
que nous goûtions peu le terme d'élucubrations que M. de

Foville applique (p. 603) aux idées de Suess. Il en est de

même de quelques autres qualificatifs ironiques qui
pourraient faire croire au parti-pris du critique et qui n'ont,
d'ailleurs, rien de commun avec des arguments. Nous avons
rendu à leur auteur le service de les passer sous silence. —

Critique du Père H. Jürgens. — Il commence par s'étonner

que Suess ait pris l'interprétation géologique du
déluge pour point de départ de son grand travail, VAntlitz
der Erde. Pourquoi, dit-il, prendre cet événement, sur le
caractère physique duquel on n'a pour ainsi dire aucune

1 Le Déluge devant la critique historique, in-8° de 380 pages,
Fribourg, 1893.

2 Voyez notre chapitre : « La théorie sismique et l'extension
du déluge. »



— 420 -
donnée, au lieu, par exemple, de l'un des séismes italiens

que l'auteur a étudiés lui-même? A cette occasion, le Père

Jürgens se fait le champion du système des phénomènes
actuels et prétend que, par le point de départ qu'il a choisi,
Suess se met en contradiction avec la méthode de Lyell.
Il y a ici une confusion totale. Le chapitre consacré au
déluge, quoique le premier de VAntlitz, n'en est pas
l'introduction; il ne sert nullement de point de départ aux
chapitres suivants. L'ouvrage a une introduction formelle,
qui porte ce titre, et qui précède le chapitre du déluge.
Malgré cela, le plan de l'auteur exigeait que le déluge fût
étudié et qu'il le fut en tête du livre, précisément pour
suivre la méthode de Lyell. En effet, la géologie moderne,
suivant en cela la tendance générale des sciences physiques

à notre époque, s'est donné une théorie mécanique
qui est devenue son principal objet, bien plus, le cadre
générai de tous les phénomènes dont elle s'occupe. Jadis, la
géologie ne consistait guère que dans l'étude stratigraphi-
que des terrains : la paléontologie appliquée et le catalogue
des assises superposées. Cette étude était fort terre à terre.
Un grand progrès a été accompli et la géologie a pris une
envolée sans précédent le jour où l'idée de causalité, dont
la recherche est l'essence des sciences, l'a pénétrée
jusqu'aux moelles. Ce jour-là est née la géologie mécanique
ou tectonique, parce qu'on avait enfin compris que la cause
de toutes les modifications subies par l'enveloppe du globe
et par les organismes qui l'ont habité, l'habitent et
l'habiteront, réside en fin de compte dans les déformations intimes

de la planète. Ce principe fécond une fois conquis, les

phénomènes mécaniques ou tectoniques sont devenus la

préoccupation dominante des géologues, et YAntlitz de

Suess est un monument élevé à la gloire de cette tendance

nouvelle, si profondément philosophique. Mais les phénomènes

mécaniques se partagent en deux catégories : les



— 427 —

phénomènes anciens ou orogéniques, et les phénomènes
actuels ou sismiques. Cela étant, la méthode de Lyell, que
Suess, tout en protestant contre son exagération, est loin
d'abandonner, veut que l'on commence par les phénomènes
actuels. Voilà pourquoi Suess, dans la première partie de

son livre, étudie les tremblements de terre et les volcans;
dans la seconde, les montagnes; dans la troisième, les mers
actuelles d'abord, puis celles des temps géologiques. Il
fallait donc logiquement commencer par les tremblements de

terre. Cela étant, une tendance dominante chez Suess, et

que l'on ne saurait blâmer, le pousse à rattacher autant
que possible la géologie à l'histoire, ou, plus exactement,
l'histoire à la géologie qui, si souvent, la détermine. Voilà
pourquoi l'auteur a tenu à étudier les phénomènes sismiques

(ou qu'il juge tels) dont l'antiquité nous a légué le

souvenir, avant de passer aux catastrophes analogues des

temps actuels. Telle est, si nous l'avons bien comprise, la
pensée du maître. On voit quelle ampleur de vues, quelle
profondeur philosophique, elle comporte et combien
tombent à faux les critiques dirigées contre son point de

départ. Quant à penser que l'étude d'un séisme en pays de

montagnes, comme les séismes italiens, eût jeté quelque

lueur sur le déluge mésopotamien, c'est n'avoir
aucune idée de l'influence prépondérante du topique sur les

phénomènes de ce genre. Suess, on l'a vu, n'a pas manqué
de consulter les phénomènes actuels, seulement il a eu
soin de choisir ses parallèles dans des régions analogues à

celles où les textes tendent à placer le cataclysme tradi-
ditionnel. Enfin, pour ce qui est du manque presqu'absolu
de données traditionnelles sur le cataclysme diluvien,
c'était une objection spécieuse alors que personne n'avait
pris la peine de la contrôler. Notre chapitre v est là
maintenant pour montrer que la vérité est précisément
l'inverse de ce que pensait le P. Jürgens. Il n'est pas vrai



— 428 —

qu'un petit nombre seulement de sources se prononcent
sur le caractère physique du déluge. Au contraire, nous
avons montré que presque toutes les traditions diluviennes
renferment des données sur le processus de cet événement,

et que ces données sont nettement favorables à

l'explication sismique. Il est faux également que le caractère

physique de cette catastrophe ne puisse être déduit
ou plutôt « deviné » que difficilement dans des textes d'un
sens douteux. Notre chapitre in a établi que, à part quelques

divergences secondaires, le sens général du récit
cunéiforme était allé en se précisant de plus en plus par
les révisions successives imposées au texte, et que ce sens

général était devenu de plus en plus favorable à la théorie
sismique. Quant à prétendre que cette théorie est arrivée
à peine jusqu'à la probabilité, c'est une assertion que les

parallèles anciens et modernes établis dans notre chap, n
suffisent à renverser immédiatement.

Le P. Jürgens n'est pas plus heureux sur le terrain de

la critique historique. Il affirme que, de tous les événements

qui ont atteint l'humanité depuis ses origines, aucun
n'a laissé un souvenir aussi universel que le déluge et son
caractère de châtiment divin, cela, en dépit naturellement
de toutes les divergences secondaires inhérentes à la

religion, aux habitudes et au génie propre des peuples narrateurs.

Malheureusement, c'est tout le contraire qui est

vrai. Nous croyons bien que le déluge est l'un des événements

les plus connus, le plus connu même, mais ce qu'il
y a de certain, nous l'avons montré,1 c'est que les trois
quarts de l'humanité l'ignorent. Si cela s'appelle une
tradition universelle par excellence, alors il faut vraiment,
comme l'a fort bien dit Halévy, désespérer de la logique.

1 Le Déluge devant la critique historique, p. 251 et suiv. :

voyez à ce sujet l'ouvrage entier.



— 429 --
Quant au caractère moral, c'est une question fort compliquée,

que nous avons traitée ailleurs' et qui n'entre pas
en compte dans la recherche de la nature physique de

l'événement. Sans doute, le caractère moral du déluge
étant admis, et une fois prouvé que cet événement fut un
châtiment de Dieu sur une race impie,2 l'explication
physique proposée doit s'accorder avec ces prémisses, mais

nous ne voyons pas qu'on puisse faire à la théorie sismique
le reproche de manquer plus qu'une autre à cette condition.

Le P. Jürgens reconnaît lui-même qu'il n'y a aucun
danger à ce qu'on se trouve amené à une explication
physique en opposition avec le caractère moral. C'est parfaitement

juste, mais la raison qu'il en donne est fausse. Il
invoque le peu de détails que les traditions diluviennes,
les unes comme les autres, donneraient, à l'en croire, sur
le processus de l'événement. Le fond de sa pensée, c'est

que les récits traditionnels sont trop imprécis pour favoriser

une interprétation plutôt qu'une autre. Notre
chapitre V a montré la fausseté absolue de cette assertion

qui ne pourra plus être maintenue à l'avenir, quelque
déplaisir qu'en aient ceux qui, pour un motif qui nous
échappe d'ailleurs, tiennent à faire passer le déluge pour
inexplicable. Il est parfaitement vrai que le point de vue
moral était celui qui préoccupa le plus les peuples anciens.

C'était conforme à la tournure des esprits à cette époque
et l'allure des récits traditionnels en fait foi : ils pivotent
autour de cette idée. Est-ce à dire que le côté physique
de l'événement fût complètement négligé Non pas. Les

souvenirs positifs et les réminiscences du processus de la

catastrophe que nous avons relevés en si grand nombre,

1 Le caractère naturel du déluge (1892).
2 Ce que des auteurs, même orthodoxes, à commencer par Motais

(Le déluge biblique, 1885), ont nié.



— 430 —

même en dehors des récits propteurent diluviens, prouvent,
contrairement à l'opinion du P. Jürgens, que le côté
physique avait été remarqué et même assez bien compris.
Quant aux divergences que présente, d'un récit à l'autre,
l'exposé de ce côté physique du souvenir, elles s'expliqueut
par le phénomène tout à fait général de l'adaptation locale.
Ce phénomène, bien connu, a des lois qui permettent de

prévoir la nature des déformations que subira forcément
un souvenir traditionnel, en passant d'un milieu ethnique
connu à un autre également connu. Or, on a déjà pu voir,
dans cette étude et dans celles qui l'ont précédée, que
nous sommes en mesure de remonter le cours des

transformations subies par un souvenir diluvien, pour le reconstituer

finalement dans ce qui dut être sa forme primitive.
Les divergences actuelles dans la description physique du

phénomène ne constituent donc qu'une difficulté en quelque
sorte classique. Elles ne portent d'ailleurs que sur les

détails, le fond des descriptions restant le même. En aucun
cas, elles ne sauraient avoir l'influence perturbatrice que
le P. Jürgens cherche à leur attribuer. Par contre, c'est
faire trop bon marché de la description physique que de

la regarder uniquement comme une addition postérieure
au fond du récit. Elle est du même âge que tout le reste,
il n'y a aucune raison pour qu'il en soit autrement. En

somme, la critique, aussi bien que la géologie, se refuse à

fournir contre la théorie sismique les objections qu'on
s'efforce de lui demander.

Le critique entre maintenant dans le vif de son sujet.
Aucune des traditions diluviennes que nous possédons, dit-
il avec raison, ne constitue ou même ne renferme une
description de l'événement faite en vue de préciser ses causes

ou sa nature physiques. Toutefois, les récits ne nous laissent

pas absolument dans l'ignorance sur l'origine des

eaux diluviennes Le P. Jürgens entreprend alors l'énumé-



431

ration synthétique des agents de l'inondation, tels que les

mentionnent les diverses traditions : Ce sont les sources
de l'abîme, les écluses du ciel (soit la pluie), l'orage,
l'ouragan, le débordement des canaux et des rivières, l'invasion

de la mer. Mais cette enumeration ne lui dit rien. Les

sources de l'abîme n'ont pour lui aucun sens ; elles ne lui
rappellent ni les Anunnaki chaldéens, entrés pourtant,
lorsqu'il écrivait, dans le domaine de la mythologie générale

; ni la conception encore plus connue du tehôm hébraïque,

cette nappe d'eau continue qui était censée réunir les

mers par-dessous les continents et alimenter, par une
sorte de transsudation, toutes les sources et les réservoirs
de la surface. Il ne réfléchit pas que, si le débordement
des cours d'eau peut être causé par des pluies abondantes
aussi bien que par une ondulation sismiqne du sol, par
contre, la mer, incapable de crues, ne saurait envahir ses

rivages qu'à la faveur d'une dénivellation sismique de ces

derniers. Il est si persuadé que les traditions ne peuvent
rien nous apprendre sur les causes du déluge que, de bonne

foi, il n'y voit en effet rien du tout. C'est ce qui lui permet
d'incriminer le procédé même de Suess, dans ses recherches.
La supposition la plus immédiate, dit-il, la seule légitime
même, c'est que le tableau le plus véridique sera formé
des indications communes à tous les récits. Cela étant, la
véritable marche à suivre eût été de voir si cet ensemble
de données communes fournissait sur le cataclysme une
idée générale susceptible d'interprétation physique. C'est

parfaitement vrai, mais qu'est-ce que Suess a fait d'autre
Qu'avons-nous fait d'autre nous-même, lorsque, au chapitre

v, nous avons étudié l'une après l'autre les traditions
diluviennes Le P. Jürgens ne l'a pas compris, car il accuse
Suess d'avoir suivi une voie toute différente, parce qu'il a

commencé par rappeler que, des divers agents d'inondations,

les pluies" sont forcément le moins actif, tandis que



— 432 —

les cyclones, et par-dessus tout les tremblements de terre,
l'emportent de beaucoup en puissance dévastatrice. Mais,
c'est là un fait acquis à l'expérience géologique. Sa

constatation pouvait être un guide utile pour la recherche
ultérieure, mais nous ne voyons pas qu'elle fût de nature
à en compromettre l'impartialité. De fait, ce qui gêne le
P. Jürgens, c'est de se heurter d'emblée à une proposition,
inattaquable, il le reconnaît, mais qui rejette à Parrière-
plan les pluies, tout à fait incapables de jouer le rôle que
leur assigne l'opinion vulgaire, mais si commodes pour
envelopper tout l'événement d'un nimbe mythique
impénétrable à volonté. Nous avons fait voir, d'ailleurs (chap.
v), que l'opinion vulgaire, attribuant aux pluies le rôle
dominant dans le cataclysme, est tout à fait arbitraire.
Elle n'a dans la tradition qu'un fondement illusoire, puisque

tous les récits mentionnent également les eaux d'en-
bas et que la plupart d'entre eux donnent même à ces

dernières le rôle prépondérant.
L'essai de Suess, ajoute le critique, est avant tout exé-

gétique. c'est-à-dire qn'il a pour mission d'expliquer les

textes et non de présenter une hypothèse, quelque séduisante

qu'elle soit. Son premier devoir est donc d'essayer
de rendre compte des circonstances mentionnées par les

récits. Si, après l'avoir essayé, il voit que c'est impossible,
alors, mais alors seulement, il aura le droit d'abandonner
la méthode deductive pour essayer de l'induction aprioris-
tique. C'est parfaitement vrai, le P. Jürgens excelle dans

l'art de poser des règles d'une justesse incontestable. Où

il est moins fort, par exemple, c'est dans la critique
proprement dite. Il est incapable de prouver que Suess ait
manqué aux règles qu'il lui pose. Dans le cas particulier,
nous avons montré que le principal mérite de la théorie
sismique est précisément de rendre compte des textes avec

une exactitude à laquelle nul autre système ne saurait



— 433 -
prétendre. Le reproche de lancer des hypothèses est
absolument déplacé aussi, puisque c'est en suivant le texte
ligne par ligne que Suess a établi sa théorie (voy. ch. i).
Nous n'avons fait que suivre sa méthode dans notre étude
des traditions (ch. v). Partant de ce point de vue erroné,
le P. Jürgens est amené à une autre accusation dans

laquelle il fait une confusion totale : Le procédé que nous

venons de critiquer, dit-il, conduit Suess à négliger
complètement la pluie, dont toutes les traditions parlent
cependant. Et il pousse cette omission si loin qu'il ne voit
même pas, dans le texte babylonien sur lequel il se base,
l'annonce formelle de la pluie. Nous l'avons dit, il y a ici
une confusion totale. D'abord, en commentant la ligne 11,

42 du texte cunéiforme, et cela d'après Suess, nous avons

parfaitement tenu compte de la pluie (ch. i, p. 46), quoique

cette ligne n'en renferme pas une mention expresse.
La prédiction de la pluie, à laquelle le P. Jürgens fait
allusion, se trouve à la ligne, i, 40, mais elle n'y a été

déchiffrée que depuis le travail de Suess. Haupt traduisait :

(Jusqu'à ce que vienne) le temps, où je te donnerai le signal.
Halévy a en effet: Un soir il fera pleuvoir sur vous une pluie
lourde; mais ce sens n'est pas encore absolument certain.
Jensen traduisait : 36, Alors il fera pleuvoir sur vous une
riche bénédiction, 39, la a fixé.un signe convenu, qui
enverra la pluie renversante. Jeremias a de même : Lui
(Bel) laissera pleuvoir sur vous une riche abondance,
celui qui envoie la pluie renversante, (dans la nuit, il fera
pleuvoir sur vous) une pluie terrible,* de sorte qu'on ne

sait pas bien si, dans ce passage, on a affaire à la pluie
nuisible du déluge ou au contraire à une pluie bienfaisante
destinée à plonger les Surippakites dans une sécurité

trompeuse. La prédiction de la pluie, à laquelle le P. Jur-

1 Caractère naturel, p. 76-79.

28



— 434 —

gens attache une si grande importance, est donc très
douteuse. En tout cas, on ne saurait reprocher à Suess l'oubli
d'une donnée qui ne figurait pas dans le texte tel qu'il
l'avait sous les yeux. Quant à notre travail à nous, l'équivoque

qui plane sur la ligne i, 40, nous empêche d'y voir
une donnée positive devant être certainement rapprochée
de n, 42.

Le second grief du P. Jürgens contre Suess, c'est que
ce dernier ait basé son essai d'explication physique du

déluge sur le texte cunéiforme seul, sans se préoccuper
des autres récits traditionnels. A cela, il n'y a rien à répondre.

Cette critique est juste ; l'œuvre de Suess présente
là une lacune grave que nous avons reconnue d'emblée et

que nous nous sommes efforcé de combler. Est-ce à dire

que la théorie sismique elle-même en soit infirmée
Aucunement, puisque l'étude du texte biblique, que nous avons
constamment fait marcher de paire avec celle du document
cunéiforme (chap. i). n'a fait que confirmer les déductions
de Suess, et que l'examen des autres traditions diluviennes

(chap, v) est venu leur apporter des confirmations aussi

éclatantes qu'inattendues. Le reproche de Jürgens atteint
donc le travail parliculier de Suess, mais la théorie sismique

elle-même y échappe, puisqu'elle peut invoquer en sa

faveur le concensus traditionnel auquel notre critique
ajoute avec raison une valeur capitale. Le défaut en question,

dans le travail de Suess, n'est d'ailleurs qu'un vice
de forme qui perd beaucoup de sa gravité par le fait que
le texte employé est la tradition diluvienne par excellence,
celle qui, en bonne critique, doit faire foi avant toutes les

autres. C'est ce qui explique l'appui général que lui apportent

les autres récits. Aussi le P. Jürgens est-il complètement

dans le faux quand il attaque la valeur du texte
cunéiforme au point de vue de la critique historique.
L'authenticité de ce texte se prouve par des motifs intrin-



— 435 -
sèques et extrinsèque que nous n'avons pas à rappeler ; elle
est aujourd'hui hors de doute, la soupçonner c'est aller
contre le sentiment unanime de la critique ou faire preuve
d'une ignorance que nous préférons croire volontaire. Quant
à sa clarté, le lecteur sait, sans qu'il soit besoin de le

rappeler, qu'aucun autre récit diluvien n'en approche pour
l'abondance et la netteté des détails.

De fait, le P. Jürgens est dans l'erreur quand il prétend
(p. 7) que l'authenticité d'une relation historique n'est
aucunement en rapport avec les détails qu'elle donne sur
le fait qu'elle rapporte. Cela dépend de la nature de ces
détails. S'ils sont tels qu'un récit authentique et aborigène
sur le théâtre de l'événement puisse seul les donner, leur
présence est un signe non équivoque d'authenticité. Or,
de l'aveu de tous les orientalistes, c'est le cas pour le texte
de Ninive. Quant à prétendre que les détails donnés par
ce texte sont essentiellement différents de ceux que portent

les autres récits, c'est une illusion provenant de ce

qu'on ne s'est pas donné la peine d'étudier dans leur
ensemble les autres traditions diluviennes. Notre chapitre v

est là pour dissiper cette illusion, et quant au récit biblique,

qu'au fond le P. Jürgens a seul en vue, il faut n'en
avoir fait qu'une étude bien superficielle pour croire que
ses données sont si différentes de celles du texte cunéi-
foime. La conclusion du P. Jürgens est que cette divergence

dans les détails, que le texte cunéiforme présenterait
par rapport aux autres récits diluviens, est pour le premier
un signe certain de formation tardive. Cette conclusion est
insoutenable pour deux raisons. La première, c'est que le
récit babylonien ne constitue pas du tout un terme à part
opposé à un groupe qui serait formé par tous les autres
récits diluviens. Ces derniers se rapprochent, tantôt plus,
tantôt moins, du texte chaldéen, ils ne se ressemblent pas
plus entre eux qu'ils ne lui ressemblent ; c'est lui qui est



— 436 —

le type commun dont les autres dérivent, ou du moins,
c'est lui qui représente incontestablement avec le plus
d'exactitude la tradition primitive plus ou moins corrompue
dans les autres récits. La seconde raison, c'est que, bien loin
de différer sur les détails, comme le croit le P. Jürgens, le

texte chaldéen est au contraire avec les autres récits dans

un accord remarquable que notre chapitre v a mis en relief
et qui, loin de conclure à une opposition dans laquelle le

texte de Ninive serait le dernier venu, dénote au contraire
une filiation dont le récit cunéiforme, ou du moins la
tradition chaldéenne, constitue le point de départ. Ce résultat
est acquis à la critique et il entraîne immédiatement une
conséquence importante, à savoir que le récit chaldéen
n'est pas, ne peut pas être une adaptation locale d'un récit
antérieur, comme le P. Jürgens voudrait le déduire de

certaines données en harmonie évidente avec les conditions
locales de la Mésopotamie. Le récit chaldéen est original
et aborigène sur le théâtre de la catastrophe, c'est lui qui
a servi de modèle à tous les autres ; ou bien ce récit est

une imitation, une adaptation locale d'un souvenir plus
général, mais alors ce dernier est un mythe cosmogonique
d'une portée universelle.1 Il n'y a pas à sortir de ce dilemme

; la tradition diluvienne est originaire de Chaldée et se

rapporte à un événement local de ce pays, ou elle n'est
qu'un mythe.

Poursuivant sa critique, le P. Jürgens se met à examiner
l'un après l'autre les points principaux de l'argumentation
de Suess. C'est le point de départ qui naturellement
l'occupe d'abord, et il se demande si, du fait que Surippak,
ville située sur le cours inférieur de l'Euphrate, à~peu de

1 C'est le résultat auquel on arrive en adoptant les localisations,
évidemment, mythiques, qui identifient l'Ararat à l'un des sommets

de l'Asie centrale. Voyez eh. vu.



— 437 — *

distance du golfe Persique, est indiquée comme le lieu où
les dieux décidèrent le déluge (1. 11), on peut légitimement
inférer que c'était la patrie d'Hasis-Adra et que ce fut le

point de départ de l'arche. La question est importante,
mais il nous paraît certain qu'elle doit être résolue
affirmativement. En effet, Hasis-Adra est appelé Surippakite,
soit « homme de Surippak » (1. ]9). ce qui concorde avec
les indications de la Genèse, fixant dans la basse Chaldée
la résidence des patriarches térahites. En second lieu, si,
à la ligne 30, le patriarche se préoccupe de la réponse qu'il
devra faire au peuple et aux anciens de la ville, c'est que
ceux-ci le verront construire et armer son navire, donc le

point de départ de ce dernier ne pouvait être éloigné de

Surippak. D'autre part, la ligne 34 indique que Hasis-Adra
habitait Surippak, au moins à ce moment-là, puisque Ea
lui prescrit de répondre aux moqueurs susmentionnés :

« Je ne resterai pas dans votre ville. » A la vérité, le texte
ne dit pas expressément que la ville de 1. 34 soit Surripak,
cependant tous les assyriologues l'ont compris ainsi et
c'est en effet la seule supposition plausible, puisque, entre
cette ligne et la ligne 11, où Surippak est mentionnée en
toutes lettres, il n'est fait mention d'aucune autre cité et

que, au contraire, la ligne 19 peut être considérée comme une
réminiscence de 1. 11, servant de lien entre celle-ci et les
1. 30 et 34.' Ce n'est évidemment pas la certitude, mais
c'est une illusion que de chercher la certitude en de telles
matières. Il est des probabilités qui, une fois admises par
les autorités compétentes, doivent en bonne critique jouer,
jusqu'à preuve du contraire, le rôle de certitude, et ce

n'est pas faire de la science que de se montrer dans ces

cas-là plus difficile et plus pointilleux que les maîtres en la

1 Les citations et les numéros correspondent à la traduction de

Halévv.



__ 438 —

matière. Le P. Jürgens commet une confusion lorsqu'il
croit découvrir dans 1. 185 une objection à ce que le point
de départ et l'habitat primitif du patriarche fussent Surippak.

Il y est dit en effet : « Il nous emporta au loin et nous

plaça à la bouche des fleuves. » Ce n'est pas ainsi, dit
Jürgens, qu'on parle d'un endroit qu'on a habité de

longues années. Mais Surippak pouvait être sur le cours
inférieur de l'Euphrate sans être à la bouche même des fleuves.
Nous avons indiqué au chapitre i les raisons qui s'opposent

à cette dernière hypothèse. De plus, ajoute Jürgens,
Surippak n'était certainement pas si éloigné de la mer que
la bouche des fleuve parût « au loin. » C'est ici que la
confusion est complète : l'incident relaté par 1. 185 est

postérieur à l'abordage sur le mont Nizir ; par conséquent,
le point par rapport auquel la bouche des fleuves paraît
« au loin, » c'est le Nizir et non pas Surippak. L'objection
se réduit donc à néant. Au reste, le P. Jürgens convient

que l'emploi de l'asphalte comme moyen de calfatage,
mentionné dans la Genèse comme dans le texte cunéiforme,
oblige (et cela pour les motifs que nous avons fait valoir
au chap, i) à fixer tout au moins en Mésopotamie le point
de départ de l'arche. C'est déjà quelque chose, mais le

trait capital de la translation du navire de l'aval vers
l'amont ne s'en trouve pas nécessairement conservé. Le point
de départ pouvant être n'importe où en Mésopotamie, tout
dépend de sa position relativement au Nizir. Ceux qui
tiennent à ce que le récit du déluge demeure obscur y
trouveraient leur compte, si la Genèse elle-même ne s'était
chargée de faire disparaître l'indétermination en fixant,
non point en Mésopotamie d'une manière générale, mais
dans la basse Chaldée, le séjour antédiluvien des Térahites.
Cette remarque annule l'objection, juste du reste, que le
P. Jürgens tire du fait que la construction de l'arche pouvait

étonner tout le long de l'Euphrate, et pas seulement
à son embouchure.



— 439 —

Une autre objection, qui, elle, se réfute toute seule, est
tirée de ce que la Genèse et le texte chaldéen ne
s'accorderaient pas dans la fixation du point d'arrivée, attendu
qu'ils nomment respectivement l'Ararat et le mont de

Nizir. Mais on sait déjà, et nous le montrerons bientôt
avec plus de détail encore, que la position vraie de l'Ararat

biblique n'est nullement déterminée. On ne saurait
donc en faire un point de comparaison fixe, propre à servir

de norme. Tout ce qu'on peut dire, c'est que l'adoption
du « Grand Ararat » de l'opinion vulgaire suffirait à

imprimer à l'ensemble du récit un caractère inévitablement
mythique. Le P. Jürgens veut bien reconnaître d'ailleurs
que « la donnée de la Genèse ne nous oblige pas
nécessairement à adopter le Grand Ararat » (p. 9). La vérité
tout entière est qu'il est impossible de l'adopter sans nier
du même coup la réalité objective de l'événement. Quant
à affirmer, comme le fait notre critique, que l'Ararat de la
Genèse est certainement autre que le Nizir du texte
cunéiforme, c'est une assertion entièrement gratuite dans l'état
actuel de nos connaissances, mais qui, nous le montrerons
plus loin (ch. vu), a plus de chance d'être infirmée que
confirmée par leur progrès. Comme le P. Jürgens le reconnaît,
Nizir rentre en plein dans le cadre géographique de la tradition

mésopotamienne; mais, bien loin d'être un indice
d'adaptation locale postérieure, c'est un signe d'authenticité et

d'aborigénéité, une forte présomption en faveur de l'exactitude

de cette donnée. On peut en dire autant, et à plus forte
raison, du fait que le récit tout entier se montre étroitement
adapté au panthéon assyro-babylonien. Voir dans ce fait un
indice d'adaptation locale tardive, comme le veut le P.

Jürgens, c'est aller contre les règles les plus élémentaires de

la critique, c'est de plus supposer sans aucune preuve un
récit plus ancien dont dériverait la tradition chaldéenne,

que tout tend à nous faire considérer comme originale et



— 440 —

primitive. Nous aurons certainement les critiques pour nous,
si nous disons que ce trait comme le précédent, relatif au

topique, sont au contraire les meilleurs indices d'aborigé-
néité que puisse présenter un récit traditionnel. Enfin,
quand nous aurons dit que le P. Jürgens prétend déduire
de ce dernier fait que la rédaction actuelle de l'épopée
d'Izdubar est extrêmement récente et qu'elle ne saurait
en aucun cas remonter plus haut que la Genèse, nous
aurons montré avec quelle légèreté ce critique prend pour
base de son système des résultats aussi peu établis, au

point de vue scientifique, que l'est le monothéisme primitif,

et nous aurons certainement persuadé ceux de nos
lecteurs qui ont quelque idée de la mythologie comparée et
de l'histoire des religions. Et, afin qu'on ne nous accuse

pas de prêter à notre auteur des opinions qu'il n'avait pas
citons textuellement cette phrase que nous trouvons à sa

page 11 ; « Il est à peine nécessaire de faire remarquer,
dit-il, que la forme polythéiste seule est la meilleure preuve
que la tradition en question a subi des transformations
tardives. » Et l'auteur essaie de persuader (sans démonstration

du reste) que le polythéisme n'est autre chose

qu'une corruption du monothéisme primitif.
Suess, suivant en cela les enseignements de la mythologie

comparée relativement à cette période intermédiaire
durant laquelle le fétichisme se transformait en poly-
théismes, voyait dans la forme polythéiste du récit
chaldéen, la personnification des agents naturels dont la
tradition avait conservé le souvenir. Le P. Jürgens ne veut

pas en entendre parler. U commence par établir une
distinction, qu'il a la satisfaction d'emprunter à Max Müller,
et qui, très juste en elle-même, ne s'applique pas ici, c'est
la distinction entre la personnification et la déification des

forces de la nature. Arrivé au point où nous le voyons
dans les textes mythologiques de la Chaldée, le développe-



-- 441 —

ment des idées religieuses avait depuis longtemps franchi
ce point critique qui marque les commencements du
fétichisme régulier. Quand le texte dit ; « Rammân tonne »,
c'est parfaitement synonyme de « il tonne » ; « Samas

marqua le temps fixé » signifie : « le temps fixé arriva. »

C'est la forme polythéiste qui a succédé à l'élohisme
primitif. On disait alors : « El tonne; El pleut; El vente »,
comme nous disons encore aujourd'hui: « Il pleut, il tonne,
il vente », et cette manière élohiste de parler représentait
en quelque sorte une condensation monothéiste de la
conception fétichique primitive. De sorte que, à l'heure qu'il
est, les verbes impersonnels par lesquels ncus désignons
les phénomènes météorologiques impliquent, si nous pouvons

nous exprimer ainsi, un fétichisme monothéiste.1
Cette manière de s'exprimer renferme à coup sûr le
sentiment que les forces de la nature dépendent de la volonté
divine, ou tout au moins que chacune d'elles est soumise à

l'impulsion d'un esprit particulier. Mais il ne faut y voir

que la conception générale du fétichisme, plus ou moins

modifiée; il ne faut y chercher aucune intention d'indiquer,

dans tel ou tel événement, une intervention divine
spéciale. C'est une forme usuelle du langage, qui n'enlève
aux phénomènes décrits rien de leur caractère purement
naturel et ne saurait à elle seule être exploitée, comme
notre critique en a bien envie, en faveur d'une interprétation

miraculiste. Nous avons parlé suffisamment, ici et
ailleurs,2 de la « voix » qui intervient dans la prédiction du

cataclysme pour n'avoir pas à y revenir. Quant aux paroles

que le texte met dans la bouche d'Ea, aux indications
formelles qu'il donne sur la manière de construire le navire
et sur le chargement qu'il devra prendre, au fait que l'ar-

1 Cf. Car. nal. du del., p. 200.
2 Voy. chap, i et le Car. nat. du dèl.



— 442 —

che ait été établie contrairement aux usages locaux, tout
cela s'imposait de soi-même à l'imagination du narrateur ;

la profonde impression laissée par le cataclysme et la forme

poétique du récit rendaient ces détails inévitables; il n'y a

aucune raison de n'y pas voir les phénomènes prémonitoires

indiqués par Suess.

Le reproche d'adaptation locale tardive revient à propos

des porteurs du trône, que Jürgens reconnaît comme
caractéristiques de la Mésopotamie inférieure, et à propos
du débordement des canaux. « La mention de ces canaux,
dit le critique, témoigne encore une fois, et de la façon la
plus certaine, de l'adaptation du récit traditionnel aux
conditions postérieures du pays. Personne, en effet, ne
soutiendra que le réseau de canaux, qui couvrait la
Mésopotamie aux temps de la splendeur de Babylone et encore
du temps d'Hérodote, ait existé déjà avant le déluge. En
revanche, ces canaux étaient pour les générations
postérieures un trait essentiel du pays qui leur devait sa
richesse » (p. 14). Sans doute, si on pouvait fixer, ne serait-
ce qu'avec un semblant d'approximation, la date de la

catastrophe, et si, d'autre part, il n'était pas très probable
que le récit, tel que nous le possédons, est bien postérieure
à l'événement et a pu, au cours des transformations qu'il
a subies, être influencé par les cor.ditions du pays au
moment de telle ou telle transcription. Mais cela ne préjuge
en rien l'authenticité et l'ancienneté de la tradition elle-
même. En face des caractères d'aborigénéité qu'elle
présente, de l'aveu même du critique, la supposition la plus
immédiate et la plus vraisemblable c'est toujours, jusqu'à
preuve du contraire, l'aborigénéité de la tradition. On sait,
d'autre part, qu'au lieu de cette « preuve du contraire »,

l'étude critique fournit la confirmation raisonnée de cette
induction a priori.

Môme reproche de Jürgens à propos des Anunnaki



— 443 —

(p. 15), mais il ne sait pas bien à quoi s'en tenir à leur
égard. Les « fontes abyssi » de la Genèse lui paraissent
devoir désigner plutôt la mer. Nous savons que ce sens

n'est pas exclu de l'expression synthétique choisie par le

Livre saint en vertu de son procédé général, mais que,
d'après le témoignage des traditions parallèles (v. ch. v),
il faut y voir avant tout les eaux souterraines. C'est-à-dire

que l'introduction dans le débat des lieux parallèles
confirme l'induction de Suess, basée sur deux textes seulement.

Ici, plus que jamais, nous sommes en possession
d'une véritable caractéristique locale, seulement cette
caractéristique s'applique à toutes les plaines alluviales
parcourues par un grand fleuve, et non pas seulement à la

Mésopotamie, comme le dit Jürgens qui, en cela, a mal

compris son auteur.
Il ne l'a pas compris non plus quand il lui oppose

l'objection que voici: « Puisque la plaine de l'Euphrate réunit
si admirablement les conditions requises pour une inondation

sismique, comment se fait-il que ce phénomène ne s'y
soit plus reproduit depuis le déluge C'est une preuve
évidente que l'explication proposée ne vaut rien. » Cela

ne prouve rien du tout. D'abord, on ne saurait prétendre
qu'aucun phénomène de ce genre ne se soit produit en

Mésopotamie depuis le déluge ; tout ce que nous affirmons,
c'est qu'aucun d'eux n'atteignit des proportions comparables

à celles du cataclysme historique et capables par
conséquent d'en effacer le souvenir. En second lieu, ce que
Suess trouve réalisé d'une façon particulière dans les

plaines de la Chaldée, ce ne sont pas les conditions requises

pour une inondation sismique, dont la première, la disposition

au séisme lui-même, fait précisément défaut à tout
le Grand plateau désertique méditerranéen.1 C'est ce que

1 Voyez dans 1'Antlitz der Erde, la description de ce compartiment,

depuis longtemps en équilibre, de la lithosphère terrestre.



— 444 —

nous disions plus haut (chap, ii) en montrant que les séismes

mésopotamiens ne furent pour la plupart que le contrecoup

d'ébranlements périphériques. Ce qui est réalisé sur
le bas Euphrate, c'est un ensemble de conditions tel que,
un séisme étant donné, il puisse avoir pour effet une
inondation dans le genre de celle que décrivent, avec un

remarquable accord, toutes les traditions diluviennes. Mais,
du séisme à l'inondation sismique, il y a un pas qui ne

peut être franchi que par le concours d'un ensemble de

circonstances toutes contingentes. Il n'y a donc rien de

surprenant à ce que la Mésopotamie, bien qu'éprouvée à

plus d'une reprise par les tremblements de terre, n'ait pas

revu d'inondation comparable au déluge historique.1 Ce

que nous venons de dire des séismes s'applique aux cyclones,
mais nous en avons parlé assez pour n'y pas revenir.2

Remarquons seulement, en réponse à la page 17 de Jürgens,

que le cyclone pouvait bien amener un raz du golfe Persique,

lorsqu'il soufflait du sud (ou par sa partie centrale
soufflant dans cette direction). Au contraire, lorsqu'il se

mit à souffler du sud-ouest (ou par son aile gauche soufflant

ainsi), il ne pouvait amener autre chose que les trombes

de sable balayées sur le désert de Syrie, puisqu'il
n'avait pas passé sur la mer. C'est évident. Voir dans cette
diversité de l'action éolienne un signe d'adaptation tardive,
c'est donc tout simplement faire une confusion volontaire.3

Que dire, maintenant, de la phrase suivante, par laquelle
le P. Jürgens clôt ses remarques sur le processus physique
de l'événement? « Après ce qui précède, dit-il (p. 17),

1 Comparez encore ce que nous disions ci-dessus aux pages 149

et 169. Le côte psychologique de la question a une grande importance,

et nous ne comprenons pas que le P. Jürgens ne l'ait pas
senti.

2 Voyez surtout les chap, i et u.
:î Relire surtout nos pages 148 et 149.



— 445 —

nous sommes en droit de douter sérieusement qu'une
inondation sur le plan de Suess soit même possible dans la

plaine de l'Euphrate. » Cette phrase était, sans doute
destinée à produire un grand effet; nous espérons avoir prouvé
qu'il ne suffit pas de se boucher les yeux pour avoir le
droit de nier la lumière. Une autre assertion, qu'il faut
discuter parce qu'elle a au moins l'air scientifique, consiste
à prétendre que, pour établir sa théorie du déluge, Suess

n'avait besoin d'aucun texte. Cela revient à dire que ce

qu'il a fait, ce n'est pas de l'exégèse, mais de l'invention
pure. Or, cette accusation se réfute d'elle-même : le lecteur
n'a pas oublié que c'est en suivant le texte ligne par ligne
que Suess a construit son interprétation. Qu'on veuille
bien jeter un coup d'ceil dans la Sintfluth ou dans notre
chapitre premier, et on verra qui a raison, de Jürgens ou
de nous. Ce dernier complète sa pensée en disant que
« tout ce que Suess a tiré du récit cunéiforme, c'est le

caractère local de l'événement, ce qui d'ailleurs est le signe
le plus certain de l'inexactitude de ce récit. » Cette phrase,
répondrons-nous, est le signe le plus certain du vague dans

lequel toute la question du déluge se présente aux yeux
de notre critique. Si jamais il essaye de percer ces épais

brouillards, il apprendra ce que contiennent au juste les

sources de nos connaissances sur ce point, et il comprendra,

peut-être, qu'un déluge universel étant physiquement
impossible, d'autre part, les textes, à commencer par la

Genèse, nous interdisant d'y voir un événement miraculeux

en lui-même,' un déluge local et même assez restreint
demeure le seul que nous puissions nous dispenser de

regarder comme un mythe. S'il tient à garder les positions
traditionnelles, il fera donc bien d'abandonner, à la suite

1 Voyez notre Caractère naturel du déluge, la conclusion.



446

de plusieurs bons esprits, la corde tout à fait usée de

l'universalité.1
Un autre point, par exemple, où Jürgens est dans le

vrai, mais dont il tire une conclusion fausse, c'est lorsqu'il
dit que la théorie de Suess s'appliquerait aussi bien à

n'importe quelle tradition diluvienne autre que la

chaldéenne, la Genèse y compris. Si l'on réduit la question a

ses véritables ternies, aux traditions réellement diluviennes,
le critique a raison et notre chap, v a donné (pour la
première fois, d'ailleurs) la preuve documentée de ce qui n'est
ici qu'une assertion en l'air. Mais qu'est-ce que ça prouve?
Que la théorie sismique est une création a priori sans

fondement dans aucun texte? Nullement. Ça vient tout
simplement de ce que les diverses traditions réellement
diluviennes dérivent toutes de la chaldéenne dont elles

reproduisent, nous l'avons démontré, les traits essentiels.
Voilà pourquoi le système de Suess, basé sur la tradition
mère, s'adapte si merveilleusement aux dérivées. Qu'on

essaye, par contre, de l'appliquer aux mythes pseudo-diluviens

que possèdent plusieurs peuples, et on verra s'il a

vraiment l'élasticité que Jürgens lui reproche.
On se souvient qu'un peu plus haut notre critique â

voulu tourner contre le système de Suess le fait qu'une
inondation comme le déluge ne s'était pas reproduite dans

les temps h'storiques. Maintenant, il oublie qu'il a employé
cet argument et, avec une merveilleuse logique, il suppose,
toujours dans le but de combattre Suess (mais sans le

prouver, naturellement)[que le déluge, entendu à la
manière du professeur viennois, a été surpassé ou tout au

moins égalé dans la suite par d'autres catastrophes analo-

1 Voyez les savantes recherches et les victorieuses répliques de

MM. Motais, Robert et consorts, dans le Déluge biblique, la Revue
des Quest, scienlif. de Bruxelles, la Controverse, etc.



— 447 —

gués. Or, conclut-il, l'étendue et la vivacité du souvenir
laissé par le déluge s'opposent à cette hypothèse, donc le

déluge ne fut pas ce que Suess pense. Nous aurons la charité

de ne pas insister, et nous bornerons à rappeler ce

que nous avons dit plus haut des causes de la vivacité
du souvenir diluvien, et ce que nous avons établi1 touchant
l'étendue de ce souvenir. Ces deux considérations, ramenant

les choses à leurs véritables proportions, suffiraient
à affaiblir beaucoup l'argument de Jürgens. Elles nous
suffiront encore contre le suivant : « Quelle que soit, dit-il,
la solution qu'on adopte pour la question de l'universalité
du déluge, un point reste certain, c'est que plus on limite
l'extension de ce cataclysme, plus on en réduit, l'importance

physique, plus aussi il devient difficile d'expliquer
l'universalité de la tradition qu'il a laissée » (p. 18). Mais,
si cette tradition est loin d'être universelle, l'objection
tombe. Si, en outre, il est impossible d'attribuer à l'événement

en question «une importance physique etdes limites »

plus étendues, sans tomber dans le mythe, alors le système

qui l'explique, en le prenant tel qu'il fut. rend à l'exégèse,
même traditionnelle, un service signalé.

Ce que nous savons de la véritable importance ethnique
du déluge, laquelle est loin d'être ce que pensait l'ancienne
exégèse, nous permet de le concevoir avec la durée
relativement courte que lui assigne le texte chaldéen, sans que,

pour autant, il satisfasse moins bien au tableau qu'en trace
la tradition bien comprise. Cette durée, plus courte que
celle assignée par l'opinion traditionnelle, mais suffisante

au point de vue de la critique, a l'immense avantage de

rapprocher cette catastrophe des exemples historiques

connus, de la rendre admissible au point de vue scientifi-

1 Le Déluge devant la critique et l'introduction du chap, v,
ci-dessus.



— 448 —

que et, par conséquent, de nous faire échapper au mythe.
Tous les interprètes savent d'ailleurs que s'il est une
catégorie de données sur laquelle il ne faille jamais chicaner,
ce sont les chiffres, plus sujets que toute autre chose à

s'altérer sous l'influence des transcriptions successives, du

point de vue local, ou tout simplement de l'exagération
mythique, cette plaie des données historiques lointaines.
Dans les récits relatifs à la préhistoire, il faut de toute
nécessité sacrifier les détails, si on veut tauver l'essentiel,
la réalité du fait relaté. Heureux encore quand c'est
possible à ce prix.

Ce que nous venons de dire des détails de l'événement
s'applique à son caractère essentiel. Nous avons démontré

que le déluge fut naturel dans le mode de sa réalisation et
prouvé, en nous basant sur les meilleurs interprètes, que
ce caractère intrinsèque d'événement non miraculeux est
loin d'exclure le caractère moral. Le P. Jürgens lui-même
était de cet avis quand il disait « que le caractère éthique
ou moral est dans le déluge l'élément principal, mais que
ce caractère moral, loin d'exclure le caractère naturel,
l'implique au contraire. Dieu, disait-il, disposa l'inondation,
qui devait fonctionner comme châtiment, pour l'époque et
dans la mesure qui convenait à son but. Quant à la
catastrophe elle-même, elle procéda de causes naturelles, comme

nous l'apprend l'Ecriture (p. 3). » Il allait donc plus loin

que beaucoup d'interprètes : le texte biblique ne fait mention

d'aucun miracle, ce qui n'empêche pas les interprètes
en question, si ce n'est d'en supposer formellement, du
moins de croire que le silence du texte sur ce point ne

préjuge pas la question. Le P. Jürgens, au contraire,
regardait le texte comme positif et concluant en faveur du

caractère naturel qui. disait-il, ne saurait être opposé à la
signification morale de l'événement. Il remarquait en outre
(p. 4) que l'intention providentielle, ayant une fois disposé



— 449 —

les causes physiques de manière à produire le cataclysme

vengeur, il n'était plus nécessaire que cette même Providence

intervînt encore immédiatement dans sa réalisation.
Maintenant, tout cela est oublié et notre critique, résumant
sa manière de voir, affirme en le regrettant que la tendance
générale du travail ele Suess est de bannir du déluge tout
élément surnaturel. Or, ajoute-t-il, cette tendance, légitime
et même louable dans l'étude d'un phénomène naturel
ordinaire, n'est plus de mise quand il s'agit d'un événement

que la tradition tout entière regarde comme
extraordinaire. Les difficultés que Suess s'efforce de vaincre,
dit-il encore, ne proviennent point du côté physique de

l'événement, mais bien de son caractère moral qu'on
voudrait effacer, mais dont les traces renaissent d'elles-mêmes,
au fur et à mesure qu'on cherche à les supprimer (p. 18).
Nous voilà donc en pleine contradiction avec le caractère
naturel affirmé si nettement plus haut. En outre, nous
sommes dans le domaine de l'arbitraire, car Suess, on l'a
vu, ne se préoccupe nullement du côté moral de la
catastrophe, ni pour le prouver ni pour le nier. Et qu'on ne
nous dise pas que nous comprenons mal la pensée de

Jürgens ; il a convenu précédemment que le déluge avait
été réalisé par le jeu des forces naturelles, or ce que Suess

recherche, c'est uniquement le mode de cette réalisation.
Jürgens est donc mal venu à lui reprocher sa tendance
naturaliste. Sans doute, cette tendance domine le travail
de Suess, mais c'est elle qui en fait toute la valeur. Le
savant géologue se propose de chercher une explication
scientifique et naturelle du déluge, de nature à satisfaire
enfin les naturalistes. Pour y arriver, faut-il donc qu'il
verse de nouveau dans les élucubrations miraculistes de

ses devanciers De quelle valeur serait un travail entrepris
dans un tel esprit C'est pourtant ce que Jürgens semble

vouloir. Non seulement il se met en pleine contradiction



— 450 —

avec ce qu'il a dit précédemment, mais il oublie que chez

la plupart des interprètes qui l'ont employé, le miracle ne

jouait d'autre rôle que celui d'expédient pour sortir de

situations embarrassantes.1 Si le professeur viennois n'en
a pas besoin, si sa géologie, supérieure à celle de ses

devanciers, triomphe des difficultés qui les avaient arrêtés,
c'est preuve que sa méthode est bonne, que ses conjectures
sont ingénieuses. C'est une raison pour apprécier son essai,

pour comprendre toute l'utilité qu'on peut en tirer, et non

pas pour le critiquer d'une façon absolument illogique. En

outre, et c'est le principal, l'affirmation sur laquelle se

base Jürgens est fortement sujette à caution. Est-on bien
sûr, répéterons-nous avec M. Motais,2 que le déluge ait
été regardé comme extra-naturel par toute la tradition
Et, à supposer que cela soit, cette tradition était-elle à

même de juger ce point en connaissance de cause Son

témoignage a-t-il les caractères requis pour s'imposer
Autant de questions que nous avons débattues déjà assez

pour n'avoir plus à y revenir. On invoquera peut-être les

textes diluviens eux-mêmes, et en particulier le poème
cunéiforme, où l'intervention directe des dieux est expressément

affirmée. Mais, outre que cette affirmation manque
précisément dans la Genèse, nous répondrons (ce que chacun

sait) que, dans les récits polythéistes, elle est une pure
affaire de forme, une conséquence des idées païennes et du

langage usuel formé sous leur influence. La personnification
des forces de la nature est un procédé inhérent aux paga-
nismes, ou plutôt un héritage du fétichisme dont ils
dérivent. De leur personnification à leur déification, il n'y a

qu'un pas et, quoiqu'on en ait dit, ce pas est bientôt fran-

1 A l'appui de tout ceci, voyez notre Caractère naturel du
déluge.

5 Le Déluge biblique, passim.



— 451 —

chi grâce au sentiment de son infériorité qui saisit l'homme
en face des grandes convulsions de la nature : Primus in
orbe deos fecit timor. Au reste, pour ceux qui voient dans

le récit de la Genèse le correctif des traditions ethniques,
cet argument n'est même pas de mise : l'absence de toute
affirmation miraculiste dans le texte biblique doit trancher
le débat, quelle que soit, à ce point de vue, l'attitude des

autres récits.
Mais n'ayons pas l'air d'éviter la discussion dans ce

qu'elle a de plus intéressant, de plus positif, son côté

critique. Voici à quel résultat nous arrivons :

Les souvenirs réellement relatifs au déluge biblique,
réduits par la critique la plus consciencieuse au groupe
antéroasiatique formé par la tradition mésopotamienne
originale, jouant le rôle de souche, et par les versions

hébraïque, phénicienne, syrienne, arabe, phrygienne et
arménienne, qui en dérivent comme autant de rameaux,
incarnant peut-être chacune un courant primitif différent
de la tradition-mère, ce qui expliquerait leur affinité essentielle

en même temps que leurs différences secondaires, ces

souvenirs, disons-nous, se partagent, au point de vue de

leur forme religieuse, qui est ici l'élément important, en

deux grands groupes : les récits polythéistes et les récits
monothéistes. Les premiers doivent, dès l'abord, être
retirés du débat, car, nous le répétons, l'explication des

phénomènes naturels par l'intervention directe et incessante

des dieux, constitue le procédé littéraire de ces

récits, sans qu'on puisse le moins du monde en conclure à

une action surnaturelle véritable. Ce mode d'exposition
provient tout à la fois de l'ignorance complète où on était
alors des lois de la nature, et de l'esprit même du
paganisme, de sorte qu'il est très malaisé, en général, pour ne

pas dire impossible, de débrouiller, dans les textes de ce

genre, ce qui a été attribué à tort ou à raison à une action
extra-naturelle.



— 452 —

Malgré cette tendance principielle, du reste, il s'en faut

que tous les récits polythéistes du déluge le représentent
comme le résultat d'une intervention divine directe. Il y
en a qui indiquent formellement l'action d'agents naturels.
Restent les textes monothéistes. Or, il n'y en a pas un equi

ne représente le cataclysme comme procédant de catiscs

physiques. La plupart même indiquent ces causes plus ou

moins explicitement.1
Mais, parmi les récits monothéistes du déluge, un seul

a vraiment de l'importance, soit au point de vue religieux,
soit au point de vue critique, c'est celui de la Genèse. De
fait, c'est sur lui que le débat s'est toujours localisé, et
c'est là, en somme, que Jürgens veut en venir. Ceux qui
ont soutenu le caractère intrinsèquement miraculeux du

déluge étaient des chrétiens orthodoxes et c'est toujours
sur la Bible qu'ils ont prétendu s'appuyer. Or, là, précisément,

a été leur grande illusion.
Partout, en effet, où l'on peut comparer la cosmogonie

ou la préhistoire bibliques avec les parallèles babyloniens,
phéniciens ou éraniens qui, peut-être, influèrent sur elles,
on trouve que la donnée biblique est une sorte de

minimum, une quintescence, comparée aux récits étrangers.
Ceux qui regardent comme prouvée la dérivation des récits
génésiaques en question d'originaux polythéistes à ce

moment-là, sont unanimes à reconnaître dans le livre hébreu
le résidu d'une épuration effectuée par un ensemble de

précautions négatives. Le strict nécessaire, le fait pur et
simple, avec sa vraie cause et ses conséquences essentielles,
a été conservé ; tout le reste a disparu. L'appareil
mythologique est impitoyablement sacrifié, cela va sans dire. Par
cela seul, le récit gagne énormément en vraisemblance et
en sublimité, mais, ce qui est curieux, sans rien perdre, en

' Voyez ces textes et leur examen détaillé, dans notre ch. v.



— 453 —

poésie et en énergie épique. Le fond véridique des vieilles

légendes se dégage, en général, dans la Genèse, du
vêtement mythique qu'il avait pris en vieillissant ; toutes ces

végétations parasites disparaissent et l'histoire se montre
dans l'éclat sobre de la vérité.

Or, et c'est là le point important pour nous, l'un des

passages où cette différence caractéristique est le plus
sensible, c'est précisément le récit du déluge. Que l'on
considère, en effet, le récit biblique comme émanant d'une
manière indépendante de la tradition chaldéenne orale et
primitive, on comme une transcription amendée du texte
cunéiforme lui-même, un fait demeure, qui est de la plus
haute importance bien qu'il semble avoir été peu remarqué

: Tandis que la conception chaldéenne du déluge était
surchargée de merveilleux sous forme d'interventions divines

directes, le récit génésiaque en est entièrement exempt dans

ce qui concerne la réalisation elle-même de la catastrophe.

Il ne fait mention d'aucun miracle dans la production du

cataclysme, au contraire, il indique expressément les causes

physiques qui entrèrent en jeu. Les autres récits
monothéistes procèdent de même, mais aucun n'atteint la sobriété
de la Genèse. Or, cette sobriété, ce naturalisme dans la
manière de concevoir les phénomènes naturels, est, à lui
seul, une garantie de véracité.

Rien, en effet, ne fait sentir à l'homme sa petitesse et sa

dépendance comme les grands cataclysmes de la nature.
L'écrasante impression d'impuissance qu'ils produisent
saisit même l'homme civilisé et instruit qui comprend les

phénomènes dont il est témoin. Que sera-ce pour le

sauvage ou le barbare Rien d'étonnant, dès lors, à ce que
les catastrophes incomprises soient regardées par eux, non
seulement comme les instruments de la colère divine, mais

comme les actes directs d'un dieu courroucé. Tel est, en

effet, le point de vue des vieux récits polythéistes. Dans la



— 454 —

Bible, rien de pareil. Chaque fois que les hagiographes

empruntent aux mythes étrangers ou à la tradition populaire

nationale le récit d'un fait de l'ordre physique, ils
s'efforcent d'en bannir autant que possible le surnaturel
adventif et de rétablir les faits dans leur vérité et leur

simplicité naturelles.
En somme elonc, le récit biblique du déluge est de tous

les récits diluviens le plus naturaliste. Parmi les textes qui
remontent (si ce n'est dans leur forme actuelle, au moins

quant aux traditions qu'ils renferment) à l'époque
préhistorique, et à ce titre méritent le nom de sources, il est le
seul qui ne fasse pas mention expresse de l'action directe
de Dieu dans la réalisation élu cataclysme, le seul qui
l'attribue formellement à des causes naturelles. Il n'y a pas

un mot à en retrancher, et presque rien à y ajouter, pour
avoir l'explication scientificpue du phénomène. Quant au
texte cunéiforme, i! faut le dépouiller de sa gangue
mythologique pour y comprendre quelque chose, et ce n'est
qu'une fois réduites à ce minimum, très riche d'ailleurs, que
ses indications combinées avec celles de la Genèse forment
l'admirable ensemble dont Suess a su, par un trait de

génie, déduire la théorie sismique du cataclysme. Ce

minimum, le texte biblique le donne d'emblée; prétendre
s'appuyer sur lui pour soutenir le caractère intrinsèquement
miraculeux du déluge, c'est donc être victime de la plus
complète illusion.

Voilà où nous conduit l'étude des textes ; on voit quelle
distance sépare ce résultat laborieusement acquis de
l'affirmation hasardée de Jürgens. Il n'est pas exact que « la
tradition tout entière regarde le déluge comme un événement

extra-naturel. » C'est plutôt le contraire qui est vrai.
Après cela, il est évident que le reproche adressé à l'étude
de Suess, d'avoir pour unique mobile la crainte du surnaturel,

tombe complètement à faux. Nous avons du reste



— 455 — -

pour principe d'accorder peu d'attention à ces phrases
à effet destinées, en réalité, à masquer le vide de

l'argumentation. Nous savons bien qu'il est de mode, chez un

groupe nombreux de naturalistes modernes, de dédaigner

le côté historique et philosophique de leurs études,
mais nous avons eu la consolation de rencontrer la ten
dance opposée chez quelques-uns des maîtres de la science.1

En tout cas, nous étions loin de nous attendre à trouver
cette disposition matérialiste et positiviste chez un théologien.

C'est pourtant le cas de Jürgens quand il doute

qu'un essai exégétique dans le genre de celui de Suess

puisse être d'aucune utilité à la géologie (p. 19). Ce sera,
au contraire, la gloire de l'école autrichienne d'avoir relevé
l'étendard de la géologie historique et de marcher, par les

Neumayr, les Diener, les Hœrnes, dans la voie féconde

inaugurée par Suess, notre maître à tous.

Remarquons enfin l'ignorance complète où notre critique
semble être du côté mythographique de la question, quand
il confond les traditions réellement diluviennes avec les

pseudo-diluviennes et tire de ce gâchis intentionnellement
favorable à la thèse, cent fois convaincue de fausseté, de

la tradition universelle, la superbe accusation que Suess

manque complètement de sens historique.
Dans sa conclusion (p. 19), Jürgens revient sur l'idée

principale pour déclarer que son intention n'est point de

rejeter du déluge tout élément physique et naturel. Seulement,

il ne lui semble pas que le récit biblique, ni aucune
des autres relations du cataclysme, fournisse les données

nécessaires pour entreprendre la recherche des causes et
de la vraie nature de cette catastrophe. Enfin, il eléclare

1 Nommons seulement Suess, d'abord, puis le prof. Heim, de

Zurich, qui a bien voulu honorer nos études de son entière
approbation.



— 456 —

que le but spécial de son travail était de démontrer que
le texte chaldéen n'appuie eu aucune façon la manière de

voir de Suess. Nous sommes désolé d'être de l'avis
diamétralement opposé, mais nous avons démontré que, malgré
les corrections de détail qu'a reçues, depuis, la traduction
sur laquelle Suess se basait (ch. m), le poème cunéiforme
et la Genèse sont, pour qui veut bien les comprendre,
beaucoup plus explicites qu'on ne le pense généralement.
Les données réunies de ces deux documents sont extrêmement

précises et nous persistons à voir dans l'essai de

Suess, non seulement un système d'explication fortement
appuyé par le texte chaldéen, mais la seule interprétation
jusqu'ici proposée qui puisse s'accorder avec les deux
principaux récits, l'hébraïque et le babylonien. Cette affirmation

et la preuve que nous en avons donnée (ch. i) s'étendent

aux autres traditions diluviennes (ch. v).
Tour en finir avec Jürgens, relevons sa dernière phrase,

dans laquelle perce le désir, partagé malheureusement par
plus d'un interprète, d'éloigner les naturalistes eles questions

bibliques et de réserver celles-ci, même quand elles

sont de nature mixte, aux théologiens seuls. Nous ne
pouvons admettre, pour notre compte, un tel excès de timidité
dans l'exégèse nous croyons que ce n'est pas là comprendre

son temps et nous applaudissons, au contraire, la
tendance diamétralement opposée, infiniment plus propre à

dissiper toutes les obscurités et tous les malentendus, qui
anime certains recueils, comme la Revue des questions

scientifiques de Bruxelles, et qui inspira, il y a bientôt
deux ans, la fondation de la Revue thomiste. —

Critique de M. Neumayr] — Cet auteur, habituellement
favorable à Suess, l'est encore ici. Il ne fait guère que le

citer en l'approuvant. Seulement, p. 295 h„ il dit que

1 Erdgeschichte, i, 292-295 (1886).



— 457 —

toutes les traditions ne s'accommodent pas d'une vague
sismique, et il fait ressortir le côté atmosphérique de

l'explication de Suess. Il ne dit pas, ce qu'il faudrait précisément

savoir, c'est-à-dire quelles sont les traditions qui y
répugnent, et en quoi elles y répugnent. Présentée sous

cette forme, l'objection est absolument vide, notre chap, v
y a d'ailleurs répondu suffisamment. En somme, le critique
maintient l'interprétation de Suess, quitte à donner le rôle

principal aux agents atmosphériques que cette explication
comporte. C'est une erreur basée sur l'ignorance d'une

partie de la tradition diluvienne et sur l'interprétation
erronée de l'autre. —

Critique de A. Dillmann.1 — Cette critique, plus faible
qu'on n'aurait eu le droit de l'attendre de l'illustre
professeur de Berlin, peut se résumer en quelques mots : Le

sens du récit cunéiforme serait trop peu sûr2 et sa forme

poétique prêterait trop à l'arbitraire pour qu'on puisse

ajouter créance à l'explication de Suess basée sur ce texte.
Cette interprétation elle-même serait artificielle ou fantaisiste

dans plusieurs de ses parties, et s'accorderait mal

avec le point d'abordage fixé dans le Nizir, comme aussi

avec l'époque de l'année que le texte assigne à l'inondation.

C'est le onzième mois, c'est-à-dire le moment où le

Tigre-Euphrate entre en crue. Or, dit le critique, cette
époque suggérerait plutôt une autre cause; il veut dire
qu'elle doit faire songer à une inondation fluviale. Tous

arguments que nous avons discutés à fond. La vérité est

que la théorie sismique seule peut rendre compte de

l'abordage au Nizir, en amont du point de départ, tandis
qu'une inondation fluviale ne saurait expliquer ni cette
circonstance, ni le rôle (prépondérant) joué dans le cata-

1 Genesis. 5e éd. (1886), p. 135 ; 6" éd. (1892), p. 134 et 135.
2 Cf. ch. m ci-dessus.



— 458 —

clysme par la mer et les eaux souterraines. Dillman
reconnaît d'ailleurs, comme il appartient à un critique de sa

force, qu'une inondation sismique-cyclonienne de la Basse-

Chaldée, « ties babylonischen Meerlaiides », a pu suffire

pour donner naissance à la tradition diluvienne, même

avec l'extension que la critique moderne a reconnue à cette
dernière. Voilà qui vient bien, en réponse aux scrupules
critiques de Jürgens. Où notre critique est dans l'erreur,
par contre, c'est lorsqu'il prétend que la physionomie des

traditions autres que la chaldéenne rendrait plus probable
une inondation entièrement continentale, supposition à

laquelle le texte cunéiforme se prêterait tout aussi bien,
et qui rendrait également compte du souvenir traditionnel
d'ensemble. Nous prions le savant professeur de lire avec
attention nos chap, i et v, et nous ne cloutons pas qu'il ne

revienne de sa première impression.
Ailleurs,1 le même critique, se basant déjà sur le point

d'aterrissage, qu'il trouvait trop septentrional, et sur
l'époque attribuée au cataclysme, prétendait que le récit
chaldéen n'était autre chose que l'adaptation locale à la

Babylonie d'un souvenir de provenance étrangère. Suess

n'a pas eu de peine à répondre d'abord que le cyclone et
le tremblement de terre qu'il suppose n'ont rien à faire
avec les crues périodiques des rivières, et n'ont par conséquent

aucun motif de se produire plutôt à ces époques-là.
En second lieu, nous avons montré que la théorie sismique
seule rend compte d'un abordage aussi septentrional. Voir
dans cette dernière donuée une conséquence de la tradition

sur l'origine septentrionale de l'humanité post-dilu-

1 Aug. Dillmann : Ueber die Herkunft der urgeschichtlichen
Sagen der Hebräer : Sitzungsber. d. k. preuss. Akad. d„ Wiss.,
Berlin 1882, xxi, p. 436-439, — in E. Suess : Die Sintfluth. p. 29

et 71.



— 459 —

vienne, supposer, par le fait, que cette tradition devait se

retrouver en Babylonie et en conclure avec certitude que
la tradition diluvienne venait d'ailleurs, tout cela c'est se

perdre en conjectures faute, comme le disait Suess, de

comprendre la vraie nature du cataclysme. Et puis, nous

posons toujours la même question : Si la tradition
diluvienne n'est pas aborigène en Chaldée, d'où y est-elle
venue? De l'Inde, dont les deltas pourraient assez bien se

prêter aux circonstances du récit cunéiforme? Nous savons

que non, et que, s'il y a eu échange, c'est en sens inverse.

Il ne reste donc que l'Iran ou l'Asie centrale, régions où

le souvenir diluvien manque ou a été importé pour y prendre,

dans ce dernier cas, des allures entièrement mythiques
qui s'expliquent par le fait qu'une inondation de quelque
importance est impossible dans ces pays-là.1 —

Critique de F. Delitzsch — Elle est entièrement
favorable à la théorie sismique et se réduit à la seule proposition

suivante : « Personne jusqu'ici n'a, à ma connaissance,

donné du processus du déluge une idée plus exacte

qu'Edouard Suess dans son étude géologique sur ce sujet.
Combinant les données du texte biblique et celles du récit
babylonien, il arrive aux conclusions suivantes. » Delitzsch

reproduit alors, sans aucun commentaire, les conclusions

qui terminent la Sintfluth.2 —

1 Les critiques qu'on vient de lire, adressées par Dillman à la
théorie sismique de Suess, sont repoussées par Paul Haupt (Ame-
ric Journ. ofphilol., 1889. — The dimensions of the babylonian
ark: Ibidem, vol. ix, n* 4. — The O. T. Student., Ibidem, vol.
m, n" 3.) dont l'autorité en ces matières ne saurait être contestée.
Dillman lui-môme y renonce presqu'cntièrernent dans la 6° édition

de sa Genesis (1892), p. 134 et 135.
2 Cf. Op. cit., p. 166, où Delitzsch introduit la théorie sismique

dans l'exégèse du texte biblique, et p. 165, où il montre qu'il y
avait au moins trois versions différentes, réparties à l'heure qu'il
est entre le récit babylonien et les deux récits génésiaques, sur la



— 460 —

Critique de R. Hœrnes. — L'éminent professeur de

Graz, séismologue de profession, ne pouvait manquer d'être
louché par la force des arguments à l'aide desquels son
illustre collègue de Vienne fondait la théorie sismique du

déluge. Aussi sa critique, très judicieuse, ne porte-t-elle
que sur l'un ou l'autre point de détail. C'est plutôt un
exposé qu'un examen du système de la Sintfluth.

Tout d'abord, Hœrnes se montre parfaitement au
courant du côté critique de la question, lorsqu'il établit avec
netteté la distinction entre les traditions réellement
diluviennes et les pseudo-diluviennes, comme nous les appelons,

puis entre les réelles aborigènes et les réelles importées,

enfin entre les souvenirs historiques et les créations

purement mythiques. Il a soin de ne pas oublier l'adaptation

locale, si puissante pour déformer l'histoire comme le

mythe, et, de cette distinction parfaitement à la hauteui
de la critique moderne, i! tire naturellement la conclusion

juste que les traditions ethniques ne fournissent aucunement

à la théorie du déluge universel l'appui qu'on a voulu
leur demander. L'étude critique de ces traditions a donné,
au contraire, un résultat diamétralement opposé ; elle a

montré, ce qu'on pouvait à peine pressentir, que de tous

ces souvenirs d'inondations, un petit nombre seulement se

rapportaient au déluge biblique et qu'en outre, parmi ces

derniers, un seul, la tradition chaldéenne, était original et

aborigène sur le théâtre du cataclysme.1 La théorie de

l'universalité, qui depuis pas mal de temps déjà n'avait
plus rien à espérer de la géologie, se voyait donc privée
de son dernier appui, celui qu'à tort elle attendait de la

durée du déluge. Cela montre, comme nous ne cessons de le répéter,

que ce genre de données doit absolument être écarté des

controverses, attendu que l'exagération mythique est certainement
la cause principale de leurs divergences.

1 Voyez le Déluge devant la critique.



— 461 —

critique historique. Mais un second résultat avait été
obtenu en même temps : Puisque la tradition chaldéenne
était seule originale et aborigène, c'est que la Chaldée
seule avait été le théâtre du déluge. Ainsi la critique,
réduisant à ses véritables limites l'extension du cataclysme,
préparait la solution complète et définitive que Suess

devait donner en assignant au phénomène le processus
nécessaire et exclusif qu'il avait dû avoir, étant donné son

topique et les circonstances diverses mentionnées par les

textes qui le racontent.
Une objection, ou plutôt un semblant d'objection, restait

contre la localisation complète de l'événement. C'était
la donnée de Bérose prétendant que, de son temps encore,
il subsistait des restes de l'arche dans les monts gordyéens.
Cette allégation paraissait peu digne de foi, étant donné

qu'entre le déluge et Bérose l'intervalle de temps était,
sans aucun doute, plus grand qu'entre Bérose et nous.
Cependant, elle n'était pas, pour autant, scientifiquement
réfutée. Cela ne pouvait tarder et, en effet, W. Branco a

montré, avec tous les détails requis, que la donnée de

Bérose n'était qu'une fable sans aucun fondement sérieux.1
A plus forte raison, faut-il en dire autant des «découvertes
de l'arche », sur le mont Ararat ou ailleurs, que des journaux

à court de copie s'amusent de temps en temps à

proclamer pour la facile édification des âmes simples.
Pour en finir avec le côté critique, Hœrnes remarque

que les aventures du héros Izdubar (Nimrod?), racontées
dans l'épopée cunéiforme, reposent certainement sur une
donnée historique, bien que l'assimilation aux signes du

zodiaque leur donne une ressemblance allégorique avec le

1 W. Branco : Das angebliche Wrack der Arche Noao nach des

Berosus und Anderer Mittheilungen. Jahreshefte des Vereins

für vaterländische Naturkunde in Wurtemberg, 1893.



— 462 —

cours du soleil. Ce n'est pas une raison pour n'y voir qu'un
mythe solaire ; la forme, comme dans la plupart des récits
antiques, mais la forme seule, est mythique. Le fond est

historique, et ce caractère de l'ensemble du poème se

retrouve dans ses différentes parties, entre autres dans le
récit du déluge.

Passant maintenant au côté géologique, Hœrnes cite,
en y adhérant, la phrase par laquelle Jensen terminait sa

révision du texte cunéiforme ;• « Quoiqu'il en soit, disait
cet auteur, Suess a certainement raison sur le point principal

de sa théorie, l'origine avant tout marine du
cataclysme. En effet, si on s'est trompé en voyant dans
certains passages du texte des phénomènes qui, en réalité,
n'y figurent pas, en revanche il est certain qu'on peut
reconnaître ces mêmes phénomènes (en majeure partie, au

moins) dans d'autres endroits du récit. »2 Ce serait donc

une simple transposition; nous savons qu'il n'en est pas
tout à fait ainsi, mais nous n'avons pas à revenir sur les

révisions apportées au texte cunéiforme. Il nous suffit de

constater le peu d'influence que leurs auteurs eux-mêmes
leur attribuent sur le sens général du récit. C'est exactement

ce que nous disions nous-même. Pour la révision de

Jensen, en particulier, nous avons montré que, malgré les

apparences de bouleversement qu'elle jette, au premier
abord, dans la théorie ele Suess, celle-ci n'en est modifiée,
en réalité, que sur des points secondaires, tandis que son
résultat général, le caractère sismique du phénomène
diluvien, ressort plus net et plus précis encore du texte
amendé.8

Hœrnes reproduit maintenant les critiques de Branco,4

' Kosmologie der Babglonier, Strassbourg (1890), p. 367-446.
2 Loc. cit., p. 368.
8 Voy. ci-dessus, p. 206-213.
4 Op. cit., p. 24,



— 463 —

basées aussi sur la révision de Jensen et tendant à écarter
du tableau de l'inondation diluvienne l'action sismique,
puisque l'ébranlement du sol et le jaillissement des eaux
souterraines, qui en est la conséquence, ont disparu du

texte (1. 98-100). Nous savons que ces notions, si elles

disparaissent, sont remplacées par d'autres également
favorables à l'interprétation sismique. En particulier, nous
avons fait voir que les Annûnaki subsistent avec l'action
prépondérante qui leur est habituelle. En résumé, Branco
ne conservait de la théorie de Suess qu'un seul agent
moteur, le cyclone, ce qui ne l'empêchait pas d'ajouter que
le silence du texte cunéiforme révisé à l'endroit d'un
tremblement de terre ne saurait suffire d'ailleurs à exclure en
fait du déluge chaldéen l'intervention des agents sismiques.
En effet, disait-il, si le récit babylonien révisé n'en parle
pas, cette notion se trouve par contre dans la Genèse qui
parle des « sources de l'abîme », ce qui doit s'entendre,
comme Suess l'a montré, du jaillissement des eaux
souterraines par suite de tremblements de terre. C'est ce que
nous disions p. 208. Quant à cette divergence qu'il
suppose entre les deux récits, Branco l'explique en admettant

que le jaillissement des eaux souterraines serait une addition,

peut-être une invention, du narrateur hébreu. C'est

tout ce qu'il y a de plus improbable, attendu que la Judée,
n'étant pas une région alluviale, ne pouvait pas présenter
le phénomène en question, ni par conséquent en suggérer
l'idée, et cela malgré que les Hébreux partageassent avec
les Chaldéens (il faut probablement dire ; leur eussent

emprunté) la conception essentiellement sémitique de l'océan

souterrain. Nous préférons la seconde hypothèse de Branco,
d'après laquelle le récit génésiaque du déluge incarnerait
une version de la tradition chaldéenne différente de celle

recueillie dans le texte de Ninive et contenant, elle, la

mention contestée du jaillissement des eaux souterraines.



— 464 —

Il est, en effet, très probable qu'un événement de l'importance

du déluge a dû laisser d'autres souvenirs encore que
ceux qui, par le hasard des choses, sont arrivés jusqu'à
nous. Parmi ces souvenirs perdus, les uns certainement
étafent oraux, d'autres pouvaient être écrits. Rien
n'empêche que la version biblique ne soit plus ancienne que la

ninivite et peut-être plus exacte.1

Hœrnes est de l'avis de Branco et, à son appui en

même temps que pour prouver la participation des agents
sismiques dans le déluge, il rappelle la tradition syrienne
du déluge de Deucalion, émanée certainement de source

babylonienne, et qui mentionne également la double
origine des eaux diluviennes. Lucien dans sa Déesse de

Syrie, dit en effet que « les entrailles de la terre vomirent
des torrents d'eau, qu'il tomba une grande pluie, que les

rivières débordèrent et que la mer envahit au loin la terre
ferme.»Ilajoute qu'il se produisit dans ce pays « un gouffre

énorme qui engloutit toutes les eaux de l'inondation.»2
On a vu par notre chapitre v que les lieux parallèles
pouvant être invoqués à l'appui d'une participation sismique
dans le déluge sont encore bien plus nombreux. Il faut

peut-être en conclure que, sur ce point comme sur bien

d'autres, la traduction de Haupt est encore la meilleure.
C'est l'opinion ele Hœrnes que nous ne sommes pas loin
de partager. Nous ne sommes pas de son avis, par contre,
quand il ajoute une grande importance à la divergence de

la Genèse et du texte cunéiforme relativement à la durée

du cataclysme; c'est un point que nous avons discuté.

Pareillement, l'indétermination complète qui plane sur la

situation de l'Ararat biblique nous empêche de voir dans

1 Voyez dans le Déluge devant la critique, ce que nous disons
des sources do la Genèse et du document cunéiforme.

2 Voyez ci-dessus p. 327.



— 465 —

le Nizir du texte babylonien une donnée évidemment plus
favorable à l'explication scientifique du cataclysme. C'est-
à-dire que nous adoptons, cela va de soi, l'indication du

récit chaldéen, seulement nous ne sommes pas loin de

penser que, si on savait les interpréter, les deux données,
en apparence divergentes, reviendraient au même. —

Nous venons d'examiner les principales critiques adressées

à la théorie que nous défendons. On peut les partager
en deux gioupes : les unes dirigées contre le travail spécial
de Suess, la Sintfluth, les autres visant la théorie sismique
en elle-même. Parmi ces critiques, il en est un bon nombre
dont la seule force, la seule raison d'être, réside dans le

parti-pris ; nous espérons l'avoir montré suffisamment.
Quant aux autres, à celles qui sont de bonne foi, les unes

proviennent de ce que la pensée de Suess n'a pas été
suffisamment comprise, ses arguments pas suffisamment pesés ;

elles peuvent se réfuter par l'œuvre de Suess elle-même.
D'autres sont plus sérieuses, elles ont vraiment leur raison
d'être dans les défauts (peu nombreux d'ailleurs) de la

Sintfluth, dans les quelques points faibles que la théorie
sismique présentait dans ce premier exposé. Nous espérons
avoir fait disparaître ces points faibles, ou tout au moins
la plupart d'entre eux, en exposant la théorie d'une façon
plus complète que ne l'avait fait son fondateur. Nous

croyons donc pouvoir conclure que la théorie sismique,
convenablement exposée, triomphe des critiques dont elle a
été l'objet jusqu'ici, et cela sans sacrifier aucune de ses

parties essentielles ou seulement importantes. —

30




	Examen des critiques

