
Zeitschrift: Bulletin de la Société Fribourgeoise des Sciences Naturelles = Bulletin
der Naturforschenden Gesellschaft Freiburg

Herausgeber: Société Fribourgeoise des Sciences Naturelles

Band: 6 (1890-1893)

Artikel: Études de géologie biblique : la théorie sismique du déluge

Autor: Girard, Raymond de

Kapitel: V: La théorie sismique et les traditions diluviennes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-306909

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-306909
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CHAPITRE V

LA THÉORIE SISMIQUE
ET LES TRADITIONS DILUVIENNES

Dans notre premier chapitre, nous avons reproduit
l'interprétation de Suess, basée presqu'exclusivement sur
le texte cunéiforme, mais en tenant compte, mieux qu'il
ne l'a fait, des données de la Genèse. Nous avons constamment

fait marcher de pair les indications des deux textes
et le résultat a été que, loin d'ébranler la théorie sismique,
l'entrée en cause du récit biblique n'a fait que la fortifier.

Ce résultat est considérable, mais il n'est pas encore
suffisant. La critique partage, en effet, les traditions
d'apparence diluvienne en deux groupes : les traditions réelle,
ment diluviennes, c'est-à-dire se rapportant réellement au

déluge biblique, et les pseudo-diluviennes, relatives en
réalité à toute autre catastrophe plus ou moins analogue.2
Le premier de ces deux groupes se partage à son tour en
deux : Les traditions aborigènes ou originales, c'est-à-dire

ayant pris naissance dans les contrées mêmes où on les

retrouve, — contrées qui, par le fait, devront être regardées
comme le théâtre de l'événement, — ou tout au moins,
chez les peuples mêmes qui en ont été victimes, ces peuples

ayant pu, d'ailleurs, effectuer depuis lors des migrations

plus ou moins étendues. C'est le premier sous-groupe.

1 On trouvera, dans ce chapitre, les textes auxquels nous
faisions allusion dans notre Caractère naturel du déluge, p. 284,
ad. not.

2 Pour tout ceci, voyez notre Déluge decant la critique
historique.



— 260 —

Le second est celui des traditions importées dans une
région qui n'a pas été le théâtre du cataclysme, empruntées

par un peuple étranger, souvent éloigné, aux descendants

directs des témoins oculaires.
Notre étude se bornant au déluge biblique seul, les

traditions pseudo-diluviennes n'entrent évidemment pas en

ligne de compte. Pour les réelles, si leur classement en

aborigènes et importées n'était pas fait ou s'il était réellement

douteux, nous serions obligé, pour être complet, de

passer la théorie sismique au crible de chacune des traditions

réellement diluviennes, pour voir si elle s'accorde ou
non avec les données du texte. Ce serait un travail consi-

déiable, mais néanmoins indispensable, car si la théorie
sismique doit être la véritable explication géologique du

déluge, il faut avant tout qu'elle puisse s'appliquer à

l'ensemble des récits par lesquels seuls nous connaissons cet
événement. Heureusement, il n'en est pas ainsi. Le classement

des traditions réellement diluviennes est acquis à la

critique, et cela depuis assez longtemps déjà. Les
interprètes et les mythologues les plus marquants s'en sont
occupés; nous avons donné nous-même un exposé complet
de la question et montré que, pour ce groupe au moins,
les divergences entre les auteurs modernes qui font loi
sont peu de choses. Ce classement peut donc être considéré

comme un résultat définitivement acquis, pouvant
servir de point de départ. Cela étant, et les traditions
importées ne pouvant différer des originales dont elles dérivent

que par corruption, il est évident qu'en cas de

divergence, ce sont ces dernières qui doivent servir de critérium.

C'est-à-dire qu'au point de vue de notre recherche
actuelle, une tradition importée ne peut avoir d'intérêt
que si on a des raisons d'y voir ou d'y soupçonner la trace
d'une tradition ou d'un courant traditionnel spécial, dont
la forme originale se serait perdue depuis le moment de



261

l'emprunt. A part ce cas, où les traditions importées
remplacent les originales, ces dernières seules doivent nous

occuper.
Dans cet état de choses, nous allons prendre successivement

chacune des traditions que la critique scientifique
moderne considère comme réellement diluviennes et aborigènes,

nous y joindrons l'une ou l'autre tradition importée,
intéressante pour les motifs que nous venons de dire, et

nous examinerons si la théorie sismique, qui cadre si bien

avec le récit cunéiforme et la Genèse, s'applique encore
aux nouveaux textes. Or, voici la conclusion à laquelle nous
sommes arrivé dans notre étude critique des souvenirs
diluviens.' Il est indispensable de la rappeler, puisque c'est
elle qui doit nous guider dans le choix des récits à

examiner :

En dernière analyse, disions-nous, la seule race chez qui
la tradition du déluge fasse corps avec les idées religieuses
est la race sémitique, du moins dans ses rameaux
septentrionaux, Assyro-Bdbyloniens. Hébreux et Syriens. Nous

ne trouvons pas trace de cette tradition dans ce qui
nous reste sur la religion phénicienne ; l'existence, au
moins comme souvenir d'emprunt, en peut néanmoins

être établie, soit par la presque identité linguistique
et psychologique des Phéniciens et des Hébreux, soit

par ce qu'en disent les écrivains postérieurs,2 soit enfin

par cette considération que l'importation de la dite
tradition en Grèce a eu lieu, très probablement, par
l'intermédiaire des Phéniciens. En Phrygie et en Arménie,
la tradition diluvienne n'apparaît que fort tard et comme

une importation juive et même chrétienne.3 En Arabie,
on trouve des échos, certainement importés mais très

1 Déluge devant lu critique, i, 255 et 284.
2 Voy. plus loin, La tradition phénicienne.
3 Op. dt., p. 254.



— 262 —

fidèles, de la tradition chaldéenne, augmentés peut-être de

greffes bibliques. Chez les Iraniens, on rencontre des

mythes cosmogoniques, mais pas de tradition diluvienne.1 De

même chez les Egyptiens.2 Pour les Indiens,* il est de fait
que la tradition du déluge, inconnue aux Vêdas, se trouve
sous une forme exotique et de plus en plus compliquée
dans trois écrits de date très différente. Le récit le plus
ancien et le plus simple est celui du Çatapatha Itrahmana.
Les versions plus récentes, celle du Mahâbhârata et celle
des Pourânas, sont surchargées de traits fantastiques et

parasites, qui, joints à ce fait capital que l'idée d'un Manou
sauvé du déluge est incompatible avec le système
essentiellement indien des destructions périodiques du monde,
avaient déjà déterminé l'illustre Eugène Burnouf à y voir
une importation sémitique, probablement babylonienne.
Burnouf reconnut que ce récit pouvait aussi bien provenir
de la Genèse, mais il lui parut difficile d'admettre l'action
du livre hébreu dans l'Inde à une époque aussi reculée.

Aujourd'hui, cette difficulté n'existe plus, attendu que la
date récente de l'épopée brahmanique, ainsi que celle des

Pourânas, est reconnue par des savants d'une grande
compétence. Comme type du récit indien, on peut seulement
hésiter entre l'épopée babylonienne, Bérose et la Bible, et
c'est là le seul doute qui reste à éclaircir. La chose ne
paraît pas extrêmement difficile. La circonstance mentionnée
dans le Brahmana, que le vaisseau de Manou s'arrêta sur
la montagne du Nord, concorde parfaitement avec la
Genèse et Bérose qui font rester l'arche sur une montagne
de l'Arménie, tandis que le poème cunéiforme indique
comme théâtre de cet événement la montagne de Niçir,
située à l'est de la Babylonie; ce document entre donc

1 Ibidem.
2 Op. cit., p. 252.
3 Ibidem, p. 253.



— 263 —

plus difficilement en ligne de compte. Quant aux deux

autres, on s'aperçoit bientôt que les récits indiens renferment

des éléments empruntés tantôt à l'un, tantôt à l'autre.

Ainsi, d'une part, le recouvrement du Vêda par Manou

rappelle le déterrement des livres sacrés par Xisuthrus du

récit de Bérose, de l'autre, la donnée du Bhagavata-Pou-
râna qui fixe entre la construction du vaisseau et le
commencement du déluge un intervalle de sept jours, ne peut,
semble-t-il, avoir d'autre source que la Bible, car ce trait
ne se trouve dans aucune des versions babyloniennes. Il
est possible, du reste, que l'emprunt se soit fait sur une

version, peut-être orale, toute différente de celles que nous

possédons. En somme, le récit indien du déluge est, dans

tous les cas, une importation étrangère d'époque
historique, et non pas une tradition originale antérieure aux

migrations. De tous les peuples aryens, les Grecs seuls

avaient de bonne heure une tradition diluvienne, ou plutôt
plusieurs traditions à la fois, très différentes les unes des

autres et ayant pour théâtre diverses régions du continent
ou des îles. La diversité de ces légendes, ainsi que
l'absence du vaisseau dans la plupart d'entre elles, prouve
qu'il y a là tout au plus le souvenir exagéré de catastrophes

locales, d'inondations produites par des débordements

extraordinaires des lacs et des rivières ou par des

invasions de la mer. Deux légendes seules mentionnent le

sauvetage de quelques hommes au moyen d'un vaisseau,
celle qui se rattache à Ogygès, roi fabuleux de la Béotie
ou de l'Attique, et celle de Deucalion. La première, dont

il n'est question qu'à l'époque alexandrine, doit, en bonne

critique, être retirée du débat. La seconde remonte à deux
siècles plus haut, mais fait défaut au cycle des mythes
homériques; qui nous garantit donc qu'il n'y ait pas là une

importation étrangère et spécialement syro-phénicienne?
Il ne faut pas oublier, en effet, l'analogie de la cérémonie



— 264 —

qu'on célébrait à Athènes en mémoire du déluge avec celle

qui était en usage à Hiérapolis de Syrie, et il n'y a aucune
raison de nier que le mythe ait été importé en même temps

que la cérémonie. Nous croyons donc que, jusqu'à preuve
du contraire, il ne peut pas être question d'une tradition
diluvienne dans les conceptions originales du peuple grec.1
On remarque d'ailleurs dans les récits grecs le même
phénomène que dans les récits indiens ; Les vieilles formes
sont simples et se rapportent visiblement à des phénomènes

locaux. Les formes plus récentes se compliquent et
se chargent d'additions parasites facilement reconnaissa-
bles comme emprunts à la tradition asiatique. Les intermédiaires

pour ces emprunts furent certainement les Phéniciens

d'abord, puis, plus tard, les Juifs qui étaient répandus

de très bonne heure dans les villes de l'Asie Mineure
et du nord de l'Afrique.2 A toutes ces traditions qui ont
nettement le caractère d'événements locaux, il faut ajouter

celles des Chinois, et de la race jaune en générale, qui
n'ont rien à faire avec le déluge biblique, celles des

Polynésiens qui sont dans le même cas, et celles d'Amérique
où les importations bibliques d'origine chrétienne se

superposent à des mythes cosmogoniques aborigènes. En
Europe, on trouve des imitations populaires des récits

bibliques mêlées à des traits empruntés à la mythologie

grecque, le tout greffé parfois sur des souvenirs de

catastrophes locales. Ces élucubrations, pour la plupart médiévales,

ne sauraient entrer en ligne de compte. Il en est de

même de l'Afrique. Les souvenirs d'inondations y sont
extrêmement rares et toujours nettement locaux, sauf à la

pointe sud où les influences chrétiennes entrent en jeu.3
En somme, il nous reste, comme souvenirs réellement

1 Op. cit., p. 255.
5 Andrée, Flutsagen, p. 43.
3 Op. cit., p. 254 et suiv.



— 265 —

diluviens, le groupe antéroasiatique, formé par la tradition

mésopotamienne originale et primitive, jouant le rôle
de souche, et par les versions hébraïque, phénicienne,
syrienne, arabe, phrygienne et arménienne, qui en dérivent
comme autant de rameaux, incarnant peut-être chacune

un courant oral différent de la tradition mère. Ces

versions différentes ont pu réagir les unes sur les autres dans

le cours des temps, voir même s'engendrer mutuellement;

elles ne sont donc pas toutes de même valeur au

point de vue critique. Il est possible que l'une ou l'autre
d'entre elles doive être regardée comme une importation

formelle; mais comme il reste toujours admissible

que des importations de ce genre, aussi voisines à tout
point de vue de la tradition originale, en renferment une
version ancienne, peut-être perdue, nous les ferons toutes
entrer en compte J

Le côté mythologique ou historique de la question
étant réduit ainsi à ses termes nécessaires mais

suffisants, nous ferons de même pour le côté géologique.
Or on a vu, par la première partie de ce travail, que
les points essentiels sur lesquels se base la théorie
sismique sont au nombre de deux, à savoir la marche du

navire de l'aval vers l'amont, à contre sens du cours normal

des eaux, et le rôle dominant joué par les flots de

l'abîme, qu'il s'agisse de la mer ou des eaux souterraines.
Ces deux points sont assez importants, même au point de

vue de l'observation vulgaire, pour que tout récit ait eu
le souci d'y répondre, et, en outre, ils sont pour ainsi dire
indépendants de la forme religieuse du récit. Les
caractéristiques que la géologie réclame sont donc bien choisies

au point de vue de la critique historique. Ce sont elles que

1 Le texte cunéiforme et la Genèse ont été étudiés dans le
premier chapitre.



— 266 —

nous allons nous attacher à chercher, en ayant soin de

noter sur notre route les autres détails intéressants que
nous pourrions rencontrer, surtout dans le cas où, à

défaut de l'une ou de l'autre de nos caractéristiques, il se

trouverait une indication de nature à les combattre.1

I. — LA TRADITION CHALDÉENNE

EN DEHOKS DU TEXTE CUNÉIFORME.2

Bérose, d'après Cornélius Alexandre Polyhistor, clans

le Synceïle et Eusèbe de Césaréef — « Il (Cronos,
Bêou Ea) lui (Xisouthros, Hasisatra) ordonna donc de

prendre le commencement, le milieu et la fin de tout ce

qui était consigné par écrit, et de l'enfouir dans la ville du

Soleil, à Sippara (dans la ville du Soleil des Siparènes,
chez Eusèbe), puis de construire un navire et d'y monter.

Et quand Xisouthros demanda de quel côté il devait
tourner la marche de son navire, il lui fut répondu « vers
les dieux » Il fit une ouverture au toit du navire et vit
que celui-ci était arrêté sur une montagne..... La voix dit,

1 Pour tout ce qui touche à la critique des traditions que nous
allons étudier, voir notre Déluge decani la critique, spécialement

les p. 230 et 231, 238 à 241 et 244.
2 Le texte cunéiforme de Smith a été étudié au ch. I : le

fragment publié depuis par Delitzsch (Assyr. Lesest., 101), quoi-
qu'appartenant à une version différente, ne modifie en rien les

résultats acquis. Sont seules intéressantes les lignes 9 et 10, qui
appuient le fameux « ventent ad te » (Car. nul. du Dèl.) et 13,

combattant la caractère maritime des habitants de Surippak
(Winckler, 84, 85).

3 Berosi fragmenta, éd. Müller, 1, 4, 7. Fragment 15 de Le-
norman, Fragm. cosmog. de Bérose. Eusebi Chronicon, éd. A.
Schoinc, i, col. 11 ss. Cory, Ancient Fragments, p. 21. Lenormant,

Prem. Civilisât., n, 11. Orig. de l'Hist., i, 387. G. Smith,
Chald. Gen., p. 43.



— 267 —

en outre, à ceux qui restaient qu'ils devaient retourner à

Babylone et, conformément aux décrets du destin, déterrer
les écrits enfouis à Sippara pour les transmettre aux
hommes. Eile ajouta que le pays où ils se trouvaient était
l'Arménie. Ceux-ci, après avoir entendu la voix, sacrifièrent
aux dieux et revinrent à pied à Babylone. Du vaisseau de

Xisouthros, qui s'était enfin arrêté en Arménie, une partie
subsiste encore dans les monts Gordyéens (vers, grecque :

Mts Corcyréens', en Arménie, et les pèlerins en rapportent
l'asphalte qu'ils ont raclé sur les débris; on s'en sert pour
repousser l'influence des maléfices. Quant aux compagnons
de Xisouthros, ils vinrent (lorsqu'ils arrivèrent, Smith, 44)
à Babylone, déterrèrent les écrits déqiosês à Sippara,
fondèrent des villes nombreuses, bâtirent des temples et
restituèrent (entre autres) Babylone. »

Bérose, d'après Abydène, dans le Syncelle et Eusèbe.1 —
« Le dieu lui ordonna donc de cacher tout ce qui
composait les écritures dans la ville du Soleil, à Sippara (A.
de Gutschmid : dans le territoire (le quartier, G.) des Sip-

parènes). Sisithros, ayant accompli ces prescriptions,
navigua bientôt vers l'Arménie, car (Smith traduit : « et »)

aussitôt la prédiction du dieu se réalisa. (La traduction de

Smith indiquerait une navigation indépendante du déluge,
sur l'Euphrate, peut-être, G.) Et du bois de son navire»

qui s'était arrêté en Arménie, les habitants du pays font
des amulettes »2

Le point de départ est donc le même dans les deux ver-

1 Abgdeni fragmenta, éd. Müller, 1, 2, 3. Euscbi Chronic,
éd. Schrene, i, col. 31 s. s. Cory, p. 32. Lenormant, P. C, h, 13.

O. IL, i, 390. Smith, p. 46, 47.
2 L'extrait de Bérose, par Apollodore (Syncelle et Eusèbe), ne

contient que la seule mention du cataclysme, à propos du règne
de Xisouthros. (Bei: Fragin., Muller, 5, 6. Eiiseb. Chron.,
Schœne, i, col. 7 s. s. Cory, 30. Smith, 45, 46.) —



— 268 —

sions. Peut-être Babylone, puisque les survivants y reviennent,

peut-être Larancha, p.isque Otiartes, père de Xisu-
thros, était « un chaldéen de Larancha » (Apollodore,
Smith. 45), peut-être Larsam. patrie de Xisouthros, d'où
il fit venir les tables qu'il enfouit à Sippara (Lenormant,
Commentaire de Bérose, p. 292), peut être Sippara, en

tout cas la Babylonie. Voyons de plus près ces indications
topographiques : Babylone, trop connue pour en parler,
entre le 32e et le 33e degrés de latitude. Larancha, identifiée

par quelques-uns, bien que sans preuves concluantes,
avec Larissa; par Menant avec Surippak (?); en général,
par Schrader, par exemple, avec l'Ellâsâr de la Bible, était
une ville d'une certaine importance avec un temple du Soleil

qui fut fameux. Si vraiment Larancha est synonyme de Larsa
(ou Larsam), idéographiquement « la demeure du Soleil »,
le « trône brillant », c'est le Senkereh actuel, entre le 31°

et le 32e de latitude, sur la rive gauche de l'Euphrate, au
N.-O. d'Ur, par 46° E. de Greenwich.1 Sippara, ses ruines
ont été retrouvées, et fixées maintenant avec certitude, dans

la col line d'Abu-Habba, à moitié chemin entre Babel et

Bagdad, c'est-à-dire au N. de Babylone, à l'endroit le plus
étroit de la Mésopotamie. Sippara (ou Sipar) était une
ville double, située sur les deux rives d'un bras de

l'Euphrate, aujourd'hui à sec. L'un de ses quartiers s'appelait
Sipar de Samas, ou du Soleil, ou du dieu du Soleil, l'autre
Sipar d'Anunit, son épouse, ou aussi, et dès les temps les

plus anciens, Agane ou Agade (Accad?). Agane fut le siège
d'une des plus anciennes dynasties ; sa bibliothèque était
si célèbre qu'on la disait antédiluvienne. C'est elle que
Xisouthros, sur l'ordre divin, avait cachée en terre à

l'approche du cataclysme.2 Le texte de Bérose, cependant,

1 C. P. Tiele, Babylon.-Assyr. Gesch. (1886-88), i, p. 82 et 86-
2 Ibidem, p. 83.



— 269 —

laisse place à une supposition un peu différente : On peut
croire que les Ecritures n'étaient pas primitivement à

Sippara, et qu'elles y furent transportées d'ailleurs (peut-être
de Babylone) pour y être enfouies sous la garde du dieu
du Soleil, ou sous celle d'Anunit, divinités municipales1 de

Sipar. En effet, l'usage d'enfouir des documents dans les

fondations des temples et des palais était habituel en Ba-

bylonie dès les temps les plus reculés, et il s'y attachait
une idée de protection par la divinité à qui le temple était
dédié. Il est difficile de dire si Bérose a puisé ce détail,
qui manque dans le texte cunéiforme, à une source
spéciale plus complète, ou s'il y a là une addition ultérieure,
imposée au texte primitif. Cet usage, peut-être antédiluvien,

est certainement historique : Un cylindre du roi Na-
boned (Nabonid, env. 550 av. J.-O), décrit par rinches,
raconte que Nabukadnezar (604-561) fit, en pure perte
d'ailleurs, des fouilles prolongées sous le temple du Soleil
de E-bara à Sippar. II cherchait de vieux documents,
mais ce ne fut que plus tard que son successeur, Naboned,
réussit à découvrir, par 18 aunes de profondeur, un cylindre

extrêmement ancien ; « C'est le cylindre de Narâm-
Sin, fils de Sargon, dit l'inscription ; ce cylindre que,
pendant 3200 ans, aucun des rois qui m'ont précédé n'ont vu,
Samas me l'a découvert, lui, le grand seigneur de E-bara,
la maison, le lieu, de la joie de son cœur. »2

Jusqu'à ces derniers temps, on croyait devoir chercher

Sipar bien plus au nord, dans la colline de Sifeira ou Sifera,
1 Sur la signification de ce terme, voy. mon Déluge devant la

critique, p. 92. — Comparez cependant, Ticle, Op. cit., n, 442,

sur les résidences rurales des anciens rois.
2 T. G. Pinches, Some recent discoveries, etc. Proc. Soc.

Bibl. Arch., 7 now 1882, p. 6-12: Friedr. Delitzsch in Miirdtei',
Kursgef. Gesch., p. 273 et suiv. : Taylor in J. Oppcrt, Expèd.
Mrsop., 1,273: Suess, Sintfl., p. 58. Texte complet traduit in
Lenorm. Commentaire, p. 293.



— 270 —

sur le dernier des canaux qui unissent l'Euphrate au Tigre,
c'est-à-dire au N. de Bagdad.1 Mais, nous avons dit que
Rassâm a retrouvé les restes certains de cette ville dans

la colline de Abu-Habba, c'est-à-dire beaucoup plus au sud.

Sa situation est maintenant fixée, au dire des meilleurs
auteurs2 et rentre dans le voisinage immédiat de Babel.

C'était, avons-nous vu, une ville double. Cette circonstance

lui vaut souvent, chez les anciens, un nom pluriel
(chez Bérose: Sispara ou Polis Elion Sipparois); de là
aussi le duel hébraïque Sepharvaim.

Quant à l'étymologie de Sipar, la légende de l'enfouissement

des écritures a fait songer à la racine Sepher,
« livre »; Delitzsch et d'autres ont rejeté cette hypothèse.
Ce dernier pense que Sippar (Sipar) est plutôt une
corruption d'un vieux mot Zimbir (V. R. 23, Nr. 1. Kev. 29),
dont la signification, du reste, comme celle de l'idéogramme
habituel Udkipnunki, est inconnue ou tout ou moins incertaine.

Ceux qui ont à cœur de l'identifier avec Akkad, lisent
le nom de Sipar-Anunit, Agade et non Agane.3

Le point de départ étant donc fixé en Babylonie, voyons
l'autre terme du voyage :

Le point d'arrivée n'est pas douteux ; les deux textes le

nomment expressément, c'est l'Arménie, quelles que
fussent, d'ailleurs, ses limites dans l'esprit de l'auteur ou de

ses commentateurs. Le premier extrait précise davantage,
il indique les monts Gordyéens ou Corcyréens et ajoute
« en Arménie. » Ce n'eût même pas été nécessaire, car les

monts Gordiens sont bien connus dans les anciens. La
Gordyène, aujourd'hui partie septentrionale du Kurdistan,

1 A l'extrémité sud du Murus mcdicus. Ainsi, par exemple,
dans l'édit. de 1865 de l'Atlas antiquus de Spruner-Menke, C. ni,
« Canaan » ; c. « Aram, Assur, Elam. »

2 Tiele, Op. cit., i, 88.
3 Delitzsch, Parad., p. 198 et 209.



— 271 —

comprend le massif montagneux au nord de Diarbékir,
vers les sources du Tigre et le grand coude de l'Euphrate
oriental ou Murad-Su.1 Les monts Gordyéens étaient
habités par un peuple auquel les écrivains classiques donnent
les noms variés de Kardakes,- Kardouchoi? Korduaioif
Gorduènoi,b Gorduaioi,0 Kurtioi,' Gordaei* et même

Chaldaioi,9 ce dernier nom ayant, avec d'autres indices,
conduit à supposer à ce peuple une parenté quelconque
avec les Chaldéens du bas Euphrate. La donnée de Bérose
se retrouve dans le Qorân;10 Mohammed fait débarquer
Noûh (Noé) sur le mont El-Djoudi, qu'il appelle « montagne

Kurde »." Cette montagne, dit Lenormant,12 est en
effet située au sud-ouest du lac de Vân, et son sommet
neigeux se voit de fort loin dans la Mésopotamie. L'empereur

Héraclius y monta de Tsamanên pour voir la place
où l'arche s'était arrêtée (El-Makîn, i, 1, 14); Kazvînî

(i, 157) prétend qu'on y conserva des bois de ce navire
miraculeux jusqu'au temps des Abassides, et la croyance

1 Voyez mon Déluge, p. 270.
2 Polyb., v, 79, 11 et 82, 11 ; Hesych. et Phot, s. v. ; Strab.,

xv, 734"

3. Xenoph., Anabas., m, 5, 16 : iv, 1, 2 : v, 5, 17 ; Strab., xvi,
747, Pline, Hist, nut., vi, 15.

¦'' Joseph., Ant. quit., 1, 3, 6. — Kardueis (Epiphan., Adv.
haercs., 1, 4 et 18).

5 Strab., xvi, 747. — Cordueni (Pline, Hist, nat., vi, 15).
0 Strab., xi, 529 et 532; xvi, 746, 747, 750; Plutarch, Alex.,

31 ; Ptolem., v, 13, 5; Steph. Byz., v. Gorduaia.
7 Polyb., v, 52, 5; Strab., xi, 523; xv, 727.
s Pline, Hist, nat., vi, 26, 27 (aussi Gordiaui).
0 Xenoph., Anabas., iv, 3; v, 5: vu, 8; Plin., vi, 9: Strab.,

xii, 568; Steph. Byz, v. Chaldaia, et Chaldaioi: cf. Knobel,
Völkertafel, p. 163.

10 xi, 46.
11 Fraehn, Ibn-Fostlán, 54; Wahl, Asien, 818.
12 Orig., 11, 5.



— 272 —

populaire du pays voisin est même qu'il en reste encore.1

Bérose dit de son côté que les débris du vaisseau de Xisouthros

étaient montrés, de son temps encore, dans les monts

Gordyéens, légende dont on retrouve des échos chez Saint-
Jean Chrysostome2 et chez St-Epiphane.3 Nicolas de Damas

dit la même chose de son mont Baris,4 qui est l'Ararat ou

Masis, et il est probable qu'il y a aussi peu de fond à faire
sur l'une que sur l'autre de ces histoires.6

En somme, le point d'arrivée est nettement au nord et
en amont du point de départ. Bérose semble placer ce

dernier moins au sud que le texte cunéiforme. Cela peut
tenir à ce que, entre temps, la légende issue de la Basse-

Chaldée8 avait subi une adaptation babylonienne.7
La direction du trajet est déterminée par la position

respective des points extrêmes ; or on voit bien que les

versions, différentes en apparence, dérivent toutes de la
même idée. La direction demeure donc la même, c'est là

l'important. Le premier texte la précise par les mots
« vers les dieux. » Cette expression, obscure au premier
abord, renferme, quand on l'étudié à la lumière de la

mythologie comparée, une donnée très précise.
On sait, en effet, que la montagne du déluge, l'Ararat,

a toujours été placée du même côté que le Paradis. C'était
le cas chez les Indiens, pour qui l'Himalaya renfermait à

la fois le Merû et le Naûbandhanam. Dans l'île de Ceylan,

' Macd. Trinneir, Travels in Asia Minor, Armenia anil
Kurdistan, p. 453.

2 De perfect, carit., vi, 350, éd. Gaumc.
3 Ado. hacres., i, 18.
4 Ap. Joseph, Ant.jud., i, 3, 6.
5 Voy. mon Déluge, p. 269 et suiv.
6 G. Smith, dans mon Del., p. 157.
7 On comprendrait alors comment Surippak serait remontée de

Sehoumer en Accad. pour y devenir Sippara. Cf. Lenormant,
Orig., n, 103.



— 273 —

le « Pic d'Adam » est à la fois la montagne du déluge et
la montagne paradisiaque.1 Il en est de même du Mont
Ilalok à Cholula, au Mexique.

Le Paradis est en général le centre du monde, « l'ombilic

» ou le « nombril » de la terre ou des eaux.2 Les peuples

se sont fait du Paradis deux idées, en apparence très
différentes, mais que la logique imprécise des premiers
âges reliait d'une façon aisée à découvrir. Le Paradis est
tantôt une haute montagne, située au centre du monde et
portant le ciel, isolée de toute part comme une île de

rochers au milieu des terres, — tel YAtlas des Grecs; —
tantôt une île, « l'Ile du bonheur », comme l'Atlantide
pour les Hellènes,3 l'île de Tyr pour les Phéniciens, la
Ilattinis (île de la joie) pour les Celtes,4 l'île Bolotûh (la
première créée), au N.-O. de Tonga pour les insulaires de

cet archipel.5 Les Syriens suivaient une idée analogue
quand ils plaçaient le paradis dans l'oasis de Damas, île
de verdure au milieu des sables du désert. De cette double
conception est née la vénération des montagnes, des îles

ou des oasis; l'usage d'y bâtir des temples6 ou d'y offrir
des sacrifices, l'idée de les remplacer, cas échéant, par des

eminences artificielles ou monceaux de témoignage;1 enfin
l'habitude qu'ont beaucoup de religions de faire des tours

1 Ritter, Vortiallc zur europ. Völkergesch., p. 335 ; W. Menzel,
Mglhol. Forsch., i, 37.

2 Luken, Trad, de l'humanité, i, 346 et suiv.
3 Une autre conception regardait l'Atlantide comme faisant

partie du continent africain.
4 Luken, 105.
5 Mariner, An account of the Tonga Islands, 1819. — La

notion des « îles des bienheureux » se retrouve dans l'ancienne
Egypte (Séances et travaux de l'Académie des Se moi: et polit.
Compte-rendu de 1894, 1" semestre, p. 12.).

6 Le temple de Jupiter Amnion, dans l'oasis de Siuah, dans le
désert de Libye.

7 Voyez l'histoire biblique, spécialement les temps patriarcaux.
18



— 274 —

(pyramides ou clochers) à leurs temples. Les Mexicains
sacrifiaient toujours sur les montagnes, parce que là était
le séjour de Tlaloc, le Seigneur du Paradis. Les Chinois
donnaient au Tien-Schun ou « Montagne du ciel », le nom
de « Montagne du Paradis. » Plus tard, ce sanctuaire se

dédoubla et donna son nom à quatre montagnes de Chine
où l'empereur lui-même devait chaque année offrir un
sacrifice; d'où son titre de « Seigneur des Quatre Montagnes.

s1 Les Lappons ont le M' Passeivar comme mont
sacré et donnent le même nom à toutes les élévations sur
lesquelles ils sacrifient à leur dieu Storjûnkar. Enfin, c'est
encore sur une montagne, « en la terre de vision »,
qu'Abraham, après avoir adoré, faillit immoler Isaac.2

Le paradis étant la demeure des dieux, la « ville des

dieux »3, leur citadelle, « la montagne de l'assemblée des

astres » considérés comme dieux (Har-môadjf c'est aussi

sur des montagnes que les visions, les apparitions ont lieu
de préférence. Les montagnes sont tout ensemble des

Paradis, des Ararat, des Sinaï6 et des Thabor. Le Paradis
est inabordable aux mortels ordinaires ; c'est la demeure
des dieux primitifs (Olympe), des premiers hommes déifiés,
des héros pères de peuples, après leur mort. C'est VArgard
des Germains." Après cette vie, les âmes des justes s'y

1 Voyez le Schû-King, Canon de Yâo, trad, de Legge, Saci:
Books, m, 34, et Max. Muller, Saci: Books, vol. m.

2 Gen., xxii, 2 et 5. Plusieurs montagnes portent, encore de

nos jours et en Europe, des noms caractéristiques. Se rappeler le
Grand Paradis en Maurienne.

3 Comparez le Vara de Yima (Vendidad, u, 46, s.), le Paradis
juif et la Jérusalem céleste de l'Apocalypse (xxi et xxn).

4 Is. xiv, 4-20, d'après les Chaldéens. La montagne des mystères

des sept planètes et des sept étoiles de la Grande-Ourse joue
un grand rôle dans le Sabéisme (Lenorm, Commentaire, p. 439).

5 Comparez le M1 Ottschidarena, où Ahouramazda révèle la loi
à Zarathoustra Yacna, xxu, 53), et plusieurs exemples analogues.

6 Luken, 96.



— 275 —

réunissent aux dieux et aux patriarches qui les ont précédées.

D'où l'expression « retourner à ses pères », ad
patres.

Le paradis étant le « nombril » de l'univers, et la
montagne du déluge étant identifiée au paradis, Delphes
devint « l'ombilic du monde » et le centre de la terre, parce
qu'elle était sur le Parnasse, l'Ararat de Deucalion. De
même, « l'île des bienheureux » fut placée en Béotie, parce
qu'Ogygès. patriarche du déluge, aborda dans cette
contrée.1

Une remarque de la plus grande importance, c'est que
l'Eden d'un peuple est toujours du côté d'où vinrent ses

ancêtres pour prendre possession de la patrie actuelle,
c'est-à-dire qu'il est placé à l'extrême limite des souvenirs
de migrations.2 Ceci pour l'emplacement primitif qui se

modifie à mesure que le peuple se déplace : « Les races,
dit M. Renan, portent avec elles dans leurs migrations les

noms antiques auxquels se rattachent leurs souvenirs, et
les appliquent aux montagnes et aux fleuves nouveaux
qu'elles trouvent dans les pays où elles s'établissent. »

C'est ce que nous avons toujours appelé « l'adaptation
locale » ; cela prouve une fois de plus combien peu il faut
faire fonds sur les indications topographiques des vieilles
traditions.3 La montagne du déluge est placée de même

pour les mêmes raisons, et l'identification des deux, admise

par le Jahvéiste de la Genèse, l'était aussi des interprètes
des premiers siècles chrétiens.4 Les habitants de Hawaï,

par exemple, se croyant issus de Taïti, y plaçaient l'île du

paradis.5
1 Ibidem, 349. Nombreux mythes pivotant sur la même idée.
5 Ibidem, 94.
3 En particulier en ce qui concerne le topique et l'extension du

déluge.
4 Lenorm., Orig., n, 45-47: Luken, 346.
5 Ellis, Reise nach Hawaï, p. 22U.



— 276 —

Seconde remarque, non moins importante bien que le
fait qu'elle révèle soit pour ainsi dire une conséquence
nécessaire des idées que nous venons d'exposer, le Paradis
étant conçu comme une montagne, on le cherchait naturellement

du côté où l'on savait qu'il y en avait en réalité,
c'est-à-dire, dans tous les cas, vers le haut pays. La montagne

paradisiaque des Indiens, le Mêru primitif, était située
dans la direction de leur anciene patrie et, en même temps,
du côté des grands pics de l'Himalaya,1 ce qui, en outre,
le plaçait vers le nord, comme la montagne du déluge.

L'Airyana Vaedjo (avec le Ilarâ-Berezaiti, ou montagne
sainte du Zendavesta), point de départ des hommes et
spécialement des anciens Iraniens, était censé une contrée

septentrionale, froide et alpestre. Les Persans modernes

(sectateurs du zoroastrisme) placent de même leur Albordj
ou mont-paradis. Les Chinois le placent dans l'Asie
centrale, dans le Kuen-Lun ou les branches du Thian-
Schan.2 Le Paradis, étant une montagne, se trouve
naturellement du côté d'où viennent les fleuves, les « fleuves
du paradis » qui se retrouvent un peu partout.8 Cette
circonstance, jointe aux considérations de tout à l'heure,
devait le placer au nord pour les Indous (Himalaya et Hin-
du-Kuh), les Perses (Albordj Elburz, Demawend ou

Hindu-Kuh), les Babyloniens (Kurdistan et Caucase) et les

Grecs (Pinde et Olympe). C'est ce qui est arrivé, et la
notion du paradis au nord est sa troisième caractéristique
chez la plupart des anciens peuples orientaux. Dans le

principe, en effet, les Grecs plaçaient aussi le mont-paradis
dans cette direction, avec ses jardins des Hespérides

et ses heureux Hyperboréens. Par un commencement de

corruption des idées premières, on le plaça ensuite du côté

1 Lenorm., Orig., n, 49; Commentaire, 300.
2 Luken, i, 97, 99.
3 Sur cette question compliquée, voy. Lenorm. Orig., il.



— 277 —

du Caucase, parce que Prométhée y était attaché. Enfin,
mais seulement beaucoup plus tard, le progrès des

connaissances géographiques ayant conduit à chercher l'océan

vers l'ouest et non plus vers le nord, la montagne du

paradis, située près des « eaux qui entourent le monde », se

transporta vers le couchant et devint l'Atlas. Les îles
fortunées, qui naturellement l'avaient suivie, s'établirent dans

l'Atlantide, justifiant l'étymologie des Hespérides nées

d'Hesperus, l'astre du soir, qui les engendra d'Atlas.
L'Olympe, demeure des dieux, fut le seul souvenir qui
resta de la montagne paradisiaque, jadis placée au nord.1
Une nécessité du même genre explique comment, le haut

pays étant à l'ouest, c'est de ce côté que les Chinois durent
chercher leur « montagne du ciel. »

Après ces généralités nécessaires pour nous orienter dans

la question, voyons de plus près les idées des vieux Sémites,
Assyro-Babyloniens et Hébreux. Nous reviendrons ainsi à

notre point de départ et aurons tout ce qu'il faut pour
conclure.

Tout d'abord, la conception de la montagne sainte et

paradisiaque, située au loin dans le nord ou le nord-est)

plus haute que toutes les autres montagnes de la terre,
colonne du monde autour de laquelle tournent les sept
étoiles de la Grande Ourse, assimilées aux sept planètes,
cette conception qui est celle du Mêru, du Harâ-Berezaiti
et de VAryâratha primitif, a été certainement connue et
admise des Chaldéens.2 On trouve dans leurs conceptions
populaires la « montagne du monde », qui est le séjour
des dieux et porte à ce titre le nom de « maison de

montagne des pays », ou simplement de « maison de montagne

», ou encore celui de « maison de la réunion ».s On lit
1 Luken, i, 102.
2 Lenorm., Comment, de Bèr., p. 317.
3 Cf. l'hébr. « Montagne de la réunion (des dieux) » ou « mai-



— 278 —

(Khors., 155, s.) : « Les dieux nés de toute éternité dans

la maison de montagne des pays, dans les montagnes de

(1 ') Arâlû. » Donc la « montagne des pays » est dans le

m assif de l'Arâlû ou bien ce nom n'est qu'en apposition,
comme synonyme de la « maison de montagne ». Cette
d ernière opinion est celle de Jeremias qui remarque que
l'Arâlû reçoit l'épithète de « montagne de l'or », assurément

appropriée à un séjour des dieux.1 L'Arâlû serait
donc une montagne et non un pays,2 ce qui pour nous n'a

pas plus d'importance que la question toute semblable re-
lative à l'Ararat. La «montagne des pays » s'appelle
Arâlû, pas seulement en tant que séjour des dieux, mais
aussi en tant que montagne du royaume des morts. Ce

royaume était un grand palais creusé dans l'intérieur de

cette montagne, aussi portait-il le nom de bît-Arâlî, « maison

de l'Arâlû », ou par métonymie, celui plus simple
a Araiu:'

Indépendamment de ces preuves intrinsèques, les parallèles

hébraïques suffiraient à montrer que l'idée de la

« montagne divine » existait chez les Chaldéo-Babyloniens
et tenait une place de premier ordre dans leurs conceptions

religieuses.4 Mais nous reviendrons sur ce second

groupe de preuves en étudiant spécialement ce qui regarde
les Hébreux. Pour le moment, remarquons une fois de

plus avec quelle facilité, en Mésopotamie, ce pays du

dualisme, deux idées en apparence contradictoires pouvaient
snbsister côte à côte : La croyance à la montagne divine,
située forcément vers le haut pays, faisait bon ménage

son de (la) bénédiction. » A Jeremias, Die babyl.-assyt: Vorstellungen

vom Leben nach dem Tode, p. 59.
1 Cf. Delitzsch, Paradies, p. 117, s.
2 Contre Schrader, K. A. T.'1, p. 389, s.
3 Jeremias. op. dt, p. 60.
4 Lenorm. Orig., ii, 120



— 279 —

avec l'idée qui plaçait au contraire en Babylonie, ou même

en Chaldée, YEden de la foi locale. Cette conception n'était
évidemment que la particularisation d'une idée générale,
mais elle avait jeté de profondes racines.1 Le nom antique
de la Babylonie proprement dite était Gan-Diinyas, « le

jardin, le parc, du dieu Doûnyas », ou Kar-Dûnyas, «l'enclos

du dieu Doûnyas », ce qui rappelle étrangement le

gan-Elohîm ou gan-Yahveh de la Genèse et des

Prophètes.2 Le synonyme gan-Eden% s'en rapproche d'une

part, tandis que de l'autre il ressemble à YOudyâna cle

l'Inde. Or, une tradition ancienne plaçait à Babylone
(accad: Tintir-kî, « le lieu de l'Arbre de vie ») et rattachait

à la forme la plus ancienne de son nom, le paradis
terrestre, i'Eden. Cette tradition présémitique était celle
du nord, celle d'Accad, réclamant pour sa capitale, mais
la Chaldée méridionale, Schoumer, le disputait à Babylone.
Les vieux hymnes du sud, en suméro-accadien, parlent du

bocage sacré d'Eridoû; or c'est la localité actuelle d'Abou-
Schahréin ou Dhib, au confluent de l'Euphrate et du Tigre,
dans les grands marais d'Abu-Kelam.4 Ceci est la tradition
méridionale, celle de Schoumer. En somme donc, la Babylonie

était considérée comme un jardin divin des âges

mythiques, dont le centre, l'arbre de vie, se plaçait à Babylone

même ou à Eridoû, suivant les prétentions rivales du

sacerdoce du nord ou de celui du sud.6 Une forme spéciale,
en quelque sorte extrême de cette dernière conception,
est celle qui plaçait I'Eden dans l'île Dilmûn, en avant des

bouches du Schatt, à trente kasbu de la côte.6 Cette petite
1 Delitzsch, Paradies, p. 65.
2 Gen., xiii, 10; Is., Li, 3 ; Ezcch., xxviii, 13, xxxi, 8 et 9.
3 Ezech., xxxvi, 35: Joèl, n, 3; Gen., n, 8.
4 Rawlinson in Sayce, dans son édition de la Genèse

chaldéenne de G. Smith, p. 86.
5 Lenorm., Orig., n, 106.
G Tiele, Babyl. assyr. Gesch., i, 82. Tenir compte de ce que le



— 280 —

terre, séparée du monde chaldéen par l'immense étendue
des marais d'el-Dschunub dont les vapeurs torrides
engendraient les mirages et les terreurs, avec sa ville mystérieuse

planant sur les flots sans limites, répondait à

merveille à l'idée qu'on se faisait des « rivages des bienheureux.

» On se les figurait comme une île, au loin dans le

sud, de l'autre côté des « eaux de la mort » ou Styx
oriental. Ces rivages de la béatitude n'étaient pas la même
chose que le lieu de la «réunion des dieux», et la réflexion
de Jeremias que les héros parvenus à la béatitude devant
nécessairement être placés près des dieux, la terre des

bienheureux devait être rapprochée de la « montagne des

dieux »,l cette réflexion, quoique d'accord avec les
habitudes générales de la mythologie et en particulier avec
l'idée sémitique de « l'enlèvement » accordé comme
suprême récompense aux justes qui ont « marché avec les

dieux,2 » ne suffit pas pour réunir nécessairement au même

endroit ces deux parties du Paradis. Sans doute, le

passage qui termine le récit cunéiforme du déluge : « Cit-
napishtim et sa femme devront, à l'avenir, être sublimes

comme des dieux; Cit-napishtim résidera au loin, à

l'embouchure des fleuves. Alors ils nous enlevèrent et nous
établirent au loin, à la bouche des fleuves », ce passage
fixe au sud, peut-être au confluent des deux fleuves, dans

l'Eridoû, peut-être à leur commune embouchure, dans l'île

golfe remontait jadis beaucoup plus au nord. Voir la carte de

Delitzsch, Paradies.
1 Op. cit., p. 81, ch. iv. Comparez la nèsos tnakarôn d'Hésiode,

Opp. et dies, 167. Cf. Lycophr, 1204 et Homère, Od., 4, 563 s.,
et la ville de Saturne dans Pindare, Olymp., n, 105-143, située
aussi dans une île bienheureuse.

2 Se rappeler l'enlèvement d'Hanôk (Gen., v, 24), celui d'Elie
(4. Reg., n), celui de Cit-napishtim et de sa femme, dans l'épopée

cunéiforme, et celui de Xisouthros avec sa femme, sa fille et

son pilote, dans le récit de Bérose.



— 281 —

Dilmûn, le séjour des bienheureux que Noé va rejoindre,
mais il ne dit pas que les dieux y résident aussi, car Jeremias

traduit : sublimes comme des dieux, et Halévy :

semblables au dieu des flots (qu'ils honoraient spécialement,
v. 1. 35). Les deux qualificatifs conviennent à un élu, mais
ils marquent la similitude avec les êtres supérieurs, non la
réunion à eux.

Quoiqu'il en soit, d'ailleurs, et laissant pour plus tard
la question topographique qui pour nous est la principale,
remarquons que le paradis babylonien ou chaldéen, situé
dans un fond, dans le Zôr mésopotamien comme la mer
Morte dans le gôr du Jourdain,1 et près du rivage, répond
bien à l'idée du jardin d'Ea, dieu de la mer, dont Dunyas
en cissien et Dunu en accadien sont des surnoms2 et qui
possédait l'Eridoû. Par contre, comme le dit très bien
Lenormant, ce topique ne répond pas du tout à l'un des

traits essentiels de la conception de ce jardin merveilleux,
qui se retrouve sans différence dans les données indiennes,
iraniennes et bibliques, à savoir sa position sur une
montagne. Les Indiens le placent sur le Mêru, les Iraniens sur
le pic Houkairya du Hârâ-Berezaiti, et les prophètes
hébreux sur « la montagne sainte de Dieu », Jiar qodesch

Elohîm,3 On peut donc penser que la conception primitive
n'était pas celle de Schoumer et que celle-ci n'est qu'un
produit d'adaptation locale.

C'est la conclusion à laquelle va nous conduire l'étude
du point de vue hébraïque. Le jahvéisme de l'ancien
Testament connaissait un paradis de Jahveh et les conceptions
populaires des Hébreux, rattachant ce paradis aux idées

cosmologiques et à la géographie mythique héritées des

1 Delitzsch, Neuer Commentar, p. 88.
2 Lenorm. Orig., u, 117.
3 Esech., xxviii, 14, 16.



— 282 —

ancêtres chaldéens, le plaçait dans ce monde, en un lieu
déterminé. C'était sur une montagne élevée, dans une
région mystérieuse, « vers l'orient », miqqedem (Gen. il, 8),
et aussi « à l'extrême nord », beyarkthê çâphôn (Is. xiv,
13). Or, ce n'est pas seulement au nord par rapport à la
Palestine, mais aussi par rapport à l'Assyrie, car c'est du

nord, minhaçâphôn, qu'Ezechiel (i, 4), sur les bords du
fleuve Kêbâr, « dans le pays des Chaldéens », voit venir
Yahveh porté sur les Kéroubîm. Ceci, comme le remarque
avec raison Lenormant,1 exclut formellement du topique
de I'Eden la Babylonie et la Chaldée. Le paradis, pour les

Hébreux, était au nord de l'Assyrie, un peu vers l'est, soit
dans le coude des montagnes kurdes, derrière Ninive,
c'est-à-dire un peu au nord du Nizir, entre ce pays et les

monts Gordyéens de Bérose.2 Cette localisation caractéristique

d'accord, comme nous l'avons vu, avec les idées

générales de plusieurs peuples, se reflète dans la célèbre
apostrophe d'Isaïe (xiv, 4-20) au roi de Babylone, où l'on

remarque le passage suivant : « Je m'assiérai sur la
montagne de l'assemblée (har-mô'êd), dans l'extrême nord. »8

Théodoret, natif de Syrie et très au courant des traditions
orientales, dit à cette occasion :4 « On rapporte qu'il y a

au nord des Assyriens et des Mèdes une haute montagne
qui sépare ces peuples des nations scythiques et que cette
chaîne est la plus haute de toutes les montagnes de la

terre. »6 II appliquait donc, dit Lenormant, la notion de

1 Orig., il, 119.
2 On trouve dans_les documents cunéiformes l'expression acca-

dienne garsag babbarra synonyme de l'assyrienne sad cit samsi,
« la montagne du levant » (Orig., n, 127). Il est naturel que le

topique oscille entre les deux directions, N. et E., où il y avait
des montagnes'en'réalité.

3 Lenorm., Orig., n, 122 ; Comment., 318.
4 Interpret, in Es., il, 64.
5 Michaelis, Orient Bibl., v, 191 ; Supple/n. ad lexic. hebr.,

112 ; Gesenius, Corn. ub. Jes., i, 403 ; u, 316.



— 283 —

la montagne à laquelle le prophète fait allusion précisément

au sommet sur lequel les Iraniens de la Médie avaient

transporté et localisé leurs souvenirs bien antérieurs sur
la montagne sainte, le Hârâ-Berezaïti ; car Théodoret a

eu certainement en vue l'Elbourz du sud de la Caspienne,
si important par ses traditions mythiques1 et dont les

Assyriens, dès le neuvième siècle avant notre ère, connaissaient

le nom sacré. La donnée dont nous parlons a été

conservée, comme tant d'autres débris des croyances
religieuses de la Chaldée et de la Babylonie, par les Çabiens
ou Mendaïtes qui alliaient le culte des sept planètes à

l'adoration des sept astres de la Grande Ourse,2 dans leurs
« mystères du nord » sur la haute « montagne du Septentrion

», réputée le séjour du Seigneur des lumières, du

père des génies célestes.3

Cette montagne sainte, où se rassemblent les dieux,
revient souvent dans les textes cunéiformes. C'est le point
culminant de la convexité terrestre,4 d'où son nom de

« montagne des pays », en accadien garsag kalama ou

garsag kurkurra, en assyrien sad matâti. On la qualifiait
aussi de « montagne sainte », accadien kur M, assyrien
sadû ellu, et, conformément à ce que nous disions plus

haut, on s'efforçait de l'imiter, dans les plaines absolument
unies de la Mésopotamie inférieure, par des montagnes
artificielles qui devenaient les célèbres temples en forme

1 H. Rawlinson, journ. R. A. S., xv, 248: F. Lenorm., Lettf
assgi:, i, 33.

2 Cf. la tabl. astrol. cunéif. disposant une suite de corps célestes

par groupes septénaires. Cun. inscr. W. A., ni, 57, 6.
3 Norberg, Cordex Nasaraeus, i, 4, 6 ; Mohammed ben-Ischâg

en-Nedûn, in Chwolsohn, Die Ssabier it. der Ssabisinus, il, 1 ;

Gesenius, op. cit., n, 324 : Obry., Berc esp. hum., p. 7.
4 Conçue par les Chaldéens comme un bateau rond renversé

(Diod. Sic, il, 31).



— 284 -
de pyramides à étages surmontés d'un petit sanctuaire
censé la demeure du dieu. Les « paradis » des rois ira-
nians de la Médie et de la Perse, copiés de ceux des

monarques assyro-babyloniens avec leurs fameux jardins
suspendus, n'étaient aussi que des tentatives d'imitation du

jardin légendaire de la montagne sainte.1

La croyance à la « montagne sainte de Dieu » fut l'origine

d'une foule d'usages religieux chez les Juifs. Certains
sacrifices ne pouvaient être offerts que sur le côté nord
de l'autel, faisant face par conséquent à la montagne
divine. C'est même en souvenir de cette idée que les Israélites,

sur le point de succomber au paganisme, placent
l'idole de jalousie à la porte septentrionale du temple
(Ezech., vin, 5), et que leurs femmes s'y asseyent pour
pleurer Adonis (Tammuz) (vin, 14).2 C'est là une vieille
idée sémitique que les Hébreux avaient emportée comme
tant d'autres en quittant la Chaldée et qui fut ravivée par
l'influence assyrienne, au temps de l'Exil. Dans cette
conception hébraïque, on retrouve les idées assyriennes de

l'Arâlû en même temps qu'une preuve certaine de son

aborigénéité et de son ancienneté en Mésopotamie.
Un autre usage dérivant de la même croyance et destiné

à la symboliser était, comme nous l'avons dit, celui d'offrir
les sacrifices de préférence sur les hauteurs ; on le trouve
chez plusieurs peuples, en particulier chez les Israélites.
C'est encore pour la même raison que (Ps. xlvii, 12) la

montagne sainte de Sion est appelée « joie de toute la

terre, nord extrême, ville du grand roi. » Les idées de

l'Arâlû, qui sont à la base de la montagne biblique, se

retrouvent dans le nom d'Aral ou Araïl (Arial) donné à la

montagne de Sion et dont le véritable sens avait, déjà de

1 Lenorm., Orig., n, 124, 131 et 132.
2 Cf. Warren, The paradise found at the Northpole, p. 206 s.



- 285 —

très bonne heure, échappé aux commentateurs. Ce terme
est identique à l'assyrien Arâlû et son orthographe
véritable et primitive est Aral ou Arail.1

Nous avons dit précédemment que cette « montagne de

l'assemblée des dieux (ou de Dieu) » n'était pas la même
chose que le séjour des bienheureux. En effet, ils demeurèrent

longtemps distincts, même séparés, et ce point est

très important pour nous. Plus tard seulement, l'idée d'une

séparation entre les bons et les mauvais, après la mort,
conduisit à rapprocher du séjour des dieux (ou de Dieu)
le lieu où les élus devaient goûter leur félicité éternelle.
On vit alors apparaître, dans la mythique des Indiens, en

opposition au Sou-Mêrou, « le bon Mêrou » du nord, un
Kou-Mêrou du sud, « mauvais » et funeste, qui y fait
pendant et en est l'antithèse.2 Cette idée était trop naturelle

pour ne pas venir à plusieurs peuples à la fois, même sans

qu'il fût besoin pour cela d'une impulsion commune. Aussi

voyons-nous les Chaldéens opposer à la divine et bienheureuse

« montagne de l'Orient »,3 accad. garsag babbarra,

assyr. sad cit samsi, une « montagne de l'Occident », i
1 A. Jeremias, op. cit., Append., p. 121-125. Plusieurs preuves

de cette assertion.
2 D'Eckstein, De quelques légendes brahmaniques, etc., p. 40

in Lenorm Orig., n, 134

3 Exactement, d'après ce que nous avons vu, du « nord-est. »

4 Soit du « sud-ouest. » Il est remarquable que cette direction
funeste soit justement celle du grand désert dont toutes ces

peuplades avaient eu à souffrir à l'époque de leurs migrations. Cette

remarque est à nos yeux une preuve de la justesse de nos inductions,

quand au lieu de « l'ouest », comme disent les textes, nous

prenons, en vertu des combinaisons qui précèdent, le sud-ouest

qui est la normale au cours des fleuves et à la limite du désert.

Cf. cependant Del. Pat:, 121 ; son objection à notre système est

affaiblie par l'idée égyptienne qui, comme il le dit lui-même,
plaçait aussi l'entrée du monde souterrain dans l'ouest, c'est-à-dire
de nouveau du côté du désert.



— 286 —

funeste et ténébreuse, accad. garsag gigga, assyr. sad erib

samsi, située dans les parties basses de la terre et habitée

par les démons malfaisants, surtout les plus redoutés, les

sept esprits de « l'abîme » (abyssus), les Anunnaki,1 dont
le rôle sismique se révèle dans plusieurs textes,2 et avec

eux le Namtar, la peste personnifiée, et les autres fléaux.

Entre ces deux montagnes, et juste au nord, comme disent
les textes, s'étend la région de YArali ou Aralli, qui, à

ses deux extrémités, participe de la nature bien ou
malfaisante de ses monts terminaux. Dans les deux cas, la
notion profondément philosophique des biens ou des maux
de ce monde, qui « naissent perpétuellement » de leurs
sources premières pour assaillir l'homme ballotté entre
leurs influences contraires.3 Pris dans son ensemble, avec

une sorte de « teneur moyenne » au point de vue de la

perfection morale, YArali (Arâlû) est la terre des morts
1 Jeremias, op. cit., p. 72. —
2 Outre le récit du déluge, voy. Cunèif. inscr. W. A„ iv, pi. 15,

rect. 1. 21-28, où il est dit d'eux : « Eux, les sept, naissent dans
la montagne de l'Occident: eux, les sept, grandissent dans la

montagne de l'Orient: dans les parties basses de la terre, ils
résident; dans les parties hautes de la terre, ils font entendre leur
voix : eux, les sept, ils s'élèvent de la montagne de l'Occident ;

eux, les sept, ils perdent leur force dans la montagne de l'Orient. »

Je ne sais si l'intention de l'auteur était de décrire les ébranlements

sismiques qui, nés sous le plateau désertique du Badiet
e-Scham, traversaient la Mésopotamie pour venir mourir sous
les plis du Zagros, après leur avoir communiqué la somme des

énergies accumulées dans le trajet, et avoir ébranlé la surface par
leurs réactions profondes, mais, en tout cas, il eût été difficile de

peindre mieux le phénomène avec les couleurs de la mythologie.
¦j Sur quelques autres idées philosophiques de la cosmologie

babylonienne qui en est si riche, voy. nos Bulletins géologiques,
dans la Revue thomiste de 1893, n"" 1 et 2. — Comparez l'assyrien

erib à « l'Erèbe » ; les ténèbres « cimmériennes » des Grecs
au kimeriré yôm, « fenténèbrement du jour » (Lenorm.) de Job,

ni, 5, et au grec chémmeros, « brouillard, obscurité. » —



— 287 —

indistinctement. Quant à l'idée fondamentale qui place le
séjour des morts sous une montagne, c'est avec raison,
selon nous, que Delitzsch (Par., 121) eu cherche l'origine
dans la ressemblance extérieure de la fosse recouverte de

terre (tumulus) avec une eminence ou une montagne. Tar
un tout autre chemin, J. Halévy est arrivé, en étudiant
les Arabes, à la même conclusion : Chez les Babyloniens,
d'après l'idée commune à tous les peuples sémitiques, les
âmes des impies habitent l'extrême sud, et les bons
l'extrême nord, près de la montagne des dieux.1

D'un autre côté, le germe de cette idée se trouve déjà
dans quelques passages bibliques. En Ezesch., xxvni, 14,
la « montagne divine, brillante d'or dans le Septentrion, »

est mise en parallèle avec « I'Eden, jardin de Dieu, » et
gardée comme lui par un chérubin. La vieille synagogue
appelle le séjour des bienheureux lui-même Can Eden
(Cf. Is., xiv, 13; Eg., xxviii, 2), et par extension, on
admit aussi une « montagne de la réunion » des élus par
opposition à la « maison de la réunion de tous les vivants »,
c'est-à-dire la terre.2

Nous venons de voir, par des preuves intrinsèques et
extrinsèques, que l'idée de la « montagne divine », séjour
des dieux, existait chez les Chaldéens comme chez
plusieurs peuples orientaux et faisait partie intégrante de

leurs conceptions religieuses. C'est un premier point acquis

pour l'interprétation de notre passage de Bérose, mais ce

n'est pas assez. Il nous faut maintenant découvrir la situation

exacte de cette montagne vers laquelle on se dirige
quand on gouverne « vers les dieux. »

Tout d'abord, quand on cherche où peut se trouver ce

1 Légende arabe de Burhoùt, Journ. asiat., 1885, p. 193. —
2 Sur « l'île des bienheureux », de l'autre côté du fleuve de la

mort, voy. Jeremias, Izdubar-Nimrod, p. 31. Ile des bienheureux
lie des morts île des dieux. Ibid., p. 32.



— 288 —

sommet qui est tout à la fois la montagne des dieux et la
montagne des morts, on s'attend instinctivement à une
contrée qui réponde par ses caractères naturels au mystérieux

de l'idée elle-même. Or, au point de vue psychologique,

le Nord, région toujours plongée dans l'ombre et
les ténèbres, est tout indiqué, et nous avons vu que telle
est en effet l'idée hébraïque. Pour ce qui est des Babyloniens,

la direction du nord eût parfaitement cadré avec
leurs idées sur l'Arâlû, nous venons même de voir que les

textes l'y placent positivement, mais en lui prêtant un
caractère de neutralité morale qui change complètement
l'état de la question. Tandis que, chez les Indiens, la Mêru
du nord est positivement le « bon Mêru », que chez les

Hébreux la montagne du nord est la « montagne divine »,

chez les Chaldéens l'Arâlû du nord n'est ni bon ni mauvais,

ni divin ni infernal. La montagne divine n'est plus
au nord, elle est à l'Orient, du moins les monuments
cunéiformes déchiffrés jusqu'ici ne savent rien d'une montagne
sainte dans le nord.1 Delitzsch2 a voulu en établir
l'existence, mais ses arguments sont ceux que nous venons de

donner nous-même; ils se réduisent aux parallèles fournis

par l'Ancien Testament. Cette différence doit-elle nous

surprendre et faut-il la considérer comme une véritable
exception au consensus que nous avons constaté sur ce

point? Nous ne le croyons pas. En effet, il nous semble

que, les souvenirs de migrations prenant une part
prépondérante dans la fixation des topiques de ce genre, la boussole

qui doit servir à les retrouver doit être celle qui a

servi à les fixer, c'est-à-dire la boussole d'un peuple
nomade, une « boussole de marche », constamment influencée

par l'impression topographique du moment. Or, pour

1 Jeremias, Vorstellungen, p. 60.
2 Paradies, p. 117 s.



— 289 —

une bande nomade qui arrive transversalement sur un
fleuve, l'impression instantanée donne deux directions : le

cours du fleuve et la perpendiculaire qu'on a suivie. Tous
les topiques fixés sous l'influence de ce moment-là se

rapporteront à ces deux directions et les souvenirs géographiques

déjà atténués par l'éloignement s'adapteront à ce

système d'axes qui se présente avec la double puissance
de l'actualité et de la représentation matérielle. C'est là
un phénomène psychologique qu'ont dû observer tous
ceux qui ont voyagé dans les grandes solitudes. Appliquons-
le à la Mésopotamie et nous verrons immédiatement que,
sous l'influence de ses deux fleuves coulant du nord-ouest
au sud-est, parallèlement aux chaînes du Zagros et au
bord du grand désert, la rose des vents doit y être déviée
de façon que le nord-est se substitue au nord. Joignez-y
la remarque que la chaîne voisine du Zagros doit préoccuper

beaucoup plus que les massifs lointains du Kurdistan
ou du Caucase, et vous comprendrez que la « montagne
divine », que l'Inde et la Perse firent placer au nord,
devait ici prendre le nord-est.1

Jeremias2 fait à ce sujet une observation qui s'applique
aux Assyro-Babyloniens, mais non aux anciens Chaldéens.

Il y avait, dit-il, une autre région qui, autant que le nord,
pouvait jouer le rôle de contrée mystérieuse, c'est le sud.
Ce peuple n'étant pas marin, la mer était forcément pour

1 On peut remarquer, en outre, que cette direction du nord-est
est en quelque sorte l'axe du demi-cercle montagneux qui entoure
la Mésopotamie du golfe Persique au golfe d'Alexandrette, tandis
que l'autre moitié de l'horizon est occupée par des plaines. Le milieu

de ce demi-cercle est derrière Ninive, c'est-à-dire précisément
là où les Hébreux plaçaient le Paradis (v. ante). Nous arrivons
donc à un résultat très semblable à celui de Holzinger (Einleit.
im Hexatettch.), quand il fixe l'Ararat dans le Puscht-i-Kuh.

2 Op. cit., p. 61.

10



290

lui un mystère et il est naturel qu'il plaçât, derrière
l'immensité bleuâtre du golfe Persique, qui, à l'horizon, semblait

rejoindre le ciel, le pays des fictions et des rêves. La
mer lui était inaccessible, tout comme le Paradis ou les

Enfers ; en outre, elle était dangereuse par ses cyclones
et ses terribles ras de marées qui trop souvent désolaient
les plaines littorales. Quoi d'étonnant, dès lors, à ce qu'on
cherchât de ce côté « la demeure inaccessible des dieux
et des héros », le « pays des terreurs de la mort? » Mais

ce raisonnement, nous l'avons dit, applicable aux Babyloniens

et à plus forte raison aux Assyriens, ne saurait
s'étendre aux habitants de la côte, à ceux de Surippak, par
exemple, qui connaissaient la navigation, comme en témoigne

le poème cunéiforme et en particulier la frayeur
d'Hasis-Adra de devenir, par sa construction bizarre, la
risée de ses concitoyens.1 A part cela, il est de fait que
l'épopée place le pays des bienheureux au loin dans le sud,
mais nous avons déjà dit pourquoi nous ne pouvons
admettre l'opinion de Jeremias, qu'il faille absolument en

rapprocher le siège des dieux. Au reste, pour se rendre
compte combien sont fragiles les inductions basées sur
l'étude d'une mythologie seule, sans comparaison avec les

autres, il suffit de voir, quelques lignes plus loin, Jeremias
lui-même changer de nouveau ses préférences pour les

porter cette fois sur l'ouest: « L'esprit de l'épopée d'Izdu-
bar, dit-il, son caractère de mythe solaire, d'après lequel
la pensée qui sert de base à la tablette en question est de

peindre la carrière du dieu-soleil qui la commence au

printemps avec les forces de la jeunesse, pour aller
s'affaiblissant à partir du solstice et finir par se plonger dans
les eaux de l'océan qui lui donneront une nouvelle vie,
cet esprit ferait prévoir plutôt l'ouest comme renfermant

1 Cf. Suess, Sintfluth, p. 10.



— 291 —

les « eaux de la vie » et le rivage des bienheureux, donc
aussi l'Aralu. » D'abord, il n'est pas prouvé que le poème
d'Izdubar soit un mythe solaire. Nous ne le nions pas,

seulement, jusqu'aux preuves, nous nous défions de cette
corde, passablement usée depuis l'abus qu'en ont fait
Goldziher, Grill, Popper, Buttmann, Schirren, Gerland,
Cheyne et d'autres.1 Au reste, Jeremias a raison de

remarquer que la conception babylonienne d'après laquelle
les «eaux de la mort», qui arrosaient l'Arâlû, entouraient
la terre comme une ceinture, rendait" difficile la fixation
d'une direction déterminée pour l'Arâlû lui-même.

Mais nous voilà suffisamment informés, il est temps de

conclure. Nous venons de voir que les Chaldéens
possédaient, comme beaucoup d'autres peuples, l'idée de la
« montagne des dieux » considérée comme leur séjour
habituel et que, des deux situations qui peuvent lui être

assignées, celle du nord'est est la plus probable par elle-
même. Ajoutons maintenant que si un doute subsistait à

cet endroit, il serait immédiatement levé par le point
d'atterrissage que le texte fixe expressément en Arménie.

L'interprétation, rendue très probable par les arguments
intrinsè ]ues, devient donc certaine par l'appui du contexte:
L'expression de Bérose : « vers les dieux » signifie vers
la « montagne des dieux » qui est leur séjour habituel, ou,
d'après ce que nous venons de voir, vers le nord-est.
Combinée avec le point de départ fixé en Babylonie, cette
expression contient donc l'indication formelle que le navire
de Xisonthros remonta de l'aval vers l'amont, de la plaine
vers le haut pays, trajet caractéristique que la théorie
sismique seule, nous le savons, est en état d'expliquer.

Après ce que nous avons dit du point de départ et du

1 Au contraire, les excellentes remarques de Delitzsch (Neuer
Com., 156) restent toujours vraies.



— 292 —

point d'arrivée, cette preuve par la direction est expletive;
il était néanmoins intéressant, au point de vue de la critique

des textes, de la faire aussi. —

IL — LA TRADITION HÉBRAÏQUE EN DEHORS

DE LA GENÈSE-1

Gen. VI à IX dans les versions polyglottes. — Dans notre
premier chapitre, nous avons étudié le récit du déluge tel

que le donne le texte hébreu. Avant de quitter ces

chapitres de la Genèse, jetons un coup d'œil rapide sur les

différentes versions et notons les variantes de nature à

nous intéresser.
Version grecque des LXX ; vi, 17 ; « Quant à moi, voilà

que j'introduis (j'amène) le déluge, l'eau sur la terre; »

Cette apposition explicative est de la plus haute importance

; on l'a beaucoup discutée à d'autres points de vue,
sans remarquer celui-ci : « Le déluge (c'est-à-dire), l'eau
sur la terre ; » il y a donc « déluge » quand l'eau vient sur
la terre. Mais il y a normalement beaucoup d'eau sur la
terre : les lacs, les rivières, les sources. Ce n'est donc pas
de ces eaux-là qu'il s'agit ; il s'agit d'une catégorie d'eaux

qui, normalement, ne sont pas sur la terre, qui, au
contraire, lui font antithèse, c'est-à-dire des eaux de la mer
(cf. Gen. i, 10). Or, nous savons que la mer ne peut envahir

la terre ferme d'une manière brusque et perceptible à

1 La tradition du déluge, telle qu'elle est contenue dans la Genèse

(vi, 17 : vu, 6, 7, 10, 17 ; ix, 11, 15, 28 : x, 32 ; xi, 10) a été étudiée
au chapitre premier. Il est encore question du déluge dans le canon
des Ecritures, en Psal. xxvm, 10 ; xxxi, 6 : Eccli., xxxxiv, 18,
19 ; Nahum, i, 8 ; Matt., xxiv, 38, 39 ; Luc, xvn 27 ; 2 Pet., n,
5, mais ces passages ne changent absolument rien aux conclusions
basées sur l'étude de la Genèse. Au contraire, lire, à l'appui de

l'interprétation sismique, /V. xxvm, 8, et Nahum, i, 4, 5.



— 293 —

l'homme qu'à la faveur des ras de marée, phénomène dont
la cause ne peut être que volcanique ou sismique. La
constitution géologique des pays théâtre du déluge excluant
la première hypothèse, il ne reste que la seconde. Le
passage en question indique donc formellement que le déluge
fut un phénomène sismique. Les pluies et les crues des

fleuves sont des phénomènes trop ordinaires pour pouvoir
être indiqués ainsi. L'antithèse employée est d'ailleurs
celle de Gen. i, 10, qui se rapporte nécessairement à la
mer.

Version syriaque ; vi, 17 : « Le déluge, soit les eaux sur
la terre. Même remarque (cf. texte hëbr, vu, 6). — vu, 6 :

« Le déluge arriva, c'est-à-dire les eaux sur la terre. »

Même remarque.
Targ. Jonathan B. Uziel; vu, 11 : « En ce même jour,

furent rompues toutes les sources du grand abîme; là, en

effet, étaient les fils des géants plaçant (mariant ou terrassant

leurs fils, et ils les (sources) obturaient. » Cette
mention des « fils des géants » commandant les sources de

l'abîme rappelle à s'y méprendre les Anunna chaldéens.

C'est toujours la même idée ; on sait ce qu'elle signifie

pour nous.
Version persique ; vu, 6 : « Noé étant âgé d'environ six

cents ans, (et) comme le déluge de l'eau était sur la terre,
Noé entra,....,, dans le navire, à la vue de l'eau du déluge. »

Nous savons maintenant que l'eau du déluge ou le déluge
de l'eau signifie la mer envahissant la terre ferme. Noé

s'embarqua donc parce que la mer avait envahi le littoral,
déjà à ce moment-là. Une ou plusieurs irruptions de la mer
furent donc pour le patriarche le signal de l'embarquement,
ce qui revient absolument à l'opinion de Suess, voyant
dans les avertissements d'Ea, le dieu de la mer, des ras de

marée répétés et prémonitoires. Voilà une vérification à

laquelle on était sans doute loin de s'attendre. — vu, 11 :



— 294 —

« L'un six cent de Noé, furent rompues toutes les

sources du grand abîme, et les fenêtres du ciel furent
ouvertes. » C'est la catastrophe proprement dite ; elle a

lieu l'an 600 de Noé. Mais, déjà précédemment, alors que le

patriarche n'avait encore qu' « environ 600 ans » (vu, 6), il
s'était produit des phénomènes du même genre, bien qu'en
plus petit, qui l'avaient déterminé à s'embarquer. C'est
absolument ce que Suess déduisait du texte cunéiforme, et
c'est d'accord avec la gradation que les deux textes
assignent comme trait essentiel au cataclysme. Le v. 13, par
contre, qui fait embarquer Noé au jour indiqué par le v.

11, est en contradiction avec ce qui précède et avec cette

gradation qui forme la dominante de l'événement. A moins,

toutefois, qu'il ne faille regarder le v. 11 comme une simple

répétition du v. 6, auquel cas, nous apprendrions diiec-
tement que le « déluge de l'eau » (v. 6) consistait dans la

rupture des sources de l'abîme accompagnée de l'ouverture

des écluses du ciel (v. 11). Nous savons que ce

dualisme fondamental dans les causes du déluge est loin de

répugner à une origine première sismique, au contraire.
Le double emploi de ces deux versets est admissible, car,
s'ils sont d'un même auteur (l'Elohiste), par contre, le v. 6

est isolé au milieu d'un texte jahvéiste où il n'est nullement

nécessaire. La persistance des textes à représenter
le cataclysme comme suivant une gradation en fuseau est

remarquable, parce que cette propriété est précisément
l'une des caractéristiques des catastrophes sismiques
scientifiquement observées. Elle reparaît dans les v. 17 et 18 :

17 « les eaux s'étant accrues (mais pas avant)
soulevèrent le navire, qui fut élevé au-dessus de la surface de

la terre. » 18. « Lorsque les eaux se furent accrues et
qu'elles se furent multipliées beaucoup sur la terre (mais
pas avant), le navire alla (vogua) sur la surface de l'eau. »

De même, v. 19, pour les montagnes qui ne sont couvertes



— 295 —

que lorsque les eaux « ont grossi à ce point. » La même
idée est répétée aux v. 20 et suiv. ; elle s'accentue encore
au v. 24.

Le chap, vin, 1 et 3, contient deux expressions significatives

qu'il faut prendre en considération. Nous lisons
dans le Texte hébreu : vin, 1. « Dieu fit passer un vent
sur la terre, et les eaux se calmèrent (se reposèrent). 3. Et
les eaux s'en retournèrent de dessus la terre. » Ces expressions

caractéristiques, qu'on traduit mal en général,
montrent bien qu'il s'agit du dualisme habituel entre la terre
ferme et l'océan, ce dernier étant sorti de ses limites qu'il
regagne maintenant. Or, nous savons que ce n'est possible

que par les ras de marée, phénomènes essentiellement

sismiques. La première expression, se calmer, peut convenir

aussi bien aux émissions souterraines qui s'étaient
faites tumultueusement, qu'aux ras de marée qui sont
aussi de grands mouvements d'eau. Ce vent est une
conséquence du rétablissement de l'équilibre orogénique, réagissant

sur l'équilibre atmosphérique. Le commencement et
la fin des séismes sont fréquemment accompagnés de vents,
parfois violents. En dehors de la cause sismique, un vent
aurait bien pu contribuer au dessèchement de la terre par
evaporation, mais non calmer les eaux ; au contraire. La
seconde expression se retrouve textuellement, mais
développée, dans Philon (vi. infra). — La Vulgate perd le sens

expressif du terme hébreu en traduisant : Les eaux
diminuèrent, au lieu de se calmèrent. — Les LXX ont : « L'eau
cessa (de jaillir du sol ou de venir de la mer par ras de

marées), » et « l'eau cédait (ou s'apaisait), (s'en) allant de

la terre, ce qui revient à l'hébreu. Le mot cesser indique
bien que l'eau venait sur la terre par émissions actives, en

quelque sorte par jets successifs, ce qui convient également
bien aux ras de marées et aux projections parties des nappes

souterraines. — Le Syriaque a : « Les eaux furent



— 296 —

apaisées » et « les eaux se retirèrent de la terre. » — Onke-

los a cédèrent et « s'en retournèrent de dessus la terre. » —
L'hébréo-samaritain porte, dans Walton, subsiderunt et
retrocesserunt a terra. — L'arabe a vcntum, quo sedavit

aquam et reversaque est aqua de terra : quo magis ïbat,
recedébat. — Targ. Jon. B. Uziel et Hierosol. ont ventum

misericordiarum, (miserationum) et exsiccatœ sunt aquœ. Et
reversœ sunt aquœ de super terram. — La persique a sedatœ

sunt et reversœ sunt aquœ de superficie terrœ. — En somme,
toutes les versions, sauf la Vulgate, ont ce trait caractéristique

que les eaux (la mer) après être sorties de leur
domaine, y rentrèrent. C'est bien ce que prétendait Suess

en disant que l'inondation avait été avant tout marine. Cela

seul explique la translation de l'arche vers l'amont, point
sur lequel nous allons voir tous les textes d'accord ; mais
cela implique une cause première sismique. (Voir les versets

suivants qui, dans plusieurs versions, confirment
encore ce que nous venons de dire.)

Le livre des Jubilés1 ne contient rien de formel sur le
mode de l'inondation diluvienne. A peine pourrait-on
exploiter plutôt qu'interpréter en faveur de la théorie sismique

l'une ou l'autre expression des chapitres iv, v et vi;
notons-les rapidement : Dieu amène le déluge sur la terre
(d'Eden).2 — Il s'irrite contre ses anges qui ont joué le
rôle des fameux bene Elohîm de Gen. vi et les fait enchaî-

1 Ou Petite Genèse ou Apocalypse île Moïse (inSyncellus et
Cedrenus), trad, de Dillmann, Jahrb. der Bibl. Wiss., 2" Jahrb.,
1849, p. 230 s.

2 Le texte (ch. iv) porte : diba mdr édôm, ce dernier terme
désignant ordinairement I'Eden (Dill., loc. cit., 256, n. 22). La fin
du ch. m nousapprend que, à la nouvelle lune du 4' mois, Adam
et sa femme quittèrent le jardin d'Eden et demeurèrent au pays
d'Eldad, vü ils avaient été créés ; et c'est tout ce qu'on trouve en
fait d'indications sur le séjour de l'humanité antédiluvienne et

par conséquent sur le point de départ.



— 297 —

ner clans les profondeurs de la terre. Faut-il voir ici quelque

chose d'analogue aux Titans ou aux Esprits de diverses

mythologies qui, se débattant dans leurs liens souterrains,
causent les tremblements de terre; un équivalent des

Anunnaki chaldéens? Ce sont des conjectures et rien de

plus. — La seule mention formelle d'agents diluviens
reproduit celle de la Genèse : les écluses du ciel, au nombre
de sept ici (ch. v), et les sources de l'abîme, dont il est

dit qu'elles envoyèrent leurs flots en haut, de sorte qu'il
s'agit bien ici des eaux souterraines et non de la mer.1 En

outre, particularité curieuse, l'action des écluses du ciel se

réduit à déverser de l'eau du ciel sur la terre pendant 40

jours et 40 nuits, tandis que les fontaines de l'abîme
vomirent leurs flots jusqu'à ce que le monde entier fût couvert

d'eau. Le texte semble donc faire très inégale la part
d'action qui revient aux deux agents, la prééminence étant
de nouveau attribuée aux eaux souterraines. Est-ce une

pure illusion? En tout cas, il est curieux de trouver, pour
ainsi dire dans toutes les traditions, des indices de ce

genre, tous concordants. — Et il (le coffre) vogua et s'arrêta

sur le sommet du Lubar, l'une des montagnes de

l'Ararat. C'est là que Noé planta la vigne (ch. vn); là
encore qu'il fut enseveli (ch. x). Quant à la situation de

cette montagne qui constitue dans notre texte l'élément
très important du point d'arrivée, c'est un problème encore
obscur. On trouve la même donnée dans S. Epiphane2 et
ailleurs.3 C'est probablement la montagne que Strabon

(xi, 573) appelle Nibaros et dont il prétend qu'elle s'étend

1 La Chaldée est un pays trop plat et sa pente est trop insensible

pour que l'idée pût venir qu'il était plus haut que la mer.
Le spectacle des flots touchant le ciel, à l'horizon, devait inspirer
plutôt l'idée contraire.

2 Adv. haeres., i, 4.
3 Dillman, Genesis, 146; Delitzsch, Neuer Comm., 180.



- - 298 —

jusqu'en Médie.1 Lenormant2 et Delitzsch3 ont voulu y
reconnaître le pic de Demavend, le plus haut sommet du

système de l'Elbourz ou Albordj, le Harâ-Berezaiti de la
Médie Rhagienne, dont le nom altéré eût donné la forme
Loubar. C'est possible, et nous ne contesterons pas le côté

philologique de la question, mais si Loubar vient d'Elbourz
ou de Barisf il n'en reste pas moins certain que ces deux
dernières localisations dérivent, comme tant d'autres, de

l'adaptation locale de récits importés, qu'elles donnent à

l'événement un caractère mythique évident et ne sauraient
être prises en considération dans notre recherche actuelle.
Les « fictions » (Dillmann) de ce genre sont nombreuses, et
nous aurons à nous en occuper spécialement. —

Une donnée caractéristique (répétée au chap, vi) est

celle-ci : Après avoir été bouchées au 4me mois, les sources
du grand abîme (toutes les bouches des profondeurs de la

terre) sont réouvertes à la nouvelle lune du 7mB mois, et
l'eau commence à s'écouler (à rentrer) dans l'abîme
inférieur, ce qui rappelle le passage de Philcn et serait décisif

pour l'action des eaux souterraines, si on pouvait en général

se fier à notre texte, ce qui, comme on le sait, n'est pas
le cas.5 En effet, le livre des Jubilés, sorte de targum de

la Genèse et du commencement de l'Exode, datant, selon

toute apparence, du premier siècle chrétien, procède
souvent par explications fantaisistes et ne se fait guère
scrupule de changer à l'occasion le texte canonique qu'il
commente. On y trouve, en guise de commentaires des

passages difficiles, des fables empruntées aux peuples étrangers,

mais il ne faut pas lui demander ce qui serait le plus

1 Tuch, Komment, u. Gen., 172.
2 Orig., n, 15.
3 Gen. aitsqeleql (1872), 545.
4 Rondell in Di'llm., Gen., 146.
5 Troisième Jahrb., 1850-51, p. 75, 76, 81, 87 et 88.



— 299 —

précieux pour nous : des échos de versions traditionnelles
anciennes, différentes de celles recueillies dans la Bible.
C'est un commentaire et point du tout une source originale,

aussi son importance pour nous est-elle minime. —
Le livre d'Henoch1 renferme une série de passages très

importants pour nous. Les uns se rapportent directement
au déluge; les autres, tout en lui étant étrangers, prouvent
que les phénomènes sismiques étaient bien connus dans le
milieu d'où émane ce livre et qu'ils y étaient interprétés
absolument comme dans la tradition chaldéenne.

Chap. 10, v. 1-7 : Prédiction du déluge. Une inondation
va venir sur la terre. Azâzôl sera lié et enterré dans une
fosse creusée dans le désert de Dudâêl. Au jour du jugement
(dernier), il sera précipité dans la fournaise. Voilà qui
rappelle l'idée, très généralement répandue, des génies
enchaînés dans les profondeurs de la terre, idée que nous
venons de retrouver dans le livre des Jubilés. Nous ne pouvons

uous défendre d'y voir un écho des Anunnaki chaldéens,
d'autant plus que le lieu où ils sont captifs est constamment
appelé la prison des anges déchus (18, 14-16. 21, 10. 54,
0. C. 19). C'est un abîme creusé dans la terre et rempli
de fin céleste. Ce feu brûle plus que tout autre et il est

mélangé de soufre (Gen. 19, 24. Ps. 11, 8. Hez. 38, 23),
de sorte que les lieux où il se dégage sont inhabitables ;

aucun oiseau ne plane au-dessus d'eux (18, 12); c'est
l'Averne classique en même temps que l'Enfer chrétien.
Le feu céleste s'élance en gerbes de cet abîme (18, 11) et
les montagnes qui l'avoisinent sont en feu (18, 13). Enfin,
coïncidence bien frappante, les étoiles rebelles, emprisonnées

dans ce lieu, condamnées à se rouler sur le feu (18,
15) et à faire l'effet de montagnes enflammées, sont au
nombre de sept (18, 13) comme les Anunnaki (v. ante)

1 Traduction et commentaire de Dillmann, Leipzig, 1853.



- 300 —

qui, eux aussi, « élèvent leurs torches » (texte cunéif.) des

profondeurs où ils habitent. Il est vrai que le nombre sept
était pour les anciens Sémites un nombre rond (v. 18, 6.

24, 2. 32, 1. 61, 11. 77, 4-8. 91, 16. 93, 10; la Bible et le

texte cunéif.) ; mais si l'idée de causalité disparaît, l'égalité

entre les deux textes subsiste, et elle est très curieuse.
Il en est de même du fait que, de part et d'autre, les
génies destinés à être enfermés sous la terre sont les plus
nuisibles. Ici, c'est Azâzêl qui, par ses arts sataniques, a

le plus contribué à la corruption antédiluvienne (ch. 8) et,

par suite, est nommé toujours le premier, quelquefois
même seul, quand il s'agit de la punition à subir (13, 1.

54, 5. 55, 4). Dans le texte cunéiforme, ce sont les Anunna
sur qui les dieux bienfaisants pleurent et à qui ils reprochent

le déluge. Le parallélisme est complet et de la plus
grande importance au point de vue de la mythologie
comparée. On pourrait même, si on ne craignait de tomber
dans la subtilité et d'attribuer aux anciens nos connaissances

géologiques, voir dans les pierres entassées sur
Azâzêl (10, 5) le manteau de graviers alluviaux qui recouvre,

en Chaldée, la roche vive d'où partent les réactions
sismiques sensibles à la surface. Dans le fait qu'Azâzêl est

enchaîné sous le désert, on pourrait voir un indice que les

ébranlements sismiques ressentis en Mésopotamie venaient
du désert de Syrie, soit du S.-W., ce qui expliquerait le

refoulement des eaux adventives vers le N.-E. et l'abordage

aux flancs du Zagros. Mais c'est sans doute aller trop
loin que de soupçonner ici les échos d'une science naturelle

bien trop parfaite pour ces temps reculés. Il est peut-
être plus logique d'y reconnaître l'idée fondamentale qui
faisait du grand désert la contrée nuisible par excellence

(v. ante). —
V. 12-15. Génies enchaînés sous les collines, jusqu'au

jour du jugement. Alors, ils seront conduits dans le gouffre



— 301 -
de feu, dans la géhenne, dans le Tannour. C'est un écho à

la fois des Anunnaki chaldéens, qui habitent la « montagne

funeste de l'occident » (v. ante), et des mythes titano-
machiques de la Grèce, qui plaçaient des génies de ce

genre sous certaines montagnes, spécialement sous les

volcans.1 —
Ch. 21, 7-10, nous dépeint « un grand feu qui flambait

et pétillait; il avait des interruptions (en surface); il était
limité par un abîme (qui le contenait); on y laissait tomber

(ou on en voyait monter) de grandes colonnes de feu; son
étendue et son origine étaient impossibles à connaître. »

Cette description n'est-elle pas visiblement inspirée par
l'idée d'une crevasse réticulée, comme les séismes en

ouvrent souvent en terrain meuble, de laquelle se dégageraient

des flammes, phénomène qui a été souvent observé

(v. ante) Ce lieu était « la prison des (mauvais) anges »,
c'est-à-dire de nouveau le séjour des génies souterrains,
Titans ou Anunna. —

Ch. 54, 1-7. Description des deux jugements sur les

anges, au déluge et à la fin des temps : Abîme profond
rempli de feu, véritable géhenne (cf. 56, 3-4. 48, 9. 62, 12),
où les génies coupables sont enchaînés, et qui est appelé
parfois l'enfer inférieur; chaînes d'un poids immense
imposées aux coupables ; amas de pierres entassés sur leurs

visages; tout répond à l'idée d'un ensevelissement sous la

terre avec des entraves invincibles, idée que nous savons
être à la base des conceptions titaniques. —

1 La même idée revient en 13, 2; 14,5; peut-être en 15, 11:
certainement, en 18, 15 et 16. De même, 20, 2, où Uriel est
appelé l'ange du tonnerre et du tremblement. Joignons-y l'étymolo-
gie de son nom, les passages 21, 5, 9 ; 33, 3, 4 ; 27, 2, et surtout
la déclaration formelle de 75, 3, où tout ce qui regarde la lumière
et le feu est placé sous ses ordres, et nous aurons un équivalent
exact des Anunna « brandissant leurs torches et faisant trembler
par leur puissance la terre sonore » (texte cunéif.).



— 302 —

Ch. 54, 7-55, 3 nous transporte en plein dans le déluge.

C'est une interpolation tardive due à l'écrivain apocalyptique

noachique qui fit les grandes interpolations de la

troisième vison. 11 a profité de l'occasion que lui offrait le

v. 5 pour glisser ici ses idées sur la nature du cataclysme.
Ce passage n'appartient donc pas en propre au livre
d'Heuoch, et de fait, la coloration nettement chaldéenne

que nous avons trouvée jusqu'ici disparaît, dans le passage

qui nous occupe, pour faire place à des réminiscences gé-

nésiaques non équivoques ; « 7. En ces jours, le jugement
du Seigneur des esprits (son châtiment) éclatera, et tous

les réservoirs des eaux, qui sont en haut, dans les cieux, et

en outre les sources, qui sont sous les cieux et en bas, dans

la terre, seront ouverts. — 8. Et toutes les eaux (de la terre)
s'uniront aux eaux equi sont en haut, dans les cieux; mais

(car) l'eau qui est en haut, dans le ciel, est V (élément)
mâle, et l'eau qui est en bas, sur la terre, est V (élément)
femelle. » C'est la conception biblique des eaux supérieures
et inférieures mêlée à la préoccupation dominante du livre
d'Heuoch, les alliances mixtes. Remarquons, cependant,

que les « eaux de l'abîme » sont ici expressément dans la
terre. Si donc il s'agit toujours de l'océan souterrain,
selon la vieille idée sémitique, c'est en tout cas par les

sources qu'il entre en jeu ici et non par la mer. Nous
retrouvons donc très nettement nos Anunnaki. —

Ch. 55, 1-3. Repentir de Dieu, pacte et arc-en-ciel, imités

de Gen. vin, 21. — ix, 18. —
Ch. 60, 1-6. Introduction au récit du déluge : Tremblement

dans le ciel, marquant la notion sismique de la
catastrophe.

V. 16. « Et l'esprit (l'ange) de la mer est masculin et

fort, et selon la puissance de sa force, il la retire avec la
bride, et de même il la pousse en avant et la, répand dans
toutes les montagnes de la terre. » Passage curieux où on



- 303 —

peut voir la description des marées, le mouvement en
avant de la mer pour aller nourrir les sources, et enfin
l'action de la mer dans le déluge. Cette dernier« eût été
double ; D'abord son choc contre le rivage et son irruption
sur la terre ferme, jusqu'à aller battre le pied des monts;
en second lieu, un apport inusité d'eau marine dans les

réservoirs des sources, provenant de la progression du flot
vers la terre et ayant pour conséquence le débordement
des sources terrestres. Tout le processus du déluge sismique

est dans ce passage et le ras de marée est confirmé

par la traduction suivante qui semble plus exacte encore :

« avec une puissance proportionnée (chaque fois) à la force
de la mer qu'il régit (l'esprit), la retire en arrière (Dillm.). »

Or on sait que l'amplitude du retrait prémonitoire est en

effet proportionnée à la hauteur de la vague de raz qui le

suit. La conception sismique de la catastrophe reposerait
donc ici sur une observation assez fine des phénomènes,
observation admissible cependant (surtout après ce que
nous avons dit du fait de Potidée) à cause de l'évidence
de son objet. D'autre part, on comprend par ce passage

que l'action de la mer et celle des sources pussent être
attribuées par les vieux Sémites à un agent unique en

somme, et l'emploi du terme unique « eaux'ße l'abîme »,
dans la Genèse, s'explique par le fait. Ce terme y est som-
matoire de anunnaki et de mer et, de nouveau, le récit
génésiaque apparaît comme le résultat de la condensation
des données antérieures, ce qui est bien son caractère
constant.

V. 21. Conception des eaux du ciel, pluies, et des eaux
de la terre, s'unissant quand la pluie tombe, comme dans

le récit du déluge. A ce propos, Dillmann se demande

(notes, p. 190, 191) si c'est la pluie ordinaire qui est
décrite dans ce passage, ou si l'auteur fait (ici comme 54, 8)
plutôt allusion aux inondations qui résultent du concours



— 304 —

des eaux jaillissant de la terre et de celles qui tombent du
ciel. La dernière hypothèse lui paraît la plus probable et

nous retrouverions donc, dans le livre d'Henoch et dans

toute sa pureté, la notion du dualisme des eaux qui est

une des caractéristiques sismiques du récit biblique. Plus

que cela; nous y retrouverions des allusions formelles au

déluge conçu dans cette forme dualiste caractéristique. —
Ch. 65, 1. Noé voit la terre fléchir et être près de son

anéantissement (m. à m. de sa perte). C'est au déluge que
ces choses se passent. Le ch. 65 et les suivants jusqu'à 69

sont de nouveau une interpolation tardive du voyant noa-

chique qui fit celle des ch. 54, 7-55, 2 et 60 (n. p. 201).
Le passage qui nous occupe raconte les avertissements
donnés à Noé immédiatement avant le commencement du

cataclysme, et, à ce titre, il est très curieux : Adnana (v.
1) est en général transitif, cependant il peut aussi avoir le

sens de « se fléchir, » « faire une révérence. » Diilmann

pense (n. p. 202) que le sens doit être ici le même qu'Am.
8, 8 et 9, 5 : « la terre subit des enfoncements. » Les

passages 8, 3 et 9, 6 indiquent clairement un tremblement de

terre et un raz de marée, nous trouverions donc ici l'idée
des phénomènes sismiques caractéristiques de New-Madrid
et du Baikal (v. ante), et cela à titre de prodromes, avant

l'irruption des eaux sur la terre, absolument comme dans

les cas historiques observés. C'est bien curieux, mais ce

qui ne l'est pas moins, c'est de retrouver dans notre Livre,
qui émane de la tradition juive,1 et jusque dans les

avertissements du déluge, la teinte continentale qui caractérise
cette tradition par opposition à la chaldéenne. Dans cette
dernière, les avertissements viennent du dieu de la mer ;

ici, ce sont des phénomènes essentiellement caractéristiques
des séismes continentaux.2

• Commentaire de Dillmann, Introd. gén., p. li à lui.
2 Et remarquez que le commentaire de Dillmann, datant de



— 305 —

Pour avoir l'explication de ces phénomènes inquiétants,
Noé s'en va, aux extrémités de la terre, chercher son aïeul
Henoch qui habite avec les anges; il l'appelle en lui disant
le motif de sa visite. C'est absolument comme le voyage
d'Izdubar chez Hasis-Adra, au point qu'on peut se demander

si ça n'en est pas une imitation voulue. 11 y a cependant
une différence notable ; une transposition de personnes.
Dans le texte chaldéen, le Noé, Hasis-Adra, habite avec
les immortels au bout du monde, et Izdubar, qui vient le

visiter, n'a rien à faire avec le déluge. Ici, c'est Henoch

qui vit retiré des mortels et joue le rôle de Hasis-Adra,
tandis que c'est Noé lui-même qui fait le voyage pour aller
le voir. Cette confusion ne doit pas nous surprendre, elle
n'est qu'un indice de plus de la confusion tout à fait générale

qui régna en son temps entre les deux personnages
d'Hénoch et de Noé. Pour n'en citer qu'un autre exemple,
rappelons le caractère de prédicateur du déluge attribué
tantôt à l'un, tantôt à l'autre, et finalement à tous deux -,1

V. 3 : « Dis-moi, qu'est-ce donc qui se passe sur la terre,
que la terre est si harassée (épuisée) et si ébranlée Pourvu

que je ne périsse pas avec elle! » (Cf. Izdubar « craignant
la mort, le dernier ennemi de l'homme, » et Gen. vi, 13 :

« Je les exterminerai avec la terre. ») — V. 4. « L'instant
d'après, il y eut un grand mouvement sur la terre, et une
voix du ciel se fit entendre, et je tombai sur mon visage. »

C'est la « voix, » kukru du texte cunéiforme (n, 31 et 34) ;

le parallélisme est complet : avertissements sismiques et
voix céleste. — V. 6. « La terre ferme » est ravagée, ses

habitants périssent au déluge. A rapprocher de la traduction

de Michaelis (v. ante). — V. 9. Mouvements (sismiques)
au déluge. Ce verset ressemble à la fin du récit cunéi-

1853, n'a pas pu être influencé par les idées sismiques de Suess,
venues trente ans après.

1 Voy. Caract. nat., p. 74.
20



— 306 —

forme. — V. 10 et 11. La terre est détruite au déluge. Ce

passage pourrait s'interpréter en faveur d'une explication
plutôt stratigraphique du cataclysme, entraînant une
déformation permanente. Nous croyons qu'il faut y voir tout
simplement une exagération mythique dans le genre de

celle qui engendra la théorie de l'universabilité absolue
du déluge. — V. 12. « Noé sera protégé contre les habitants

de la terre ferme, parmi lesquels il aura été choisi à

cause de sa piété. » C'est l'analogue de Hasis-Adra, quittant

la ville continentale et perverse de Surippak pour
descendre vers la mer soumise au dieu Ea. C'est l'idée
antique qui regardait les eaux comme les restes de l'âge
d'or où l'homme était innocent, cela à cause du caractère
bienfaisant des sources et surtout parce que pour se

baigner on se met nu et que la nudité était le symbole de

l'innocence (idée qui se retrouve dans la Genèse). Le v.
12 dit: « Il a affermi ion nomparmi ses saints, » c'est-à-dire

que Noé vivra avec eux pendant l'éternité, et cela par
suite d'un jugement irrévocable de Dieu. C'est identiquement

comme Hasis-Adra élevé au rang des dieux ou
Xixouthros enlevé du milieu des mortels. Ici, Noé est

séparé des habitants de la terre ferme ; Hasis-Adra était
transporté aux bouches des fleuves, près de la mer, et
Xixouthros était enlevé au ciel. Toujours l'idée que la
terre est mauvaise, qu'il faut tâcher de s'en éloigner.
Cette idée est à la base des mythes sur les aborigènes,
les autochtones et les Qaïnites ; c'est elle qui nous fait
placer le paradis en haut, l'enfer en bas, attribuer des

ailes au génie et aux anges. On voit combien le livre
d'Enoch ressemble à la tradition babylonienne, même au
point de vue des idées morales et de leurs relations avec
les notions physiques. Le passage en question peut signifier
aussi que, seul des habitants de la terre ferme, Noé sera
épargné, tandis que les autres périront dans les flots.



— 307 —

Ch. 66, 1. Mention des anges du jugement qui président
aux eaux souterraines. Ce sont des équivalents exacts des

Anunnaki chaldéens, et non pas le tehôm des Hébreux, car
il est dit que ces eaux sont dans la terre et non au-dessous.

Ces eaux jailliront au déluge, dit formellement le texte, et
elles anéantiront les hommes. C'est absolument comme
lorsque les dieux pleurent sur ce qu'ont fait les Anunna.

(Cf. v. 3.)
Ch. 67, 3. La terre doit subir, au déluge, une transformation

afin de ne pas rester vide. Il s'agit probablement
du repeuplement ultérieur. Cette idée d'une transformation

générale du monde par le déluge rentre dans la
catégorie des mythes et des légendes rabbiniques ; elle est
absolument vide. — V. 4. Les anges corrupteurs seront
enfermés dans la vallée du couchant, la vallée ardente, au

pays des monts métallifères. — V. 5. Dans cette vallée, il y
avait un grand tumulte et un mugissement d'eaux. —V. 6.

Cette masse de métal en fusion (qui remplissait la fente?)
qui s'agitait, dégagea une odeur de soufre qui se mêla aux
eaux (qui étaient dans la fente), et cette vallée brûle sans
cesse sous cette terre-là (ce pays). — V. 7. Et les vallées de

ce (pays) vomissent des torrents de feu. — V. 11. Le
cataclysme amènera des changements dans la température des

sources (de cette vallée), ce que nous savons être l'un des

effets les plus habituels des séismes. Dillmann remarque1

que, dans les versets que nous venons de citer, l'interpo-
lateur donne de la punition des mauvais anges dans le
déluge une description qui ne s'accorde pas avec l'enseignement

général du livre à ce sujet. Nous ne sommes pas de

son avis, et l'importance de ce passage pour nous va nous
forcer à une courte discussion : Partout ailleurs, dit-il, les

mauvais anges sont censés avoir été enchaînés par les

1 Comm., p. 205.



— 308 —

bons et enfermés dans une prison provisoire, dans les lieux
obscurs qui sont sous la terre (en partie sous le désert, en

partie sous les montagnes), et cela avant le déluge. Plus

tard, lors du jugement messianique, ils seront jetés dans

la fournaise qui sera leur résidence définitive. L'interpola-
teur, dit Dillmann, avait à ce sujet une légende différente
en ceci surtout qu'elle établit une relation beaucoup plus
étroite entre les anges déchus et les phénomènes volcaniques

qui se passent sous la terre. En outre, ajoute Dill-
mann, la seconde légende transporte le lieu de châtiment
des anges dans le voisinage immédiat de Jérusalem et de

la Palestine, en même temps qu'elle établit entre la punition

de ces anges et les eaux du déluge une relation
inconnue précédemment. Selon Dillmann, en effet, le point
de vue du texte interpolé serait extrêmement étroit et
pourrait se formuler comme suit : Il se représenterait
toute la contrée, de la vallée des Gehinnom jusque de

l'autre côté de la mer Morte, comme reposant sur une
fournaise souterraine, celle précisément où les anges furent
précipités jadis. Les sources chaudes qui abondent dans

cette région, avec leur odeur de soufre qui frappait
tellement les anciens, proviendraient pour lui de cette eau de

feu, engendrée jadis par la réunion des flots diluviens avec
la fonte coulant des monts métallifères, où les anges sont
rôtis pour leur châtiment. Les thermes palestiniens
seraient donc pour lui la preuve du châtiment des anges.
Dans cette description, l'interpolateur se base sur les

chapitres 52-55, mais en changeant complètement le sens de

ce qui y est dit. En effet, le chap. 54, 1, dit formellement

que la vallée ardente de la Géhenne est en « un autre
endroit de la terre » que les monts métallifères. Malgré cela,

nous les voyons ici réunis et transportés en Palestine. En
outre, les chap. 52-55 réservent pour le jugement messianique

les phénomènes qu'ils décrivent. Ici, les deux juge-



— 309 —

ments sont confondus et le premier, le déluge, s'accompagne

de toutes les circonstances précédemment réservées

au second. La même confusion a produit l'interpolation
54, 7 — 55, 2. Ce serait encore en opposition avec le
chapitre 10, qu'au v. 4, il fait enfermer les anges dans la
vallée ardente (ch. 54-56), près de Jérusalem, avant le dé

luge. Il la place à l'ouest, et Dillmann pense que cela doit
s'entendre par rapport aux contrées qu'habitait Noé et en

relation avec 52, 1. C'est aussi notre avis, seulement nous

ne croyons pas que cette localisation doive s'appliquer à

la Palestine. Nous savons déjà que, au point de vue méso-

potamien, « l'ouest » c'était le grand désert. En outre, les

monts métallifères sont dans la même direction, or ceci

est incompatible avec le point de vue palestinien. Relativement

à Jérusalem, les montagnes sont à l'est ou au nord,
ce qui change complètement leur signification mythologique.

On répondra que les Libans sont bien à l'ouest de la
Mésopotamie. Sans doute, mais il n'est pas permis en
bonne critique d'attribuer à l'horizon de l'écrivain une
telle étendue. Quand les anciens parlent des points cardinaux,

c'est toujours relativement à leur horizon immédiat.
Et puis, la Palestine et les Libans sont à l'ouest de la
Mésopotamie? Sans doute, pour nous qui avons des vues
géographiques d'ensemble, il en est bien ainsi. Mais ça ne
devait pas faire cet effet aux anciens nomades. Obligés de

contourner le désert, ils devaient commencer par remonter
au nord et ne pouvaient guère déboucher en Syrie qu'entre
Palmyre et Alep. De plus, la Syrie était un pays montagneux

; or, comme ils ne connaissaient de montagnes qu'au
nord et à l'est, cela facilitait encore la confusion, et il est
bien probable que pour eux la Palestine était une contrée

septentrionale.
Pour cette raison et d'autres encore, il nous semble

qu'il faut donner aux passages en question une portée



— 310 —

beaucoup plus générale. Sans doute, nous avons ici une

description qui rappelle celles de la Géhenne, de l'Averne
et les autres légendes analogues. Sans doute, les sources
thermales de la Palestine et les manifestations sub-volca-

niques de la mer Morte ont pu, comme celles des Champs

Phlégréens et d'ailleurs, donner naissance à des mythes
locaux en relation directe avec elles. Mais ici, il y a plus
et d'abord, certaines expressions que nous connaissons

bien, telles que la vallée du couchant, par rapport à

l'habitat des Noahides, les monts de l'occident, etc., nous
reportent en pleine tradition chaldéenne. Nous venons de

voir une localisation toute pareille assignée aux 7 Anunnaki.

De plus, les monts métallifères (probablement le

Midian) étaient bien à l'ouest de la Mésopotamie et du

côté du désert que nous savons être le côté funeste ; tandis

que, pour la Palestine, les montagnes sont au levant ou

au nord, ce qui, nous ie répétons, change complètement
leur signification mythique. Au reste, la description elle-
même s'applique bien mieux aux fentes produites par un
tremblement de terre et aux émanations pseudo-volcaniques

qui s'en dégagent fréquemment, qu'aux thermes des

environs de la mer Morte. Enfin, la notion des variations
dans la température des sources est de celles que l'expérience

des séismes peut enseigner, mais qu'il est impossible

de déduire du fonctionnement normal des thermes.1

Au point de vue mythologique, d'ailleurs, les sources, les

gîtes minéraux, les volcans, etc., dépendent des esprits
souterrains, Titans ou Anunna, au même titre que les

1 Le texte lui-même (v. 11) vient à l'appui de notre manière de

voir, lorsqu'il place les variations dans la température des sources
sous l'influence directe des esprits enfermés sous la terre. C'est
les rattacher formellement à la catégorie des phénomènes sismiques,

et cette intuition, admirable pour l'époque, prouve combien
ces phénomènes étaient connus.



— 311 —

tremblements de terre. Les conceptions de ce genre sont
synthétiques, parce qu'elles sont nées, en vertu d'un
processus de condensation, de la réunion en un tout unique
de plusieurs fétiches originairement distincts.

En somme donc, nous estimons avoir ici une description
formelle du déluge et, pour nous, elle est d'accord avec le
reste du livre, puisqu'elle porte, comme les descriptions
précédentes, l'empreinte manifeste des phénomènes sismiques

qui causèrent la catastrophe.
Ch. 69, 28. Génies liés et enfermés sous la terre, dans

le lieu de la réunion des maux, comme les Anunna
chaldéens.

Ch. 70. Enlèvement d'Henoch. Rappelle le transport de

Hasis-Adra « à la bouche des fleuves. » (Voir le Comm.
de Dillm., p. 215.)

Ch. 83, 3. « Je m'étais couché dans la maison de mon

grand-père, Malâlêl; alors je vis en songe comment le ciel

fut abaissé, comment il disparut et tomba sur la terre. 4. Et
comme il tombait sur la terre, je vis comment la terre fut
engloutie dans une grande profondeur (abîme), comment

montagne sur montagne s'inclinaient, comment colline sur
colline s'effondraient, comment de grands arbres étaient
arrachés de leurs souches, comment ils tombaient et s'enfonçaient

dans l'abîme. 5. Alors un discours tomba dans ma
bouche, et je me mis à crier en disant: « la terre est

anéantie. »

Description du déluge que Henoch voit en songe. Le
ciel abaissé rappelle la pluie dont parle le texte cunéiforme,
mieux encore le firmament brisé de la Genèse. On pourrait
y voir même l'obscurité dont parle le Talmud, de même

que nous disons par un jour sombre que «le ciel est bas. »

Le ciel disparaissant et tombant sur la terre marque plus
fortement encore l'abondance des pluies dans lesquelles
le firmament semble se résoudre. En même temps que le



— 312 —

ciel, (les eaux du ciel) tombe sur la terre, celle-ci est

engloutie dans un abîme. C'est l'intervention du tehôm.

Mais cet abîme a la forme d'un gouffre béant, d'une

crevasse, d'une fente. Bientôt les montagnes s'inclinent, les

collines s'effondrent; de grands arbres sont engloutis dans

les fentes, comme à Kachar en 1869; la description
devient de plus en plus précise, nous sommes en face d'un
tremblement de terre. Et, l'effet moral se produisant
aussitôt, tel que nous l'avons vu dans tous les cas analogues,
le témoin du cataclysme ne peut s'empêcher de s'écrier :

la terre est anéantie! Hasis-Adra disait de même : « Les
demeures des hommes sont retournées à la terre », et
Istar, la bonne déesse pleurait son humanité, « qui
remplissait la mer comme le fretin des poissons !» — V. vu...
Elle (la terre) doit être engloutie dans l'abîme et subir un
violent désastre. — V. ix. « Mon fils, tout cela (ces
châtiments ou peut-être ces torrents d'eau) viendra du ciel sur
la terre, et (tandis que) sur la terre (elle-même) il y aura
un violent désastre. » Dualisme habituel dans les causes
du déluge : les eaux du ciel et les eaux de la terre.

Chap. 84. Prière après la vision. Elle joue le même rôle

que les sacrifices du patriarche au sortir de l'arche.
Chap. 88, 2. Les géants luttent ensemble et la terre en

tremble, comme plus haut (87, 1) il était dit qu'elle criait.
3. Quelques-uns d'entre eux sont liés et enterrés dans une
fente du sol. Image de la lutte des éléments dans le
cataclysme, présentée à peu près de la même façon que dans

le texte cunéiforme, où elle est figurée par une chicane
entre les dieux de ces éléments. Les tremblements de

terre, les bruits sismiques et la fissuration du sol sont ceux
des phénomènes qui, ayant frappé le plus, méritèrent d'être
rappelés spécialement.

Ch. 89, 1-9. Le déluge et le sauvetage de Noé: V. 1.

Uriel prévient Noé du cataclysme à venir et lui enseigne



— 313 —

le moyen de se sauver. Le patriarche écoute en tremblant
cette révélation. Ce trait est identique aux avertissements
dans la Genèse et le texte cunéiforme. Construction de

l'arche, embarquement et clôture. — V. 2. Le ciel est comparé

à un toit pourvu de sept écluses. C'est le rakiah, « fir-
mamentum », de la Genèse. Ces écluses laissent échapper
des torrents d'eau qui tombent dans une cour. Cette
« cour » représente la partie de la terre habitée par les

hommes, cela en vertu de la symbolique propre à ce

passage (Voy. Comm., p. 257, 258, ad. v. 2.). Ou peut y
voir un parallèle au vara de Yima (Vendidad, v. 46 et s.).

— V. 3. Des sources (fentes) s'ouvrirent dans le sol de

cette cour, et leur eau monta (tumultueusement) et s'éleva
au-dessus du sol, et rendit cette cour invisible (et en couvrit
le sol) jusqu'à ce que le sol tout entier en fut couvert d'eau.

— 4. Et sur lui (le sol), crurent l'eau, les ténèbres et le

brouillard; » — 7. Les écluses sont enlevées du toit, et les

sources de la terre (eaux souterraines) tarissent, tandis que
d'autres abîmes s'ouvrent. — 8. Alors l'eau commence à

s'écouler dans ces autres abîmes, jusqu'à ce que la terre
réapparaisse. Abordage et disparition de l'obscurité; la
lumière reparaît. Cette idée de l'obscurité diluvienne (v. 4)
est une invention rabbinique ou midraschique qui s'est

répandue de plusieurs côtés. Nous la retrouverons
souvent; elle dérive de l'idée du chaos (Gen. i, 2). Au v. 7,

nous avons traduit, avec Dillmann, araja par «tarir»;
mais il a aussi le sens de « devenir égal, s'égaliser, s'aplanir.

» Dillmann pense qu'appliqué aux sources, ce terme
doit nécessairement se rendre par « tarir. » C'est vrai

pour les sources ordinaires, mais pour les sources
jaillissantes, pour les jets d'eau qui s'élancent du sol dans les

séismes, les autres sens sont bien plus expressifs. En effet,
ces jets dépassent le niveau du sol; ils y forment des

saillies liquides, souvent visibles de loin comme les geysers



- 314 --

auxquels ils ressemblent. Quand ces jets s'arrêtent, la
saillie disparaît, le niveau général redevient égal, il s'égalise,

s'aplanit. Et voilà comment, plus on creuse les textes,
plus on y retrouve le souvenir, atténué par le temps et
les vicissitudes du langage, du caractère sismique de la

catastrophe diluvienne. Au v. 8, l'eau est réabsorbée par
les fentes, comme nous l'avons expliqué au ch. i; mais

l'auteur n'avait pas l'idée que les mêmes fissures qui
avaient vomi les eaux pussent les réabsorber. D'autre part,
comme on avait été très frappé par l'ouverture continuelle
des fentes, qui apparaissaient de tout côté, on supposa que
le même phénomène avait continué au point que les
nouvelles fentes avaient fini par engloutir l'eau sortie des

premières. Ces petites erreurs d'observation sont de celles

que le vulgaire doit commettre nécessairement. C'est la
meilleure marque d'authenticité et d'ancienneté que puisse

présenter le récit traditionnel d'un cataclysme physique.
(Comp., plus loin, le récit de Thilon.)

Ch. 90, 18. Réminiscence du déluge dans l'histoire
postérieure : Dieu frappe la terre du bâton de sa colère, et
elle est déchirée (fendillée). La terre engloutit les victimes
de la colère divine et se referme sur elles. Les réminiscences

de ce genre ne sont pas rares dans l'histoire biblique.

L'une des plus remarquables est le récit de la
destruction de la troupe révoltée de Korah (Num., xvi). On

y lit, en effet :

30. Si le Seigneur fait par un prodige nouveau que la terre
s'entr'ouvrant les engloutisse avec tout ce qui est à eux, et qu'ils
descendent tout vivants en enfer, vous saurez alors qu'ils ont
blasphémé contre le Seigneur.

31. Aussitôt donc qu'il eut cessé de parler, la terre se rompit
sous leurs pieds,

32. et s'entr'ouvrant, elle les dévora avec leurs tentes, et tout ce

qui était à eux.
33. Ils descendirent tout vivants dans l'enfer étant couverts de

terre, et ils périrent du milieu du peuple.



— 315 —

34. Tout Israel qui était là autour s'enfuit aux cris des

mourants, en disant : Craignons que la terre ne nous engloutisse aussi

avec eux.
35. En même temps le Seigneur fit sortir un feu qui tua les

deux cent cinquante hommes qui offraient de l'encens.

Pareillement, nous lisons dans notre Livre d'Henoch
(56, 8) : « En ces jours, le royaume des morts ouvrira sa
gueule, et ils s'y enfonceront; et leur perte — le royaume
des morts engloutira les pêcheurs sous les yeux des élus. »

Il est tout naturel que la fissuration du sol et les jets
d'eau ou de feu qui en sortaient, tranchant du tout au tout
avec l'idée innée de la stabilité de la terre, aient laissé
dans les esprits un souvenir ineffaçable.

V. 24. Le lieu de la damnation est un endroit profond,
plein de feu, flambant, et plein de colonnes de feu. 25. Les
70 pasteurs (70 multiple de 7, rappelant les 7 Anunnaki;
7, nombre mystique chez les Chaldéens, rappelant les 7

planètes et les 7 étoiles de la Grande Ourse) coupables sont
jetés aussi dans cet abîme de feu (Géhenne). 26. Un gouffre

analogue s'ouvre au milieu de la terre, plein de feu.
On y jette les damnés des divers jugements.

Chap. 91, 9. Retour de la même idée. (Voyez le
Commentaire pour ces deux derniers passages.)

Chap. 98, 3. Poidem. Comparez le Tannour des Arabes.

Chap. 100, 9. Même idée.

Chap. 102, 1. Réminiscence du feu douloureux descendu

sur la Pentapole. On a vu la parenté de cet épisode avec
celui du déluge. — V. 2. Réminiscence analogue. Les astres
sont ébranlés (idée rabbinique connue) et la terre tremble,
se disloque, est dévastée.

Ch. 103, 8. Tableau de la Géhenne; trois éléments
principaux : les ténèbres, les flammes et la rétention dans des

liens inextricables dont l'ensemble forme comme un filet.
Image saisissante et toujours la même, des Anunnaki chai-



— 316 —

déens aux Titans grecs et aux nains de la Germanie, pour
rendre l'ardeur des feux souterrains, l'obscurité de la mine
et le sentiment d'oppression que l'homme éprouve enfermé

sous la terre en même temps qu'une intuition de l'arcbou-
tement mutuel où se trouvent les masses rocheuses, fait
avéré depuis par l'effort irrésistible (pression orostatique,
Gebirgsdruck) des mines et expliqué récemment par la

plasticité latente (Heim, Daubrée et autres) des roches

sous l'influence de la pression.
Ch. 106, 8 et 9. Analogue de la visite d'Izdubar à Hasis-

Adra, pour le motif et pour le topique. Les parallèles de

ce genre sont très instructifs. — V. 15. Prédiction du

déluge, analogue à la Genèse.

Ch. 108, 3 et 4. Un lieu désert (toujours le souvenir du
désert néfaste par où on avait passé au temps des migrations)

avec des flammes d'un aspect extraordinaire, qui ont
quelque chose de nuageux, sortant des profondeurs de la
terre. Les damnés, semblables à des montagnes de feu,
crient (bruits souterrains) et se balancent de çà et de là.
Les flammes sismiques, comme les feux follets, semblent

se balancer au-dessus du point d'où elles sortent. Ce lieu
se trouve là où il n'y a aucune terre, c'est-à-dire que la
surface du sol y est interrompue par les crevasses sismiques.

Ce lieu et tout ce qui s'y trouve est impossible à
décrire plus exactement, parce que les fentes sont profondes
et que le tout est inabordable. De loin, ces flammes et leur
fumée font l'effet d'une mer de brouillards II n'est pas
difficile d'y reconnaître les torches des Anunnaki.

Tel est, au point de vue qui nous occupe, le très curieux
Livre d'Heuoch. L'analyse que nous venons d'en faire se

passe de tout commentaire. Le lecteur décidera si, oui ou

non, ces textes sont favorables à la théorie sismique.1 —
1 La Chronique pascale ne donne du déluge qu'un récit abrégé qui

est pour ainsi dire le mot à mot de la Bible (p. 21). Il n'y a aucune
raison de s'y arrêter (Gainet, Op. cit., i, 171).



— 317 —

Sal. Jarchi, Commentaire sur le Pentateueque (Genèse),1
dit fort peu de chose qui puisse nous intéresser, cependant,

à propos de vi, 4 « ci encore après », il explique
ce passage de la manière suivante : « Quoique les hommes
de ce temps-là eussent vu les descendants d'Enosch noyés
dans l'océan qui était monté et avait inondé le tiers de la

terre, cette génération antédiluvienne ne sut pas y voir
un exemple. » A condition d'être comprise, cette explication

de Jarchi renferme un aveu précieux pour nous. En
effet, le verset 4 a pour but de motiver l'accroissement des

crimes parmi les hommes : ce sont les mariages entre les

êtres divins et les filles des hommes qui ont produit les

Nephïtîm, êtres violents et sanguinaires. Mais ce verset
est à deux membres : la phrase : « Les géants étaient sur
la terre en ces temps-là » exprime l'idée de l'origine
antédiluvienne des Nephilîm, tandis que la phrase ajoutée :

« Et encore après, lorsque (chaque fois)- que les fils de

Dieu se furent alliés aux filles des hommes, et qu'elles leur
eurent donné des enfants, » est là pour avertir que ces

naissances extraordinaires eurent aussi lieu plus tard.
Cette incidente est amenée par la nécessité^ d'expliquer
l'existence des Nephilîm au temps de l'Exode.3 Ceux-ci
n'étaient pas les descendants directs des Nephilîm
antédiluviens, mais ils avaient la même origine ; ces alliances
mixtes qui sont censées avoir pris fin vers l'époque de la

conquête de la Terre promise.* Le châtiment par inonda-

1 Ed. Haymann, Bonn, 1833.
2 Cf. Lévit., iv, 22.
3 Et des Enakim des Nombres (Ibn Esra).
' Og, roi deBasan, tué par Moïse, était le dernier des Rephaïm

(Deuter., m, 11). De même, dans la légende parsie, le mélange
des dies et des hommes cesse à l'arrivée de Zoroastre. (J. Halévy,
Reeheiches bibliques, xxiv, Rev. des Et. juives, xxii, n" 44

(1891), p. 163.)



— 318 —

tion auquel Jarchi fait allusion est donc bien le déluge,
qui aurait dû couper court aux alliances mixtes, et il faut
noter qu'il n'hésite pas à traduire les eaux de l'abîme par
« l'océan », auquel il assigne même un rôle considérable,
ce qui est tout à fait favorable à l'explication sismique.

vi, 13. « et je les détruirai avec la terre » (à moins

qu'il ne faille lire de la terre), signifie, dit Jarchi, que « la
terre elle-même fut détruite, c'est-à-dire entraînée par les

eaux, sur une épaisseur de trois mains, profondeur
habituelle qu'atteint le soc de la charrue. »1 La traduction des

lxx revient au même, et Gur Arjeh (14, 4) entend cela
du fait que la terre fut recouverte de limon et ravagée

par l'inondation. En aucun cas, on le voit, la tradition rab-
binique ne songeait à une disparition permanente ou
seulement prolongée de la région atteinte; ce qui, nous le
répétons, éloigne la possibilité d'une explication orogénique
dans le genre du système de l'Atlantide.

vi, 14. L'arche, dit-il, devait être en bois de gopher, à

cause de la ressemblance de ce mot avec gapherît soufre,
parce que la destruction par le soufre menaçait l'humanité

antédiluvienne. On pourrait être tenté de voir dans

cette interprétation la croyance au caractère volcanique
du déluge, mais nous croyons qu'il y a là tout simplement
un mélange des souvenirs de la destruction de Sodome. Il
reconnaît, du reste, que la. poix dont l'arche est enduite est

bien du bitume minéral; on se rappelle l'importance de

ce détail pour nous.

vu, 11. Le déluge commence dans le second mois, appelé
aussi But, « le mois des pluies » continues en Orient.
Cette chronologie est liée à l'idée que les pluies furent
l'agent principal; celle du texte cunéiforme qui comprend

1 Ibidem, Midrasch Bereschit Rabbet, Par. xxxi, Cap. vi,
v. 13, éd. A. Wünsche (1881), p. 133.



— 319 —

le cataclysme d'une manière toute différente, est tout autre
aussi. Là il n'y a plus aucune relation entre l'époque de

l'inondation et celle des crues périodiques des fleuves mé-

sopotamiens, en novembre et au printemps; ce qui est

logique, étant donné le caractère sismique de la catastiophe
où les pluies ne jouent qu'un rôle accessoire. Le point de

vue chaldéen est ici le vrai, l'original, et cette constatation
nous dispensera d'entrer dans la question compliquée de

la chronologie biblique du déluge, dans laquelle nous
relèverions plus d'un signe certain de déformation adaptative.1

« Les sources du grand abîme furent rompues » : c'est

pour vomir leurs eaux, dit Jarchi, et il ajoute que tehôm

doit s'entendre de la mer. Cela concorderait avec notre
théorie, mais nous croyons que le verbe « se rompre »

(admirablement rendu par l'allemand erbrechen, « vomir »,

avec la racine « se rompre », indiquant à la fois la cause

et l'effet) convient mieux encore à la croûte du sol contenant

les eaux souterraines (Anunnaki), avec ou sans l'idée

sémitique de l'océan souterrain alimentant les sources et
les mers de la surface.

vin, 4. II donne comme point d'atterrissement «le mont
Ararat » dont il fait « l'un des plus hauts sommets du
Taurus (12,000 pieds), dans le voisinage d'Erivan. » C'est
le Masis de la tradition vulgaire. —

Le midrasch Bereschit Rabba2 ne contient que bien peu
de choses à exploiter pour ou contre la théorie sismique.
Au chap, vi, v. 14, à propos du bitume dont l'arche est
enduite et comparant ce fait avec le trait analogue du
panier de Moïse, il insiste sur la violence des eaux du déluge.
Jusqu'à quel point peut-on voir là une allusion à des va-

1 Voyez à ce sujet Suess, Sintfluth, p. 28 et 29 : Lenormant,
Orig., i, 410 et suiv. : et les commentateurs.

2 Ed. allemande de A. Wünsche, Leipzig, 1881.



— 320 —

gués de raz; des rivières grossies par les pluies ne
mériteraient-elles pas le même qualificatif? Nous ne trancherons

pas, car ce qu'il faut éviter par dessus tout, dans une
recherche comme celle-ci, c'est de tomber dans les subtilités.
— V. 16. Mention de l'obscurité qui accompagne le déluge,

par suite du non fonctionnement des astres et de l'éclairage

artificiel de l'arche. Ça rappelle le texte cunéiforme,
Col. n, 50. — V. 18. Noé, dit le texte, avait besoin de

l'alliance de Dieu contre les géants, car l'un d'eux posa
son pied sur l'abîme et le boucha. Faut-il voir dans ce

mythe une réminiscence des eaux souterraines jaillissant
par les fentes du sol? — Cap. vu, 7. D'après R. Jocha-

nan, Noé manquait aussi de foi, car il ne se décida à entrer
dans l'arche, « à cause des eaux du déluge » ou « devant
les eaux du déluge », que lorsque celles-ci lui montèrent

presque jusqu'aux genoux. Y a-t-il ici un écho des
avertissements d'Eâ? — V. 10. Mention des pluies et des sources

de l'abîme auxquelles on attribue un « débit » extraordinaire

en cette occasion. Il en résulte une perturbation
de l'ordre normal du monde. Cette dernière idée est une
exagération mythique mise en rapport avec des motifs de

l'ordre moral, selon la méthode subtile qui caractérise la

littérature rabbinique. — V. 18. La montagne de Garizim,
près de Jérusalem, épargnée par le déluge, selon une fable
samaritaine. C'est de nouveau, en tout petit, une localisation

de l'Ararat. — Cap. vin, 1. Les « montagnes de Dieu»
atteignent le grand abîme; elles n'ont point de fin et
contiennent l'abîme, afin qu'il ne s'élève pas et n'inonde pas
le monde. Ici, il n'y a pas de réminiscence diluvienne, au
moins directe, c'est l'idée sémitique du tehôm. Plus loin,
par contre (p. 143), Dieu est censé avoir dit : « Les maux

que j'ai faits à la race de Noé, je ne les ai tirés que de

l'abîme, comme il est écrit : L'abîme s'ouvrit. » Ici la
réminiscence existe et n'est même pas sans valeur. — V. 4.



— 321 —

L'arche reposa sept mois sur le mont Kartunja, au lieu de

le septième mois. Est-ce donc qu'au bout de ce temps les

eaux remontèrent la reprendre ou qu'on l'éloigna de toute
autre manière? Plus probablement, c'est une simple faute
de transcription. — V. 11. D'après R. Lévi, le mont des

Oliviers, au pays d'Israël, ne fut pas submergé par le

déluge; c'est de là que la colombe aurait rapporté la feuille
d'olivier (cf. Ezech., 22, 24). Encore localisation, mais
surtout mythique. — En résumé, presque rien d'utile pour
nous dans ce midrasch. —

Josephe l'historien (Flavius Josephe).1 — Lib. i. Cap. ni
(iv), 1. Tableau de la corruption anté-diluvienne : Benê-

Elohîm, alliances mixtes, naissances des Nephilîm. On leur
attribue tous les crimes que les Grecs imputent à leurs
Géants. Voilà, plus nettement établie que nous ne l'avons

encore jamais trouvée, la transition qui lie les Nephilîm
de la Bible aux Anunnaki chaldéens. Rôle predicant de

Noé. Il figurait donc dans l'ancienne tradition hébraïque
(voy. notre Car. nat. du Del.). Fuite de Noé loin du pays
des Nephilîm. Elle rappelle à s'y méprendre Hasis-Adra

quittant Surippak pour descendre vers les terres dévouées
à son dieu. — 2. La vie de l'homme est limitée à 120 ans,
et « la terre continentale est changée en la face de la mer. »

Donc mention formelle d'une inondation pélagique, impossible,

nous le savons, en dehors d'une cause sismique.
Construction de l'arche et embarquement. — 5. « Lorsque,
après eque Dieu eut donné le signal, il eut commencé à pleuvoir,

l'eau descendait du ciel pendant quarante jours
continus, au point que elle s'éleva au-dessus de la terre jusqu'à
quinze coudées. Et cela était cause que tout salut fut perdu

pour la plupart, (eux) n'ayant pas (d'endroit) où se sauver
Mais la pluie cessant, l'eau décroissait pendant environ

1 Antiquités judaïques, éd. G. Dindorf, Paris 1865.



— 322 —

l'espace de 150 jours, de façon que, le septième mois, ci son

septième jour, elles avaient sensiblement disparu. Ensuite,
lorsque l'arche se fut reposée à (contre) un sommet de

montagne quelconque en Arménie, Noé sentant (voyant) cela

l'ouvrit et voyant autour d'elle un peu de terre, se reposait,
étant déjà revenu à une meilleure espérance. » Diminution
progressive des eaux ; envoi des oiseaux. Plus tard, la

terre se trouve libérée du déluge ; de nouveau le dualisme

caractéristique. Débarquement, sacrifice. Les Arméniens

ont nommé le lieu du débarquement apobaterion. soit
descente ou sortie, et les habitants y montrent encore
aujourd'hui quelques restes de l'arche. » Il cite alors (ni, 6)
les témoignages de Bérose, de Jérôme d'Egypte, de Mnaséas

et de Nicolas de Damas, et termine (ni, 8) par la promesse
de Dieu à Noé de ne « plus permettre aux eaux d'inonder
la terre. » Cette locution semble faire allusion au dualisme
de Gen., i, 10 ; terre (aride), mer, et indiquer l'action
expresse de la mer. Mention de la pluie de quarante jours,
abordage en Arménie, branche d'olivier, tout cela c'est

presque exactement le récit biblique. Vis-à-vis de la théorie
sismique, l'attitude de ce texte est donc plutôt favorable,
mais imprécise, car il n'indique pas de point de départ. La
branche d'olivier est importante, car elle écarte toute
explication entraînant une déformation quelque peu
considérable et surtout permanente.1 —

Philon le Juif,2 dans ton IIe livre sur la Vie de Moïse,*
rappelle que la justice divine punit les méchants par le

moyen des cataclysmes naturels. L'eau et le feu, le déluge
et l'incendie, alternent dans ce but, pendant le cours des

temps. Cette idée provient, tout naturellement, de ce que

1 Cf. Reuss, La Genèse, p. 319, ad. "not.
2 Œuvres complètes, édit. Turnebus et Hceschelius, d'après

Gelenius, Francfort, 1691.
3 Op. cit., p. 661, e.



— 323 -
l'eau et le feu étaient les deux éléments principaux et que,
en vertu des conceptions harmoniques chères à l'antiquité,
on devait se représenter ces deux élémeuts dans la main
de Dieu, comme un glaive à deux tranchants. Il n'en est

pas moins curieux dr retrouver cette idée des déluges et
des incendies alternatifs chez les sauvages du Nouveau-
Monde.1 Parlant alors des éléments qui causent les

inondations, Philon a bien soin de dire que la mer sortant de

ses limites et les fleuves dans leurs crues ne peuvent inonder

que les régions de plaine : campestres regiones, tandis

que les régions élevées sont réservées à l'action des pluies.
Flavius Josephe dit de même2 que les fils de Noé furent
les premiers à oser descendre des montagnes dans la plaine,
in camporum planiticm, tandis que les autres hommes, se

rappelant le déluge, « craignaient les plaines. » A la fin

cependant, sur le conseil des fils de Noé, ils se décidèrent
à descendre et la plaine où ils s'établirent d'abord porte
le nom de Sennaar. C'est la Chaldée actuelle. Ces deux

auteurs, représentant la tradition autique, ont donc bien

gardé le souvenir que le déluge fut une inondation de

plaine, ce qui, nous le savons maintenant, est une
confirmation de la théorie sismique.

Plus loin (662 d), Thilon raconte, d'après la Genèse, le

sauvetage de Noé et de sa famille dû à la vertu du patriarche,

les avertissements, la construction et le chargement
de l'arche, l'embarquement des animaux, « afin que les

semences (de vie) ne manquassent pas à l'avenir. Il
(Noé) savait, en effet, que la clémence de Dieu, si même

les espèces périssaient, entendait conserver les genres, à

cause de cette similitude qui est en eux, et afin que rien
ne manquât aux œuvres divines. » Cette phrase est animée

1 Voy. le Déluge devant la critique.
2 Ant., i, 4, 1.



— 324 —

par un remarquable esprit évolutioniste : A cause de cette

similitude qui est en eux, signifie que les genres ont la faculté
de reproduire, même lorsqu'elles ont disparu, les espèces

plus ou moins semblables qui en dérivaient. Voilà pourquoi
il suffit que les genres soient conservés pour que, dans

l'avenir, les germes de vie ne manquent pas, et que l'œuvre
divine, comportant, selon l'idée très juste de l'auteur, le

peuplement général du globe, ne laisse rien à désirer. C'est
du transformisme le plus correct. Il n'est d'ailleurs pas
douteux que telle fût la vraie pensée de Philon, car il dit
dans la suite (663 a et b) « que, après l'embarquement
des bêtes, l'arche était (une imitation) un résumé du monde

entier, puisqu'elle contenait en fait d'animaux tous les

genres existant à ce moment-là, et tous ceux que la terre
devait présenter dans la suite. » Les genres à venir devaient
donc naître de ceux qui existaient alors, et ainsi, non
seulement les genres, en se subdivisant, produisent les espèces,
mais ils peuvent même se transformer les uns dans les

autres. Ces passages sont remarquables ; c'est encore le

vieil esprit babylonien qui les anime de sa conception
fondamentale, de cette idée, personnifiée dans les créations
successives et les âges du monde, que la nature a un
devenir, une histoire, où chaque état sort de l'état antérieur

par un développement organique. C'est le cas de

dire avec Renan,1 que le génie des Darwin inconnus que
Babylone a possédés il y a quatre mille ans s'y reconnaît
toujours.

Nous arrivons maintenant au passage principal (663, b) :

« L'espérance humaine ne fut pas trompée, car cet
épouvantable prodige (le déluge) disparut (m. à m. se remit)
avec la décroissance des eaux (du déluge) de jour en jour
(décroissance graduelle); les pluies étant arrêtées et les

1 Hist, du Peuple d'Israël, i, 80.



— 325 —

eaux se diffusant (disparaissant) de toute part, une partie
étant absorbé par l'efficacité (l'action) du soleil, l'autre
partie s'en retournant dans les abîmes et les autres cavernes
de la terre. Car, comme d'après un édit (commandement)
de la divinité to „.te puissante, chaque (partie de la) nature
(ou chaque élément) réclamait et reprenait ce qui lui appar*
tient, la mer, les fontaines, les fleuves (en un mot), l'élément

liquide retournant (chacun) en son lieu. Ainsi le monde
sublunaire étant (fut) purifié après que (lorsque) la terre
émergea toute neuve, pareille à ce qu'elle était jadis,
lorsqu'elle fut créée pour la première fois. » Est-il possible de

marquer plus nettement le caractère transitoire du cataclysme

Or,nous avons montré que la théorie sismique peut
seule en rendre compte. Elle trouve, au reste, dans ce

texte de précieux appuis : Toutes les parties de l'élément
liquide, ayant pris part à la catastrophe, — et ces

parties sont indiquées : la mer, les fontaines (sources),
les fleuves, — rentrent chacune en son lieu, c'est-à-dire là
d'où elle était venue. Or, il est dit qu'une partie des eaux
s'en allèrent dans les cavernes et les abîmes de la terre
(tandis qu'une autre s'évaporait), c'est donc qu'elles en

venaient, comme le prouve aussi l'expression : « chaque

portion de la nature, entre autres, les fontaines, reprenait
ce qui lui appartenait. » C'est l'énoncé formel de l'action
des eaux souterraines (Anunnaki), distinguées de la mer.
Il s'y ajoute la mer, qui était sortie de son lieu et avait
envahi la terre, puisque celle-ci émergea de nouveau; et les

fleuves qui, eux aussi, avaient débordé hors de leur lieu,
soit de leur lit. Tout rentre dans la position normale avec
la décroissance graduelle des eaux. Ce récit reproduit donc

toutes les données essentielles du texte cunéiforme, tout
ce qui nous a servi à baser sur ce dernier la théorie sismique,

sauf le point de départ et le point d'arrivée. Il est

beaucoup plus explicite que la Genèse, Or, étant donné



— 326 —

que ce récit est évidemment de seconde main, cette
profusion de détails devient fort curieuse. Thilon a-t-il, de sa

propre imagination, développé et complété ainsi les
données si sobres de la Bible, ou bien a-t-il eu connaissance
de la tradition chaldéenne dans la forme complète qui
inspira le récit cunéiforme, ou peut-être de ce récit lui-
même? C'est là un problème bien intéressant. En tous cas,
le texte seul de la Genèse ne pouvait pas lui donner tous
ces détails, et s'il a mis à profit la tradition chaldéenne,
une autre question non moins intéressante se pose : Ou

bien il a lu le texte cunéiforme mais connaissait a.'sez le

panthéon babylonien pour découvrir les véritables agents
naturels sous leurs personnifications mythologiques; ou

bien la version chaldéenne qu'il a recueillie n'était pas

mythifiée; les agents naturels y étaient nommés formellement.

Et dans ce cas, cette version n'était-elle plus mythifiée,

ou pas encore? En d'autres termes, était-elle, dans

sa forme d'alors, postérieure ou antérieure au texte cunéiforme

tel que nous le possédons, ou complètement étrangère

à lui? Faut-il peut-être y voir un indice que l'appareil

mythologique du texte ninivite est étranger à la forme

primitive de la tradition et ne lui a été endossé qu'au cours
des transcriptions successives dont est sorti le dernier
texte? Ou enfin, hypothèse toute différente, la donnée de

Philon représenterait-elle la tradition hébraïque anté-géné-
siaque (ou du moins l'un de ses courants), déjà naturaliste
comme la Genèse mais pas encore condensée, comprimée,
comme l'exigea plus tard son admission dans le livre saint,
préoccupé de la morale qui se dégage des événements bien

plus que de leur nature intime? Voilà qui établirait
suides bases jusqu'ici insoupçonnées l'indépendance de la
Genèse et du texte ninivite actuel. Tout cela sont des

conjectures, mais à coup sûr des plus suggestives.
Ailleurs (Livre sur la Confusion des langues, Op. cit., p.



— 327 —

334, e), Philon rappelle que l'arche était enduite de bitume.

On sait quelles conséquences nous en tirons pour fixer
le topique de l'événement.

Ailleurs encore (Livre sur l'immutabilité de Dieu, Op.

cit., p. 308, e), l'auteur affirme que Noé était très instruit
et très sagacc, ce qui rappelle absolument Hasis-Adra, à qui
sa sainteté a valu de comprendre les avertissements d'Ea
lui annonçant le déluge.1 —

III. LA TEADITION SYRIENNE.

Lucien2 nous donne la tradition diluvienne des Araméens,
telle qu'on lalracontait dans le fameux sanctuaire d'Hiera-
polis ou Bambice, aujourd'hui Mambedj, sur le haut

Euphrate :

« La plupart disent que le temple a été bâti par
Deucalion Sisythes, sous le règne duquel eut lieu la grande
inondation. J'ai aussi entendu dans la Hellade le récit que
font les Grecs sur Deucalion ; voici le récit des Hellènes :

L'auteur donne alors la tradition grecque sur la méchanceté

des premiers hommes et ajoute : Pour les punir, il
leur arriva un grand malheur : Les entrailles de la terre
vomirent des torrents d'eau, il tomba une grande pluie, les

rivières débordèrent et la mer envahit au loin la terre
ferme. — Tout le pays ne fut plus qu'un lac et tous les
hommes périrent sauf Deucalion seul. »

' Comparez notre Caractère naturel, p. 78.
2 Ou l'auteur, quel qu'il soit, du traité Sur la déesse syrienne

(De Dea sgr., 12 et 13). Lenormant, Origines de l'hist,, i, 418 :

Suess, Sintfl.,, 62, trad. Th. Fischer, m, 229, 230; Gainet, Op.
cit., 182. Ce récit, comme le dit fort bien Lenormant (Commentaire

de Bérose, p. 297), n'est qu'une version du récit babylonien
habillée à la grecque. —



— 328 —

» Les habitants de la Ville-Sainte racontent encore une
histoire merveilleuse : Ils disent qu'il se produit dans leur

pays un gouffre énorme qui engloutit toutes les eaux de

l'inondation. J'ai vu le gouffre, il est sous le temple et très

petit. Peut-être fut-il jadis plus grand. »

Il est évident que cette tradition est importée, qu'elle
est issue directement de celle de la Chaldée. On y retrouve
les quatre formes de l'inondation : les eaux souterraines,
la pluie, le débordement des rivières et l'invasion de la

mer. Mais il faut remarquer avec soin combien y sont
enchevêtrées des traditions multiples, issues de pays
différents.

C'est d'abord Deucalion qui, sous le surnom de Sisythes,
est confondu avec Xisuthros, le Hasis-Adra des Grecs. Le
temple est situé sur le haut Euphrate et cependant la

légende qui s'y rapporte vient de Grèce. Mais cette
légende, eîie-méme, est tout imprégnée des récits
chaldéens nés sur le bas Euphrate. L'Hydrophoria est une
coutume grecque, tandis que la colombe placée sur la tête
de l'idole rappelle le récit chaldéen du déluge.

Peu de récits sont aussi propres que celui-ci à montrer
comment les mythes se transportent à distance et se

mélangent de la façon la plus bizarre. On y voit que la
tradition du déluge est venue du bas Euphrate en Grèce puis,
de là, est remontée vers le haut Euphrate. Mais on peut
se demander pourquoi c'est justement à Hierapolis qu'on
place les fentes béantes qui absorbèrent les eaux.

Il est certain que des fentes de ce genre se forment
souvent dans les tremblements de terre : c'est de cette
façon que le lac Eulalie, dans la vallée du Mississipi, s'est

brusquement vidé. Or l'ancienne Hierapolis, aujourd'hui
Mambedj, est en effet située dans la grande zone d'ébranlement

d'Antioche, ce qui pourrait expliquer l'adaptation
locale de ce détail, si bien en rapport avec le cataclysme
sismique de Chaldée.

#



— 329 —

Cependant Rey, qui a exploré avec soin les ruines du

temple, pense que l'origine de tout ce récit est beaucoup
plus simple. Il attribue à des cours d'eau souterrains qui
parcourent la ville, l'idée du gouffre et la réminiscence
diluvienne qui fit bâtir le temple.1

Nicolas de Damas,2 sous Hérode-le-Grand et Auguste:
« Il y a, de l'autre côté (en amont, Smith) du pays des

Minyades (du pays de Minyas, Smith, Milyas, Lenormant,
O, .1, 440), une grande montagne en Arménie, qui
s'appelle Baris (peut-être Masis Luken). C'est là, d'après la

tradition, qu'au temps du déluge, plusieurs cherchèrent
un refuge et se sauvèrent. On dit que l'un, naviguant dans

un bateau (coffre, Smith,) y resta accroché (aborda sur le
sommet, Smith) et qu'on y conserva longtemps les débris
de cette embarcation (en bois, Sm.). C'est sans doute la
(le) même dont a parlé Moïse, l'historien (le législateur,
5m.) des Juifs. » Nous ne trouvons ici que le point d'ater-
rissement, l'Ararat, Il est probable que c'est vaguement
le même que celui de la Genèse. —

Molon3 : « Après le déluge, l'homme sauvé avec ses fils
quitta l'Arménie.... », donc même point d'arrivée,
encore. —

1 E. G. Rey, Rapp. sur une mission scientifique dans le nord
de la Syrie ; Arch, des miss, scientif., 2" série, m, 1867, p. 351,

pi. x. Suess, Sintfluth,, p. 64. -- St-Méliton, dans son Apologie
adressée à Marc-Aurèle, dont une partie nous a été conservée dans
la traduction syriaque, raconte au sujet de ce gouffre du temple
d'Hierapolis et de la cérémonie où on y versait solennellement de

l'eau, une légende toute différente, mais sans relation avec le
déluge (S/iisileg. Solesmense, t. n, p. xliv) ; Renan, Mém. île
l'Acad. des Inscript., nouv. sér., t. xxm, 2° part., p. 325; Lenormant,

Orig., i, 421, ad. not. —
2 Hist, de Syrie, 1. 95° (Nie. Damasc. fragmenta, éd. Müller,

76: cory, 49) ap, Josephe, Ant., 3, 6, et Eusèbe. Smith, op. cit.,
47: Kuken, 258; Gainet, 169.

3 Euseb. Prcep. evang., ix, 19 ; Luken 259.



— 330 —

IV. LA TRADITION PHRYGIENNE.

Toute surchargée d'additions judaïco-bibliques d'époque
taidive (Dél. dev. la crit., p. 230), peut-être greffées sur
un fond national, cette tradition ne nous apprend pas

grand'chose. Nous y voyons seulement qu'Apamée, ville de

Phrygie, sur les bords du Méandre et du Maroyas, portait
le surnom de Kibôtos, « arche, » et se prétendait le lieu
de débarquement de Noé.1 C'est à cette tradition que se

rattachent les célèbres médailles ou monnaies sacerdotales

païennes d'Apamée, datant de l'époque de Septime-Sévère
et de ses successeurs, d'Adrien, etc. (IIe et IIIe siècles).2
Mais Iconium (Ikonion) avait la même prétention3 et

donnait, pour expliquer son nom, la fable suivante ; « Pour

repeupler la terre, après le déluge, Prométhée, sur l'ordre
de Jupiter, fit des « figures » (einkôn) humaines en argile,

que Minerve vivifia. »4 II ne faut pas aller chercher midi
à quatorze heures; c'est une tentation à laquelle on est

exposé en mythologie comparée plus que partout ailleurs :

Si l'argile figure ici, c'est sans doute à cause de sa plasticité,

qui en fait l'instrument docile de la statuaire primitive.

Cependant, on ne peut se défendre de rapprocher ce

passage de celui du texte cunéiforme où il est dit que
« tous les hommes étaient retournés à l'argile » (1. 127 de

1 Orac Sibgll., i, v. 261 s.; Cedren., Hist, compend., n, 10,
éd. de Paris; Ewald, Jahrb. der bibl. Wiss., 1854, p. 1 et 19.

Sur le nom de Kibôtos donné à Apamée, v. Strab., xn, 576;
Ptolem., v, 2, 25: Plin., Hist, nat., v, 29; Lenorm., Orig.,i,
440.

2 Eckel, Dort. mm. ret., m, 134-139; Ch. Lenormant, dans les

Met. d'archèol. des RR. PP. Martin et Cahier, m, 199 s. ; Madden,

Numism. Citron., 1866, p. 173-219: Fr. Lenom., La monnaie

dans l'antiquité, m, 123 s. ; Luken, op. cit., i, 266.
' Steph. Byz., v. Iconion.
* Luken, 268, ad. not.



— 331 —

Jensen) et de penser à la Genèse (n, 7) : « Le Seigneur
Dieu forma donc l'homme du limon de la terre », ou aux
peuples autochtones », ou enfin à la lugubre sentence :

« Memento, homo, qu'a pulvis es et in pulverem reverte-
ris. » Comme nous le disions, du reste, plus haut, les éruptions

boueuses ou les accumulations de limon expliqueraient

fort bien cette allusion, à condition d'interpréter
tout le cataclysme dans le sens sismique.1

Les livres sibyllins2 ont le passage suivant : « Il existe,

en Phrygie, une montagne escarpée, visible de loin; son nom
est Ararat Des sources de cette montagne, coule le fleuve
Marsyas; le vaisseau (Kibôtos) descendant, s'arrêta sur
son sommet, lorsque la pluie cessa.. » Inutile d'ajouter
que, même en dehors de toute théorie entrevue, cette
tradition est des plus invraisemblables, parce que la Phrygie
était très éloignée de la Mésopotamie, dont elle était
séparée par toute la longueur de la Capadoce. En outre,
pour arriver en Phrygie, l'arche aurait dû passer par dessus

l'Antitaurus, c'est-à-dire à une altitude moyenne de

1500 à 2000 mètres. Nous sommes simplement en présence
du phénomène bien connu de l'adaptation locale d'une
tradition venue de loin. Nous savons que, dans ce cas, l'Ararat

local est toujours le sommet le plus caractéristique et
généralement le plus élevé du pays adoptif.3 —

' A Iconium se rattache la légende d'Annakos (Hanôch le
saint roi antédiluvien (Steph. Byz. v. Ikonion. Suidas donne la
forme Nannakos). Pour Annakos Hanôch. v. Buttmann, My-
thologus, i, 176 s. ; Lenorm., Orig., i, 441. Forme Kannacos, v.
Erasme,» Adag. chit., 2, c. 3, ad. 19: Bochart, Gèogr. sacr., 110

s. Pour Hanôch Henoch Inachus (grec), v. Buttm., ii, 168 s. ;

Luken, Einheit, 125.
2 i, v. 260, 265-267. Ed. Friedlieb. — Enfin Cédrénus parle

aussi de la pluie de quarante jours et quarante nuits (Gainet,
op. cit., p. 171).

3 Les données sur Nannacus (S. 5, 24) et sur la montagne de

Kelaence, plus tard Apamée-Kibôtos, comme lieu de débarque-



332

V. LA TRADITION ARMÉNIENNE.

La tradition qui place sur l'Ararat ou Masis le point
de débarquement de l'arche est commune aux chrétiens et
aux infidèles; elle est très ancienne chez les uns et les

autres. Le Masis porte chez les Turcs les noms d'Agri-
Tepe (montagne solide), ou de Saad=Tepe (montagne
bénite).

« Les premiers chrétiens, nous dit M. Eugène Rosé,1

bâtirent au lieu désigné par la tradition un couvent appelé
Monastère de l'Arche où ils célébraient une fête annuelle,
en mémoire du jour où le patriarche en était sorti avec sa

famille. Selon le compagnon de voyage de l'abbé Sestini,
Sullivan, des derviches musulmans y entretiennent
actuellement, dans un oratoire, le feu perpétuel d'une lampe.

« Les Arméniens, dit-il encore, en se fondant sur la
tradition biblique, qui donne le mont Ararat (Messesousat,
« montagne de l'arche », en arménien) comme lieu où

s'arrêta l'arche, prétendent que Noé s'établit d'abord en

ces lieux et que la ville de Nakhdjavan, qui signifie lieu
de la première descente, confirme ce fait par l'ancienntée
de son nom. Ils ajoutent que c'est dans le même endroit

que le patriarche planta la vigne. Aussi montre-t-on à

ment de l'arche (Oracles Sibyllins, i, 261 ; Syncell., p. 22 B)'
comme sur l'Antioche pisidique, en tant que lieu de construction
de l'arche (Mos. Chor, in St-Martin, Mem. histor. et géogr. sur
l'Arménie, 1819, n, 349), sent trop jeunes pour être décisives. Au
contraire, il est bien probable que cette tradition fut importée
dans la ville d'Apaniée, fondée par Antiochus I et dont le surnom
Kibôtos n'apparaît que dans Strabon, 12, 8, 13 (Ptolémée, 5, 2,

25; Pline, 5§ 106), par la communauté juive nombreuse qui y
habitait (E. Babelon, « La trad, phryg. du dél. n Rev. de I'Hist,
des Relig., 1891, t. 23, p. 174). Dillm., Gen., 6" éd., p. 133. -

1 Dans le Dictionnaire de la Bible de Calmet, p. 533-534.



— 333 —

Chardin, à une lieue d'Erivan, un petit clos que l'on assure
être celui de Noé. Ce fait serait attesté par le nom

d'Agorhi, que porte cette petite bourgade, et qui viendrait
des deux mots arg ouri, signifiant « il planta la vigne. »

Ernest Favre1 donne à la localité d'Argouri une étymo-
logie presque pareille : « plan de vignes », fondée sur la
même tradition.

Tavernier dit2 que la ville de Nekgivan ou Nakschivan,
qui est bâtie à 3 lieues de la montagne d'Ararat, est la
plus ancienne du monde; que c'est là que Noé vint habiter
à la sortie de l'arche; que le mot Nak-sivan vient de Nak
qui signifie navire, et schivan qui veut dire posé ou arrêté,
en mémoire du séjour de l'arche sur le mont Ararat.3

La tradition de l'Ararat se retrouve chez les Persans

qui l'appellent Koh-Nuh (Kuh-i-Nuh), « montagne de

Koé », ou Asis (montagne heureuse) à cause du choix

qu'en fit Dieu pour servir de port à l'arche. Nous l'avons
vue chez les Arméniens qui disent que l'Ararat est
inaccessible et qu'aucun mortel n'a le droit d'aller là où
débarqua Noé. De fait, la première ascension de l'Ararat fut
faite, le 27 septembre 1830, par le docteur Fr. Parrot,
professeur de physique à Dorpat, après une tentative
infructueuse du même voyageur, quelques jours auparavant.
Arrivé au sommet, il y trouva une plate-forme unie de

deux cents pas de diamètre qui pouvait, par conséquent,

1 « Recherches géologiques dans la partie centrale de la chaîne
du Caucase. » — Genève, 1875.

2 Voyage de Perse, t. iv, cité dans le dictionnaire de Calmet,
t. i, p. 530, p. 398. — On place quelquefois aussi le point de

débarquement à Erzeroùm (Luken, 256).
3 Ptolémée (Gèogt:, vi, 2) donne à cette ville le nom de Nax-

nana, et Josephe (Ant. I, 3) appelle le « lieu de débarquement »,

en Arménie, Apobatérion, faisant du nom commun un nom propre

(Luken. 257).



— 334 —

parfaitement supporter l'arche, d'après les dimensions que
lui assigne la Genèse.1

Plusieurs savants se sont rattachés à cette tradition et

ont regardé le Masis comme le lieu de débarquement de

l'arche. Cuvier, dans son fameux Discours sur les révolutions

du globe, s'exprime comme suit : « Il est certain, dit-
il, que la tradition du déluge existait en Arménie
longtemps avant Moïse de Chorène, le principal des historiens
arméniens du Moyen-Age; la ville, qui, selon Josephe, était
appelée le lieu de la descente, subsiste encore au pied de

l'Ararat et porte le nom de Nachidchevan qui a, en effet,
ce seus-là. »

Maltebrun, le célèbre voyageur et géographe, partage
cette opinion, toutefois en la modifiant un peu : Il parle
d'une chaîne de montagnes nommée Ararat et la cherche

parmi les branches du Taurus, en Arménie, et dans le

Kurdistan.'2 — C'est déjà une légère divergence de la
tradition fondamentale, l'Ararat n'est plus un sommet
individuel, c'est toute une chaîne; il n'est plus nécessairement
le principal sommet de l'Arménie, on peut le chercher jusque

dans le Kurdistan, ce qui nous amène sur les deux

Zab, à la hauteur de Mosul et de Ninive.
Mahomet, dans le Coran (xi, 46). désigne le mont El-

Djoudi qu'il appelle une « montagne kurde. »

Une autre version3 indique comme lieu de débarquement

de l'arche, la montagne d'Aarar ou Gioud ou Giouda,
dans le pays de Moussai ou du Diar-Rabiah, au pied de

laquelle on voit encore un village appelé Thamanim et
Corda ; ce nom de Thamanim voulant dire huit, en mé-

1 Dictionnaire de Calmet, p. 531-532.
2 Ibidem, p. 531.
3 Bibliothèque orientale, p. 404, article Gioud, dans le Dictionnaire

de Calmet, loc. cit. — C'est la version kurde, probablement
dérivée de celle du Coran.



— 335 —

moire des huit personnes qui sortirent de l'arche, et Corda

désignant les monts Gordiens, si continus dans les anciens.

Cette opinion et la précédente sont dignes de remarque
en ce qu'elles placent le lieu de débarquement sensiblement

plus au sud que les autres versions.
En somme, malgré quelques divergences internes, la

tradition arménienne présente une certaine unité, et on la

voit partagée, grâce à une contagion de voisinage, par des

peuples assez différents, groupés autour du plateau mystique.

Mais il ne faut pas oublier que les écrivains nationaux
d'Arménie sont jeunes et fort soumis aux influences étrangères.

Il est bien possible que la tradition y soit seulement

importée (Déluge dev. crû., 230). —

VI. — LA TRADITION PHÉNICIENNE.

A en juger par ce que dit Josephe,1 les Phéniciens
avaient aussi une tradition du déluge. Elle se trouvait dans

les œuvres, aujourd'hui perdues, de Jérôme d'Egypte et
de Mnaséas, historiens des antiquités phéniciennes;2 elle

n'est donc pas venue jusqu'à nous.3 La ville de Zyr
prétendait aussi remonter, avec son temple d'Hercule, au

temps du déluge, tout comme Hierapolis de Syrie. Toppé,
le rendez-vous des pèlerins des anciens âges, remontait,
elle, à avant le cataclysme.4 C'est de l'importation
évidente. Quant à la fable de la victoire de Pontus, la mer,
sur Demarus, la terre, ça a tout l'air d'un mythe cosmo-

gonique, plutôt que d'une tradition diluvienne.6 —
1 Ant., i, 3, 6; i, 4.
2 Luken, 265: Gainet, 169.
3 Del. dec. lu crit., 230.
4 Pompon. Mela, i, 11, 15.
5 Sanchiniathon, v. Del. dec. crit., 233 et 240. Manuel 'S, 3.

Pays d'origine ("?) des Phéniciens : El-Katif, pays à tempérament



— 336 —

VIL LA TRADITION ARABE.

On a nié que les Arabes possédassent une tradition
diluvienne.1 Bien que Sémites, a-t-on dit, et les plus proches
voisins des Chaldéens et des Hébreux, ils n'ont rien qui
ressemble à un souvenir de ce genre. Leur mythologie
tout entière est très différente de celle des Sémites du

nord et leur panthéon, avant Mahomet, ne ressemble en

rien à celui de leurs frères septentrionaux.2 Et on a expliqué

ce fait par la raison que voici : L'Arabie, a-t-on dit, a

ses Wadis qui grossissent par la pluie, mais elle ne connaît

pas les inondations, ni, par conséquent, les traditions
diluviennes.3 Car, il ne faut pas perdre de vue que les souvenirs

de ce genre, pour la plupart pseudo-diluviens, ont
avant tout une origine locale, une raison d'être liée aux
circonstances diverses, surtout climatériques, des pays où

ils prennent naissance. Il est rare, en outre, que la tradition

réellement diluvienne se soit implantée dans des pays
sans souvenir local analogue préexistant; elle aurait eu

trop de peine à y prendre racine. Au contraire, là où
vivait déjà un souvenir aborigène, le terrain était tout
préparé à recevoir des importations du même genre. Les con-

sismique aussi, mais rocheux où les phénomènes devaient prendre

une allure toute différente de celle qu'ils affectent en Chaldée.
Si donc la tradition phénicienne était aborigène, elle serait
pseudodiluvienne et toute différente quant au processus de la catastrophe.
Leur pays primitif était sans eau comme l'Arabie, ils ne devaient
donc pas avoir de tradition originale. Ils prirent plus tard celle
des Hébreux. Nouvel exemple de l'absence de traditions
diluviennes originales chez les Chamites.

1 Dillmann, Genesis, p. 132 s., voy. Dèl. dev. crit., ^.0:23
Andrée, Flutsagen, p. 13 et 125, v. Del., p. 256 et 278.

2 L. Krehl, Die vorislamischen Araber, 1863.
3 Comparez le Coran, vu, 55, où la pluie est appelée « la grâce

de Dieu. »



— 337 —

fusions à l'aide desquelles devait s'opérer l'acclimatation
du récit mésopotamien devenaient faciles et naissaient

pour ainsi dire d'elles-mêmes entre les circonstances
semblables que présentaient forcément la tradition locale et
le récit importé. De cette façon, la greffe était aisée et la
fusion des souvenirs se faisait d'autant plus sûre et plus
intime, qu'elle était inconsciente.

Ce que nous venons de dire de l'Arabie, nous explique
aisément l'absence de la tradition diluvienne dans l'Iran.
Ce pays, presque toujours soupirant après la pluie,
prédisposé à tout, sauf aux inondations, était peu propre à

recevoir la tradition diluvienne venue des bords de

l'Euphrate. Et de fait, rien n'est plus douteux que les échos

de la tradition biblique qu'on a voulu découvrir dans

l'Avesta ou le Bundehesch.1
Les Egyptiens, voisins aussi des Hébreux et en relations

séculaires avec eux, n'ont pas non plus de tradition
diluvienne. La rareté de la pluie et le caractère éminemment
bienfaisant des inondations dans ce pays, y rendent de

même toute naturelle l'absence d'un souvenir pseudo-diluvien

aborigène.
Le raisonnement qui précède est parfaitement juste

quand il s'agit d'une tradition aborigène, née dans le pays
en question. Il rend, en outre, peu probable à priori
l'acclimatation de la tradition diluvienne ; venue de Chaldée,
dans les pays sans souvenir analogue préexistant. Toutefois,

il ne saurait en établir l'impossibilité, surtout s'il
s'agit d'un peuple en relations de voisinage ou de race
avec les porteurs de la tradition euphratique; à plus forte
raison, si l'importation ou l'emprunt peut avoir eu lieu

depuis le christianisme.
De fait, nous allons voir que les Arabes possèdent des

1 F. Spiegel, Genesis und Avesta, Ausland, 1868, p. 656.

2'.'



338

échos très frappants de la tradition diluvienne, dans le

Coran et en dehors.
Le Coran. — Il parle du déluge d'une façon tout à fait

remarquable et qui atteste d'un emprunt, si ce n'est à la
Bible directement, du moins à la tradition hébraïque
populaire, plus probablement même à la tradition babylonienne

originale.
D'un côté, en effet, il décrit une tempête qui éclata en

nuages de pluie, et anéantit les Adites, sauf leur prophète
Houd;

LIV. 19. Nous envoyâmes contre eux (les Adites i un vent
impétueux dans un jour néfaste, soufflant sans
relâche.

20. 11 enlevait les hommes comme des chicots de pal¬
miers arrachés avec violence.

LX1X, 6. Ad a été détruit par un ouragan rugissant, impé¬
tueux.

7. Dieu s'en esi servi contre eux pendant sept nuits et
huit jours consécutifs : tu aurais vu alors ce peuple
renversé par terre comme des tronçons de palmiers
creux en dedans.

De l'autre, il rapporte que le jardin d'Iram ou

d'Ad fut détruit par une grande inondation que Dieu fit
pour punir l'orgueil des géants (Adites). Cette tradition,
qui rappelle à s'y méprendre celle de la Genèse, se retrouve
chez les interprètes arabes avec le nom « d'inondation
d'Iram. » Il est bien probable que la tempête et l'inondation

ne sont que deux formes d'une même idée ; le déluge.
Que celui-ci soit devenu une tempête accompagnée de

sécheresse, cela se comprend, en vertu de ce que nous disions

plus haut, chez un peuple confiné dans le désert, où ces

deux fléaux sont précisément les plus habituels. On
comprend de même, par ce qu'on sait d'autre part, que
l'inondation, idée venue du dehors, aît fini par se juxtaposer à

l'idée aborigène de la tourmente.1

1 D'après le Coran, le déluge se réduit à une inondation par-



— 339 —

Mais c'est surtout le processus assigné par le Coran à

l'inondation diluvienne qui va nous intéresser. Nous y
retrouverons des échos frappants de la tradition chaldéenne
et une abondance de détails, concluant au caractère sismique

de l'événement, qui dépasse de beaucoup les données
de la Genèse dans sa forme actuelle.

La description du déluge se trouve dans la xie soure;
il en est fait mention, en outre, en divers endroits.1

Commençons par donner en entier le récit principal :

CHAPITRE XI

HOUD.2

Donné à la Mecque. — 123 versets.

Au nom du Dieu clément et miséricordieux

1. Elif. Lam. Ra. Le Livre dont les versets ont été
d'abord établis sur une base solide, puis développés, vient du

Sage, de l'Instruit.

tielle du pays de Saba : il n'a pas du tout les proportions universelles

et mythiques que lui assignent la Genèse et la plupart des

autres récits. Cette remarque est très importante (cf. Luken, i,
266) en ce qu'elle établit encore mieux la relation étroite qui lie
les récits arabes à ceux de la Chaldée et rend plus probable encore
un emprunt direct.

1 Nous avons suivi la traduction allemande de S. F. Günther-
Wahl, développant celle de Boysen (1828), p. 170 et suiv., en la
corrigeant, cas échéant, par celle d'Ullmann (1840), p. 174 et
suiv., et par celle, beaucoup plus lécente, deM. Kasimirski (Paris,
1880). Les traductions eu prose nous ont paru offrir plus de garanties

d'exactitude que celles en vers, où les nécessités de la rime et
du mètre peuvent quelquefois faire sacrifier la rigueur du mot à

mot.
2 Houd est le nom d'un prophète envoyé auprès du peuple d'Ad :

il est question de lui non seulement dans ce chapitre, mais dans
plusieurs autres.



— 340 —

2. Ah n'adorez donc pas Dieu : moi, je suis de sa part
votre avertisseur, votre apôtre.

3. Implorez le pardon de votre Seigneur, puis revenez à

lui ; il vous fera jouir d'une belle part, jusqu'au terme fixé

d'avance, et il accordera ses faveurs à tout homme digne
des faveurs.1 Mais, si vous tournez le dos, en vérité, je
crains pour vous le châtiment du grand jour.

4. Vous retournerez tous à Dieu ; il est tout puissant.
5. Ne font-ils pas des plis à leurs cœurs2 pour cacher

leurs desseins
6. Et lorsqu'ils cherchent à se couvrir de leurs vêtements,

Dieu ne sait-il pas ce qu'ils recèlent et ce qu'ils laissent

paraître
7. Certes, il connaît ce que leurs cœurs renferment.
8. Il n'y a point de créature sur la terre à laquelle Dieu

ne se charge de fournir la nourriture ; il connaît son

repaire et le lieu de sa mort ;3 tout est inscrit dans le Livre
évident.

9. C'est lui qui a créé les cieux et la terre dans l'espace
de six jours ; son trône était, avant la création, établi sur
les eaux : Dieu voulait d'abord savoir qui de vous agirait
le mieux.4

10. Quand tu leur dis: Vous serez ressuscites après votre
mort, les infidèles répondent : C'est de la magie pure.

1 Ou bien : ses faveurs à tout possesseur de mérite. Il est difficile

de rendre autrement les paroles du texte, où le mot fad/il veut
dire également faveur, appliqué à Dieu, et mérite, appliqué à

l'homme.
2 Le Koran représente la poitrine, comme un morceau d'étoffe

que l'on ploie pour y cacher quelque chose.
3 Ou bien, d'après un autre sens de deux mots du texte, il connaît

sa place dans les reins et dans le ventre de ses parents.
4 C'est-à-dire, laquelle des choses créées sera la plus apte à se

charger de ses commandements, des hommes, ou de la terre et des

cieux.



— 341 —

11. Et si nous différons le châtiment jusqu'au temps
déterminé, ils disent ; qu'est-ce qui l'empêche de le faire sur-
le-champ? — Croient-ils donc qu'il ne viendra pas un jour
lorsque personne ne pourra plus le détourner? Ce qui était
l'objet de leurs railleries les enveloppera de toutes parts.

12. Si nous faisons goûter à l'homme les fruits de notre
miséricorde, et si nous l'en privons ensuite, le voilà qui se

désespère et devient ingrat (incrédule).
13. Lui faisons-nous goûter de nos bienfaits après

l'adversité qui l'avait atteint, il dit : Les malheurs m'ont quitté
enfin ; et le voilà joyeux et glorieux.

14. Ceux qui persévèrent et font le bien, ceux-là obtiendront

l'indulgence et la récompense magnifique.
15. Il se peut que tu oublies de faire connaître une partie

de ce qui t'a été révélé, et que ton cœur soit dans

l'angoisse quand ils te diront: A moins qu'un trésor ne lui soit
envoyé d'en haut, ou qu'un ange ne l'accompagne, nous ne
croirons pas. Toi, Mohammed, tu n'es qu'un avertisseur,
Dieu seul gère tout.

16. Diront-ils ; C'est lui (Mohammed) qui l'a inventé, ce

Koran. Réponds-leur : Eh bien apportez dix sourates
pareilles,1 inventez, efappelez pour vous y aider tous ceux

que vous pourrez, hormis Dieu Faites-le, si vous êtes

sincères.
17. Si vous ne l'obtenez pas, apprenez qu'il (le Koran)

est descendu avec la science de Dieu, et qu'il n'y a de Dieu

que Dieu lui-même. Etes-vous musulmans ?2

18. Nous rétribuerons avec justice les œuvres de ceux

qui désireront la vie de ce monde et ses plaisirs ; ils ne
seront point lésés.

1 Soura, sourate, chapitre du Koran. Ce passage mérite d'être
remarqué, il prouve que les dix premiers chapitres existaient déjà
à cette époque.

2 C'est-à-dire : ètos-vous résignés à la volonté de Dieu (mosli-
min)



— 342 —

19. Ce sont ceux-là qui n'auront dans la vie future que
le feu pour partage ; ce qu'ils ont fait ici-bas se réduira à

rien : leurs actions seront vaines.

20. Seront-ils les égaux des infidèles, ceux qui s'appuient
sur les preuves évidentes venant de leur Seigneur,preuves

que leur récite un témoin venant de la part de Dieu,
précédé du livre de Moïse, lequel a été donné comme guide
et comme signe de la grâce de Dieu Ceux-ci croient en

lui ; mais quiconque n'y croit pas d'entre les partis (les

Arabes), le feu sera le lieu de raliement pour lui. Ne

conserve aucun doute sur ce livre, il est la vérité même ; mais

la plupart des hommes n'y croient pas.
21. Qui est plus méchant que celui qui invente des

mensonges sur le compte de Dieu? Ces hommes comparaîtront
un jour devant leur Seigneur, et les témoins diront : Voilà
ceux qui ont accusé leur Seigneur de mensonge. La
malédiction de Dieu ne tombera-telle pas sur les méchants

22. Quels sont ceux qui détournent les autres du sentier
de Dieu, et veulent le rendre tortueux Ceux qui n'ont
point cru à la vie future. Ils ne rendront point Dieu impuissant

sur la terre, et ne trouveront aucun protecteur contre
lui. Le châtiment qui les attend sera porté au double. Ils
ne pouvaient rien écouter, et ils ne croyaient à rien.

23. Ce sont ceux qui se sont perdus eux-mêmes, et les

divinités qu'ils avaient inventées ont disparu.
24. Nul doute qu'ils ne soient les plus malheureux dans

l'autre monde.

25. Ceux qui croient et font le bien, qui s'humilient
devant leur Seigneur, seront en possession du paradis, où ils
resteront éternellement.

26. Ces deux portions des humains ressemblent à l'aveugle
et au sourd, à celui qui voit et qui entend. Sont-ils égaux
les uns aux autres N'y réfléchirez-vous pas

27. Nous envoyâmes Noé vers son peuple : Je suis, leur
dit-il, chargé de vous avertir clairement



— 343 —

28. De n'adorer que Dieu. Je crains pour vous le châtiment

dn jour terrible.
29. Les chefs du peuple incrédule lui dirent : Tu n'es

qu'un homme comme nous, et nous ne voyons que la plus
vile populace qui t'ait suivi sans réflexion. Vous ne
possédez aucun mérite qui vous rende supérieur à nous. Bien

plus, nous vous regardons tous comme des imposteurs.
30. O mon peuple reprit Noé, qu'en pensez-vous Si je

ne fais que suivre la révélation de Dieu et là grâce qui me
vient de lui, et que vous ne voyez pas, faut-il que je vous
l'impose malgré vous

31. O mon peuple je ne vous demande pas de richesses

en retour ; ma récompense est à la charge de Dieu, et je
ne puis repousser ceux qui croient qu'un jour ils reverront
le Seigneur. Mais je vois que vous êtes un peuple d'ignorants,

32. O mon peuple qui est-ce qui m'assistera contre
Dieu, si je repousse ceux qui croient? N'y réfléchirez-vous

pas
33. Je ne vous dis pas : Les trésors de Dieu sont à ma

disposition. Je ne connais pas les choses cachées. Je ne

vous dis pas : Je suis un ange ; je ne dis pas à ceux que
vos yeux regardent avec mépris : Dieu ne leur accordera

aucun bienfait. Dieu sait le mieux ce qui est au fond de

leurs âmes. Si je disais cela, je serais au nombre des

méchants.
34. Ils répondirent : O Noé tu as déjà disputé avec

nous, et tu ne fais qu'augmenter nos querelles. Fais donc

arriver ce dont tu nous menaces, si tu es véridique.
35. Sans doute Dieu le fera arriver s'il le veut, et ce

n'est pas vous qui le rendrez impuissant.
36. Si je donnais des conseils, ils ne vous serviraient à

rien, quand Dieu voudrait vous égarer. Il est votre
Seigneur, et c'est à lui que vous retournerez.



— 344 —

37. Te diront-ils ; Il l'a inventé, ce Koran ; dis-leur : Si

je l'ai inventé, le crime en retombera sur moi, mais je suis

innocent des vôtres.
38 II a été ensuite révélé à Noé : Il n'y aura de croyants

dans ton peuple que ceux qui ont déjà cru. Ne t'afflge point
de leurs actions.

29. Construis un vaisseau sous nos yeux et d'après notre
révélation, et ne nous parle plus en faveur des méchants :

ils seront submergés.
40. Et il construisit un vaisseau, et chaque fois que les

chefs de son peuple passaient auprès de lui ils le raillaient.
— Ne me raillez pas, dit Noé, je vous raillerai à mon tour
comme vous me raillez et vous apprendrez

4L Sur qui tombera le châtiment qui le couvrira
d'opprobre. Ce châtiment restera perpétuellement sur sa tête.

42. Et il en fut ainsi jusqu'au moment où notre ordre
fut donné, et où la fournaise creva.1 Nous dîmes à Noé :

Emporte dans ce vaisseau un couple de chaque espèce, ainsi

1 On peut traduire encore : et la fournaise déborda. Les
commentateurs ne sont pas d'accord sur le sens du mot fournaise, ni
sur l'endroit où elle était. On suppose que cette fournaise n'était
qu'un réservoir d'eau comprimée, et qui creva pour opérer l'inondation.

On le place tantôt dans l'Irak arabique, à l'endroit où était
la ville de Koufa, tantôt dans la Mésopotamie, et tantôt dans
l'Inde. Probablement l'expression: la fournaise creva, n'est-elle
qu'une locution métaphorique opposée à cette autre : les cataractes
du ciel s'ouvrirent. Le mot du texte tannour, dont on a faitaujour-
d'hui, dans le langage usuel, tandour, est un trou circulaire
pratiqué ordinairement au milieu d'une chambre, se rétrécissant vers
sa base. Il a deux pieds de profondeur ; on y allume le feu, et,
quand il est éteint, on applique sur les parois ardentes du four la

pâte ronde et mince, seule espèce de pain connue en Orient. Quelques

commentateurs, prenant le mot tannour du Koran pour un
four de ce genre, se sont plu à débiter des contes ridicules, en

rapportant que la fournaise qui a causé l'inondation était celle où Eve
faisait le pain.



— 345 —

que ta famille, excepté celui sur qui la sentence a été
prononcée.1 Prends aussi tous ceux qui ont cru ; et il n'y eut
qu'un petit nombre qui crut.

43. Noé leur dit : Montez dans le vaisseau. Au nom de

Dieu, qu'il vogue et qu'il jette l'ancre.2 Dieu est indulgent
et miséricordieux.

44. Et le vaisseau voguait avec eux au milieu des flots
soulevés comme des montagnes. Noé cria à son fils qui était
à l'écart : O mon enfant monte avec nous, et ne reste pas
avec les incrédules.

45. — Je me retirerai, dit-il, sur une montagne qui me
mettra à l'abri des eaux. Noé lui dit : Nul ne sera aujourd'hui

à l'abri des arrêts de Dieu, excepté celui dont il aura
eu pitié. Les flots les séparèrent ; et le fils de Noé fut
submergé.

46. Et il fut dit : O terre absorbe tes eaux ; ô ciel

arrête ; et les eaux diminuèrent ; l'arrêt fut accompli. Le
vaisseau s'arrêta sur la montagne Al-Djoudi,3 et il fut dit :

Loin d'ici les méchants
47. Noé cria vers son Seigneur, et dit : O mon Seigneur

mon fils est des miens ; tes promesses sont véritables, et
tu es le meilleur des juges.

48. —- O Noé reprit Dieu, il n'est point des tiens. Ce

que tu fais est une action injuste. Ne me demande point
ce que tu ne sais pas. Je t'avertis, afin que tu ne sois pas
du nombre des ignorants.

1 Un des fils de Noé que la tradition représente comme infidèle.
2 Mot à mot: que sa course et son mouillage au nom de Dieu I

3 La tradition mahométane désigne cette montagne comme
l'endroit où l'arche de Noé s'arrêta. Djoudi est le nom donné à une
hauteur peu élevée et ne méritant pas le nom de montagne, dans
la partie septentrionale de la Mésopotamie, et qui la sépare de

l'Arménie. Elle est à peu de distance de la ville actuelle de

Djezireh. Le nom de Djoudi répond au Djordi, montes Gordyœi,
dont il n'est peut-être qu'une altération.



— 346 —

49. Seigneur je me réfugie auprès de toi; dispense-moi
de te demander ce que je ne sais pas, et si tu ne me
pardonnes pas, si tu n'as point pitié de moi, je suis perdu.

50. Et il lui dit : 0 Noé, descends du vaisseau, accompagné

de notre salut et de nos bénédictions sur toi et sur
les peuples qui sont avec toi. Il est des peuples que nous
ferons jouir des biens du monde ; plus tard, un châtiment
terrible les atteindra.

51. Voilà une des histoires inconnues. Nous te révélons,
ô Mohammed cette histoire que vous n'avez pas connue
jusqu'ici, ni toi ni ton peuple. Prends patience; la fin
heureuse est pour ceux qui craignent Dieu.

52. Nous envoyâmes aux hommes d'Ad leur frère HOUD.
Il leur dit : O mon peuple adorez Dieu. Vous n'avez point
d'autre dieu que lui. Vous inventez vous-mêmes les autres.

53. 0 mon peuple je ne te demande aucun salaire ; mon
salaire est à la charge de celui qui m'a créé. Ne le com-
prendrez-vous pas

54. 0 mon peuple implorez le pardon de votre Seigneur,
et puis revenez à lui, il vous enverra du ciel une pluie
abondante.1

55. Il fera accroître vos forces.2 Ne vous en allez pas
coupables (faites pénitence)

56. 0 Houd répondirent-ils, tu ne viens point accompagné

d'un signe évident ; nous n'abandonnerons point nos
divinités à ta parole seule ; nous ne te croyons pas.

57. Que dirons-nous, si ce n'est qu'un de nos dieux t'a
frappé de quelque coup Il répondit : Je prends à témoin
Dieu, et vous témoignez vous-mêmes que je suis innocent
de ce que vous associez d'autres divinités,

1 Les peuples d'Ad souffraient de la sécheresse.
5 Les peuples d'Ad sont représentés, par la tradition populaire,

combattue d'ailleurs par les historiens arabes judicieux, tels qu'Ibn
Khaldoun, comme remarquables par leur taille gigantesque et
leur force. Voy. chap. vu. 67.



- 347 —

58. A Dieu. Mettez en œuvre vos machinations, et ne me
faites point attendre ;

59. Car j'ai mis ma confiance en Dieu, qui est mon
Seigneur et le vôtre. Il n'existe pas une seule créature qu'il
ne tienne par le bout de la chevelure. Dieu est sur le sentier

droit.
60. Si vous tournez le dos, je vous ai fait connaître ma

mission. Dieu mettra un autre peuple à votre place, et vous
ne pourrez lui (à Dieu} causer aucun mal. Mon Seigneur
contient toute chose dans ses limites.

61. Notre volonté prête à s'accomplir, nous sauvâmes,

par l'effet de notre miséricorde, Houd et ceux qui ont cru
avec lui ; nous les avons sauvés d'un châtiment terrible.

62. Ce peuple d'Ad avait nié la vérité de son Seigneur ;

il avait désobéi à ses envoyés et avait suivi les ordres des

hommes puissants et rebelles.
63. La malédiction les poursuit dans ce monde. Au jour

de la résurrection, on leur criera : Ad n'a-t-il point été

incrédule envers son Seigneur Loin d'ici, Ad, peuple de

Houd!
64. Nous envoyâmes vers les Thémoudites leur frère

Saleh, qui leur dit : O mon peuple adorez Dieu. N'ayez
point d'autres dieux que lui. Il vous a produits de la terre,
et il vous l'a donnée pour l'habiter. Implorez son pardon :

puis revenez à lui. Mon Seigneur est proche. Il exauce

ceux qui le prient.
65. Ils répondirent : O Saleh tu étais l'objet de nos

espérances.1 Nous défendras-tu maintenant d'adorer ce que
nos pères adoraient Nous avons de grands doutes sur le

culte auquel tu nous appelles.
66. O mon peuple répondit-il, songez-y. Lorsqu'une

volonté manifeste de Dieu m'accompagne, lorsque sa misé-

1 Nous avions l'intention de te proclamer notre roi.



— 348 —

ricorde est descendue sur moi, qui m'assistera contre lui
si je lui désobéis? Vous ne sauriez accroître que ma perte.1

67. O mon peuple la chamelle que voici est la chamelle
de Dieu, elle sera un signe pour vous ; laissez-la paître
tranquillement sur la terre de Dieu, ne lui faites aucun
mal; un châtiment terrible le suivrait de près.

68. Ils tuèrent la chamelle. Saleh leur dit alors ; Attendez

trois jours dans vos maisons. C'est une promesse qui
ne sera point démentie.

69. Et dès que notre arrêt fut prononcé, nous sauvâmes,

par l'effet de notre miséricorde, Saleh et ceux qui avaient
cru avec lui, de l'opprobre de ce jour-là. Ton Seigneur est
le Fort, le Puissant.

70. Une tempête violente surprit les méchants; le
lendemain ils furent trouvés gisants morts la face contre terre,
dans leurs habitations,

7i. Comme s'ils n'y avaient jamais habité. Thémoud a

été incrédule envers son Seigneur. Loin d'ici, Thémoud
72. Nos envoyés allèrent vers Abraham, porteurs d'une

heureuse nouvelle. Ils lui dirent: Paix! -- Paix répondit-
il; et il ne fut pas longtemps à apporter un veau rôti.

73. Et lorsqu'il vit que leurs mains ne touchaient pas
même le mets préparé, cela lui déplut, et il conçut de la
frayeur. — N'aie pas peur, lui dirent-ils ; nous sommes

envoyés vers le peuple de Loth.
74. 3a femme (la femme d'Abraham) se tenait là debout,

et elle se mit à rire.2 Nous lui annonçâmes Isaac, et après
Isaac, Jacob.

75. Ah malheureuse que je suis moi, enfanter lors-

1 Vous qui aviez le projet de m'élire roi et d'augmenter ainsi ma
considération.

2 Le mot que nous traduisons ici par rire est susceptible d'une
autre interprétation ; il veut dire : menstrua passa est, ce qui lui
présageait la possibilité d'enfanter.



— 349 —

que je suis une vieille et mon mari un vieillard Certes,
c'est une chose étrange

76. Tu t'étonneras donc de la volonté de Dieu? Sa

miséricorde et ses bénédictions sont sur vous, gens de cette
maison. Dieu est digne de gloire et de louanges.

77. Lorsque la frayeur d'Abraham se dissipa, et que
l'heureuse prédiction lui fut faite, il disputa avec nous en
faveur du peuple de Loth ; car Abraham était doux,
compatissant, enclin à l'indulgence.

78. O Abraham -1 car l'ordre de ton Seigneur a déjà été

manifeste; le châtiment les atteindra; il est irrévocable.
79. Nos envoyés allèrent vers Loth ; il s'affligea à cause

d'eux et il était trop faible.2 — C'est un jour difficile,
dit-il.

80. Des hommes de son peuple se portèrent en foule
chez lui, ils commettaient des turpitudes. Il leur dit: Voici
mes filles ; il serait moins impur d'abuser d'elles. Ne me
déshonorez pas dans mes hôtes. N'y a-t-il pas un homme
droit parmi vous

81. — Tu sais, lui dirent-ils, que nous n'avons pas besoin
de tes filles ; tu sais ce que nous voulons.

82. — Ah! si j'avais assez de force pour vous résister,
ou si je pouvais trouver asile auprès de quelque chef puissant

!3

83. 0 Loth lui dirent les étrangers, nous sommes les

envoyés de ton Seigneur ; ils ne te toucheront pas. Sors

avec ta famille cette nuit même; mais que personne d'entre

1 Mot à mot: détourne-toi de cela, c'est-à-dire brisons là-dessus,
laisse cela là.

2 Voyant que c'étaient des jeunes gens et que lui n'était pas assez

fort pour les protéger.
3 Mot à mot : Si je pouvais trouver rejuge auprès d'une colonne

puissante Le mot rokn veut dire pilastre, et métaphoriquement
chef, granit.



— 350 —

vous ne se tourne pour regarder en arrière. Sa femme seule

le fera; le châtiment qui les surprendra (les coupables)
tombera aussi sur elle. Ce dont ils sont menacés s'accomplira

avant demain. Demain n'est pas loin.
84. Un ordre émana de nous ; nous renversâmes cette

ville de fond en comble ; nous fîmes pleuvoir des briques
de terre cuite, tombant continuellement et marquées par
Dieu même.1 Elles ne sont pas loin de tous les méchants

85. Nous envoyâmes vers les Madianites leur frère
Choaïb. O mon peuple leur dit-il, adorez Dieu ; n'ayez
point d'autre dieu que lui ; ne diminuez pas le boisseau et
le poids. Je vous vois dans l'aisance ; mais je crains pour
vous le châtiment du jour qui vous enveloppera tous.

86. O mon peuple remplissez la mesure, pesez avec

justice, et ne fraudez pas les hommes dans leur avoir ; ne

commettez pas des iniquités sur la terre.
87. La plus petite quantité qui vous resteia par la faveur

de Dieu vous sera plus avantageuse, si vous êtes croyants.
88. Je ne suis point votre gardien.
89. Ils lui dirent : 0 Choaïb, sont-ce tes dévotions2 qui

font que tu nous ordonnes d'abandonner ce qu'adoraient
nos pères, ou de ne point faire avec nos biens ce qu'il nous

plaît Cependant tu es un homme doux et droit.
90. — O mon peuple répondit Choaïb, dites-le moi : si

j'ai reçu de Dieu une preuve évidente, et s'il m'acorde une
belle part de ses biens, dois-je ne pas m'opposer à ce qu'il
m'a défendu? Je ne veux que vous corriger, autant que je
le puis ; ma seule assistance me vient de Dieu, c'est en lui

que j'ai mis ma confiance, et c'est à lui que je retournerai.
91. O mon peuple puisse ma séparation d'avec vous ne

1 On croit que le sens de ces mots est que sur chaque brique
était gravé le nom de l'individu qu'elle devait frapper.

2 Choaïb était très pieux et dévot, comme tous les patriarches
predicants, Noé, Hasis-Adra, etc.



— 351 -
pas vous valoir des maux pareils à ceux qui accablèrent le

peuple de Noé, le peuple de Houd, le peuple de Saleh Le
sort du peuple de Loth n'est pas éloigné de vous.

92. Implorez le pardon de votre Seigneur, puis revenez
à lui. Dieu est miséricordieux et plein d'amour.

93. — O Choaïb répondit le peuple, nous ne comprenons

pas trop ce que tu veux dire ; tu es faible parmi nous.
Si nons n'avions égard à ta famille, nous t'aurions lapidé,
tu n'aurais pas eu le dessus.

94. — O mon peuple dit Choaïb, ma famille vous est-
elle donc pins chère que Dieu Ferez-vous comme si vous
le laissiez derrière vous? Dieu embrasse de sa connaissance

ce que vous faites.
95. O mon peuple! agissez, faites le mal tant que vous

pourrez; j'agirai de mon côté, et vous apprendrez
96. Sur qui tombera le châtiment ignominieux, et qui de

nous est menteur. Attendez l'heure; moi je l'attends aussi.

97. Lorsque notre arrêt fut prononcé, nous sauvâmes,

par l'effet de notre miséricorde, Choaïb et ceux qui avaient

cru avec lui. Une tempête violente surprit les méchants ;

le lendemain on les trouva morts gisants dans leurs

demeures,

98. Comme s'ils n'avaient jamais habité le pays. Madian

ne s'est-il point éloigné du chemin droit, dont s'était éloigné

Thémoud
99. Nous envoyâmes Moïse, accompagné de nos signes

et d'un pouvoir incontestable, vers Pharaon et ses grands.
Les grands suivirent les ordres de Pharaon ; mais les

ordres de Pharaon n'étaient pas justes.
100. Pharaon marchera à la tête de son peuple au jour

de la résurrection ; il le fera descendre dans le feu. Quelle
affreuse descente

101. La malédiction les suit dans ce monde; et au jour
de la résurrection quel affreux présent leur sera fait



— 352 —

102. Voilà de l'histoire des cités que nous te racontons :

Il y en a qui sont encore debout et d'autres comme
moissonnées.

103. Ce n'est pas nous qui avons agi avec iniquité envers

eux, ce sont eux-mêmes. Les divinités qu'ils invoquaient à

côté de Dieu ne leur ont servi de rien au moment où l'arrêt
de Dieu fut prononcé. Elles n'ont fait qu'accroître leur
défaite.

104. Quand Dieu s'empare des cités criminelles, c'est
ainsi qu'il s'en empare. Il s'en empare terriblement, avec
violence.

105. Certes il y a dans ceci des signes pour celui qui
craint le supplice de l'autre monde. Ce sera le jour où tous
les hommes seront rassemblés, ce sera le jour qui sera vu

par les cieux et la terre.
106. Nous ne le différons qu'à un terme fixé d'avance.
107. Ce jour-là, aucune âme n'élèvera la parole qu'avec

la permission de Dieu. Parmi les hommes, tel sera réprouvé,
tel sera bienheureux.

108. Les réprouvés seront précipités dans le feu ; ils y

pousseront des soupirs et des sanglots.
109. Ils y demeureront tant que dureront les cieux et la

terre, à moins que Dieu ne le veuille autrement. Ton

Seigneur fait bien ce qu'il veut.
110. Les bienheureux seront dans le paradis ; ils y

séjourneront tant que dureront les cieux et la terre, sauf si

ton Seigneur ne veut ajouter quelque bienfait qui ne saurait

discontinuer.
111. Ne sois point dans le doute sur ce qu'ils (les

infidèles) adorent. Ces hommes adorent ce qu'adoraient avant

eux leurs pères. Nous leur payerons leur part sans
diminution aucune.

112. Nous donnâmes le livre à Moïse ; on se mit à

disputer sur ce livre. Si la parole de Dieu (différant le châti-



— 353 —

ment) n'avait pas été prononcée, certes leurs différends

auraient été bientôt terminés. Ton peuple aussi, ô Mohammed!

est dans le doute là-dessus.

113. Dieu payera à tous le prix de leurs œuvres, car il
est instruit de tout ce que vous faites.

114. Suis le chemin droit, comme tu en as reçu l'ordre ;

que ceux qui se convertissent avec toi ne commettent plus
d'iniquités, car Dieu voit vos actions.

115. Ne vous appuyez pas sur les méchants, de peur que
le feu ne vous atteigne ; vous n'aurez point de protecteur
contre Dieu, vous ne serez point secourus.

116. Fais la prière aux deux extrémités du jour et à

l'entrée de la nuit ; les bonnes actions éloignent les
mauvaises. Avis à ceux qui pensent.

117. Persévère, car Dieu ne laissera point périr la

récompense de ceux qui font le bien.
118. Parmi les générations qui vous ont précédés, ceux

qui pratiquaient la vertu et défendaient de commettre des

iniquités sur la terre n'étaient qu'en petit nombre. Nous
les avons sauvés ; mais les méchants suivirent leurs appétits,

et furent coupables.
119. Ton Seigneur n'anéantit point injustement les cités

dont les habitants sont justes.
120. Si Dieu avait voulu, il n'aurait fait de tous les hommes

qu'un seul peuple. Mais ils ne cesseront de différer
entre eux, excepté ceux à qui Dieu aura accordé sa
miséricorde. Il les a créés pour cela, afin que la parole de Dieu
s'accomplisse quand il a dit : Je remplirai l'enfer de génies
et d'hommes à la fois.

121. Nous te racontons ces histoires de nos envoyés,

pour affermir ton cœur. Par elles la vérité descend sur toi,
ainsi que l'admonition et l'avertissement pour les croyants.

122. Dis à ceux qui ne croient pas ; Agissez autant qu'il
est en votre pouvoir, nous agirons aussi ; mais attendez la

fin, nous l'attendrons aussi. 23



— 354 —

123. A Dieu appartiennent les choses cachées des cieux
et de la terre ; tout retourne à lui. Adore-le et mets ta
confiance en lui. Ton Seigneur n'est point inattentif à ce

qu'ils font. —
Commentaire : V. 2. Rôle predicant du patriarche (voy.

notre Car. nat. du dél.,p. 74 s. s.). — V. 3. Suite de la
même idée. Réminiscence de la félicité antédiluvienne,
peut-être du mensonge conseillé par Ea, dans le texte
cunéiforme (1. 31—41). Menace du cataclysme. — V. 4.

Conf. le texte cunéiforme (1.112 et 127): « Le genre humain
est retourné à la poussière (à l'argile). » — V. 9. Réminiscence

de « l'esprit » couvant les « eaux primordiales »

pour en tirer ie monde (Gen. i, 2). -— V. 11. Réminiscence
du délai accordé aux antédiluviens (Gen. vi, 3) et de la
confiance avec laquelle, selon le Talmud (vide infra), ils se

promettaient d'échapper aux menaces divines. « Ce qui
était l'objet de leurs railleries les enveloppera; » Il s'agit
des menaces de Dieu ou, plus particulièrement, des eaux

par lesquelles il avait annoncé qu'il les punirait (Cf. Gen.

vu, 4). — V. 13. Le sage, l'homme pieux, n'agit pas ainsi.
Il offre, au contraire, dès qu'il est sauvé, des sacrifices
d'actions de grâce, et ces sacrifices sont agréables à Dieu,
au point que le juste qui les offre peut s'appeler Noah
(agrément de sacrifice), « l'homme aux sacrifices agréés, »

ou Atra-Hasis, le « tressage, » le « très pratiquant. » Il
est, en effet, très sage l'homme qui, ayant conscience de

sa dépendance, cherche à se concilier les dieux puissants.
— V. 18. Moqueur. —V. 19. Réminiscence de la géhenne.

— V. 20. Idem. — V. 27. Rôle predicant de Noé.
Commencement du récit du déluge. — V. 28. Idem. — V. 29.

Moquerie des antédiluviens à l'égard de Noé. Réminiscence
des filii optimatum et des fdiœ hominum de Gen. vi, 2. —
V. 31. Réminiscence de la réponse de Cit-napishtim (1. 35).
— V. 34. Réminiscence de la moquerie du peuple. — V.



— 355 —

35. Cf. v. 11. — V. 36. « Quand Dieu voudrait vous égarer, »

c'est l'idée contenue dans le fameux « mensonge d'Ea, » que
les dieux agissent arbitrairement, perdant ou sauvant qui
bon leur semble. Chez les Hébreux, une conception plus
exacte de la justice avait banni cette idée monstrueuse et
ne permettait à la divinité elle-même aucun écart capricieux.

C'est ce qui éclate dans les préliminaires de la
destruction des villes coupables de la Pentapole (Gen. xviii,
20. xix, 29). D'après le principe développé par Abraham,
il aurait suffi de dix justes pour sauver les cinq villes
criminelles, et même, après la constatation négative de ce

nombre, Lot n'a pas partagé leur sort ; bien plus, il a pu
sauver par sa prière la petite ville de Çoar. Les personnes
sauvées dans l'arche de Noé sont au nombre de huit
seulement, et le cataclysme ne peut être conjuré (Gen. vi, 18).

Il y perce l'idée que s'il y avait eu aussi dix justes, le genre
humain n'aurait pas péri. On sait, d'ailleurs, que le nombre
dix (dérivant des dix doigts des mains) était pour les

anciens Sémites un nombre rond de la plus grande importance.

— V. 39. Réminiscence du texte cunéiforme (1. 20-

26) et de la Genèse (vi, 14-17). — V. 40 et 41. Analogue
du texte cunéiforme (1. 27-29) et de Gen. vi, 22 et vu,
5. Raillerie des chefs du peuple, parallèle au texte cunéif.
1. 30 : réponse aux vieillards. Ce trait manque dans la
Genèse. La fin de ce verset et le suivant (41) contiennent
la réponse de Noé. C'est le parallèle des 1. 31-40 du texte
cunéiforme. — V. 42. La fournaise creva (ou déborda).
Cette fournaise, tannour, a causé l'inondation diluvienne,
donc elle était remplie d'eau. On la suppose, d'ailleurs,
remplie d'eau comprimée, ce qui rend à merveille l'idée

générale de compression, de gêne, attribuée avec raison à

tout ce qui est sous la terre. Cela répond donc absolument

aux eaux souterraines, dont les nappes comprimées par
l'ondulation sismique débordent lors des tremblements de



— 356 —

terre, tandis que la croûte qui les contient, véritable
fournaise où cuisent les eaux thermales, crève sous l'influence
des réactions qui la sollicitent. Si on rejette cette
interprétation, qu'on en trouve une autre qui rende également
compte du texte. Non moins significatif à nos yeux est

l'emplacement attribué à cette fournaise, à ce réservoir
d'eau comprimée. On le place dans l'Irak Arabi ou
Mésopotamie inférieure, c'est-à-dire dans l'ancienne Chaldée ou

Babylonie inférieure ; quelquefois, d'une manière plus
générale,en Mésopotamie; en tout cas sur le cours inférieur
du Tigre-Euphrate, région admirablement disposée pour
l'action des Anunnaki, et que nous avons désignée comme
le théâtre du déluge, parce que seule elle s'adapte aux
diverses données des textes. N'y a-t-il pas dans ce topique
une réminiscence évidente de la tradition chaldéenne,
corroborant les autres analogies que nous avons relevées

Quant à la localisation dans l'Inde, elle remonte aux bas

temps comme les localisations génésiaques à Ceylan, et
elle est mythique comme les localisations de l'Ararat dans

l'Asie centrale. — V. 43. « Que son mouillage (soit) au
nom de Dieu, » ou: « qu'il jette l'ancre au (au lieu nommé

le) nom de Dieu. » Peut-on voir ici une allusion à la «

montagne divine, » toujours située dans le nord, ce qui
équivaudrait au passage de Bérose : « vers les dieux, » pour
indiquer expressément le trajet de l'arche vers le nord,
soit vers l'amont — V. 46. Mention des eaux sorties de

la terre et que la terre doit (re)absorber. Dualisme habituel

des eaux de la terre et du ciel ; celles de la terre sont
toujours nommées les premières. Il est question, sans

aucun doute, des eaux souterraines. On ne saurait
commander à la terre d'absorber les eaux marines. Cette locution

ne peut exprimer le retrait de la mer. Aborbage sur
le mont Al-Djoudi, hauteur peu élevée dans le nord de la
Mésopotamie (Dschudi D.,au-dessus de Dschesiret-Ibn-Omar,



— 357 —

sur le Tigre, dans le Bohtan). Le topique est toujours le
même. « Loin d'ici les méchants » On prétend que cette

montagne est inaccessible aux simples mortels. C'est le

parallèle du texte cunéif. 1. 157 à 160. — V. 47, 48 et 49.

Dialogue de Dieu et de Noé après le déluge. Il se retrouve,
avec des formes différentes, dans la plupart des textes. —
De même, la bénédiction du V. 50. Le châtiment dont il
est question ici est le jugement dernier mis en parallèle
avec le déluge, comme dans le Livre d'Heuoch. — V. 51.

Semble indiquer que la tradition du déluge était inconnue
aux Arabes avant Mahomet, et que celui-ci la puisa au
dehors. Cela revient bien à ce que nous disions en

commençant à parler de la tradition arabe. L'histoire du déluge
n'est d'ailleurs qu'une des histoires inconnues. Il y en avait
donc encore d'autres, ce qui indiquerait que le prophète
fit un emprunt en masse à un cycle traditionnel inconnu
de ses compatriotes. L'analogie avec ce qu'on sait d'autres
peuples voisins et les ressemblances intrinsèques rendent
très probable que ce fut un cycle mésopotamien. Ce verset

marque la fin de l'histoire du déluge. La suite raconte

plusieurs châtiments analogues ; la forme du récit est la
même pour tous, et on voit qu'une conception unique
anime ces diverses narrations. Çà et là .une réminiscence
de l'histoire du déluge appliquée aux faits postérieurs. Par
exemple, V. 54, 62, 63 (malédiction à deux membres,
comme celles du Talmud), 68, 89. 91, 95, 96, 100
(réminiscence des barathra du Sirbonis, Exod.). 101 (cf. 63),
105 (Idem, parallèle mystique, « typique »), 108, 115 et
120. —

Après ce passage principal, notons rapidement les autres
endroits du Coran où il est possible de voir une allusion

au caractère sismique du déluge ou une réminiscence de

cette catastrophe ainsi comprise :

D'abord ni, 31, le diable est appelé Satan le Lapidé, et



— 358 —

les commentateurs disent que c'est l'épithète donnée
constamment à Satan à cause de la tradition qui prétend
qu'Abraham assaillit un jour à coups de pierres le diable

qui voulait le tenter. C'est possible, mais nous
préférons voir dans cette épithète un écho des fables, que
nous avons déjà rencontrées si souvent, sur les mauvais

anges ou les génies enfermés sous la terre et chargés de

pierres amoncelées. Or, on sait qu'il nous a été facile
d'établir une liaison étroite entre cette conception si répandue
et celle des Anunna chaldéens.

Autres réminiscences : vu, 39. « La géhenne sera leur lit,
et au-dessus d'eux des couches de feu les couvriront.... » On

se souvient que, pour nous, l'idée même de la géhenne
avec ses dérivés provient du souvenir d'une catastrophe
sismique, qui seule a pu fournir la base réelle sur laquelle
se sont développés les mythes de cette catégorie. Les

phénomènes volcaniques l'eussent pu au moins aussi bien,
mais ils font défaut dans les contrées antéroasiatiques qui
servirent de berceau à la mythologie sémitique.

vu, 76. Alors une commotion violente de la terre les

surprit ; le lendemain on les trouva gisants, morts et la face
contre terre dans leurs demeures.

Ce passage, identique à vu, 89, peut se traduire aussi :

« Les hommes sans conscience furent renversés par
un vent du ciel (par un tremblement de terre, Ullmann)
dans leurs demeures, et, au matin,1 on les trouva morts sur
le sol, comme s'ils ne s'y fussent jamais tenus debout (comme

1 La catastrophe est censée s'être produite pendant la nuit. C'est

une conséquence de l'horreur instinctive de l'homme pour les
ténèbres. Cela vient de ce que la vue, qui est par excellence notre
sens défensif, ne peut pas fonctionner dans l'obscurité. Les
animaux chez qui la vue n'existant pas est remplacée par une plus
grande finesse de l'ouïe, du tact ou de l'odorat ou par un autre
sens, doivent avoir des impressions correspondantes.



— 359 —

s'ils n'y eussent jamais habité, Ullmann). » Tremblement de

terre expressément nommé ou vent violent, les deux
concordent avec les données du texte cunéiforme. Le Coran
renferme, du reste, plusieurs mentions de tremblement de terre.

xxni, 27. Alors nous fîmes une révélation à Noé, en

disant : Construis un vaisseau sous nos yeux et d'après
notre révélation; et aussitôt que l'arrêt sera prononcé et que
la fournaise crèvera.

Ou : « Et lorsque notre projet se réalisera (le
projet de Dieu), et que la bouillante chaudière de la
profondeur commencera à déborder, fais entrer deux
couples de chaque espèce d'animaux^ etc., » dialogue de Dieu
et de Noé avant le déluge.

Ou encore : « Notre parti était donc pris (le parti de

Dieu); et la chaudière bouillante (de la profondeur)
commença (sur notre ordre) à déborder. » L'expression du texte
signifie proprement le fourneau, le four; mais la suite montre

qu'il faut l'entendre ici dans un sens qu'elle a fréquemment

: la terre s'entr'ouvrant vomit des eaux. C'est l'avis
de Boysen, qu'Ullmann confirme par une note (p. 178) ;

« L'eau du déluge était censée bouillante, voilà tout ce

que cela veut dire. » Cette opinion est partagée par les

rabbins (cf. Tr. Sanhédrin, f. 108), et Lenormant (Orig.,
i, 421, ad. not.) veut reconnaître «un écho des fables,

populaires dans tous les pays sémitiques, sur le gouffre
d'Hierapolis (v. ante) et sou rôle dans le déluge, dans les

expressions énigmatiques du Qorân sur le four, tannour,
qui se mit à bouillonner et à regorger d'eau se répandant
tout autour, quand commença le déluge. On sait, ajoute-
t-il, que ce tannour a été l'occasion des plus bizarres
imaginations des commentateurs musulmans, qui avaient
perdu la tradition de l'histoire à laquelle le Prophète
faisait ainsi allusion. » Quelques Perses, élèves peut-être de

Serduscht ou de Zoroastre, se sont livrés à des spécula-



— 360 —

tions analogues et assez concordantes sur ce four ou cette
chaudière et l'endroit où elle se trouvait.1 Wahl comprend
le mot à mot de ce passage : la chaudière d'eau chaude

commença à déborder (de même dans la 23e soure), ce qu'il
rend par : « les abîmes ignés souterrains (les volcans)
envoyèrent les eaux souterraines inonder la surface du sol. »

Plus loin, nous allons voir textuellement que les eaux du

déluge furent absorbées dans le sein de la terre. C'est
absolument les Anunnaki et cela rappelle le passage de

Philon.
« Alors retentit la parole (le commandement de Dieu):

Terre engloutis ton eau! et toi, ciel, arrête (tes pluies)! Le
flot baissa, et l'arche se reposa sur la montagne de

Dschudi. » Les fentes ouvertes par le mouvement ondulatoire

dans la croûte superficielle du sol alluvial ont absorbé
de nouveau les flots limoneux qu'elles avaient projetés et
l'arche a pris terre aux flancs de l'Ararat musulman (dans
les monts Gordyéens, v. ante). Wahl et Ulimann sont d'avis

que le mont Dschûdi n'est autre que l'Ararat de la
Bible. Nous examinerons plus loin, et pour tous les textes
à la fois, si l'abordage sur la montagne implique
nécessairement l'idée de son sommet.2

Liv, 11. Nous ouvrîmes les portes du ciel'avec l'eau
tombant en torrents.

12. Nous fendîmes la terre, en fontaines, et l'eau du ciel

se réunit à l'eau des sources, d'après l'arrêt fixé d'avance.
13. Nous le (Noé) portâmes dans un vaisseau fait de

planches et de clous.

C'est,-à peu près comme dans la Genèse, le dualisme
fondamental des eaux d'en-haut et des eaux d'en-bas :

1 Th. Hyde, De Ret. Pers.. Ch. x, éd. Oxonii, 1700, p. 171 :

Henrg Lord's Account of the Retig. of the Perseas, p. 9 ; Wahl,
p. 174, ad. not.

2 Chap. vi. Critique de M. l'abbé de Foville.



— 361 —

les pluies et les eaux souterraines. Ici, il n'y a pas de

doute possible, les fontes abyssi sont bien les sources, les

eaux souterraines, même si on suppose ce passage inspiré

par la conception sémitique de l'océan intérieur nourrissant

les sources de la surface. C'est à dire que nous
retrouvons textuellement les Anunnaki chaldéens, avec le

caractère sismique de leur action.
Outre les passages cités, relatifs au processus de l'inondation

diluvienne, ou tout au moins inspirés par quelque
réminiscence de cette catastrophe, le Coran contient encore
plusieurs endroits où il est permis de voir des échos des

circonstances accessoires du cataclysme, et qui présentent
avec le récit cunéiforme les ressemblances les plus curieuses.

Tel est d'abord xxin, 103 : « Lorseque la trompette

sonnera, oh alors il n'y aura pas de liens de parenté entre

eux, les liens de parenté n'existeront plus. On ne se fera
plus de demandes réciproques. » C'est-à-dire que chacun

sera tellement préoccupé de son propre sort, et tellement
saisi de stupeur, qu'il ne songera plus aux autres. Alors
même que cette prédiction s'appliquerait immédiatement
au jugement dernier, il est impossible de méconnaître son
étroite ressemblance avec le passage du texte cunéiforme :

Col. m, 4. « Le frère ne s'occupe plus de son frère, les

hommes ne s'inequiètent plus les uns des autres, » et avec

plus d'un récit de séismes contemporains (v. ante, p. 199).

Il ne faut pas oublier, d'ailleurs, que la conception théologique

de l'avenir est intimement liée à l'expérience historique

du passé. On a, dans le même genre :

Lxx, 8. « Le jour où le ciel sera comme l'airain fondu,
9. Où les montagnes seront comme des flocons de laine

teinte de rouge,
19. Et où l'ami ne questionnera pas son ami. »

Tel est encore lxxi. 10 et 11, qui rappelle à s'y
méprendre le mensonge conseillé par Ea, pour plonger les

Surippakites dans une sécurité trompeuse :



— 362 —

Lxxi. 10. J? fera pleuvoir du ciel des pluies abondantes.

11. Il accroîtra vos richesses et le nombre de vos fils ; il
vous donnera des jardins, il vous donnera des cours d'eau.

Le texte cunéiforme disait de même :

31. Iau prit la parole et lui dit; il s'adressa à son serviteur,

moi :

32. Voici la réponse que tu leur feras :

33. « Parce que Bel me hait,
34. je ne resterai pas dans votre ville, je ne poserai pas

ma tête sur le territoire de Bel ;

35. je descendrai vers la mer et je demeurerai près d'Iau,
mon seigneur.

36. Il vous remplira de toutes sortes de biens,
37. [de troupeaux], d'oiseaux, d'une quantité de poissons,
38. [ ] de moisson [, ...]
40, Un soir il fera pleuvoir sur vous une pluie lourde. »

Telle aussi la folie imputée à Hua par les Adites (xi,
57), qui rappelle l'ironie excitée par la construction de

l'arche en même temps que la maladie d'Izbubar. Les

prophètes accusés d'être possédés par un démon (Coran,
passim) rappelle aussi Izdubar rencontrant les hommes-

scorpions, et d'autres passages analogues du texte
cunéiforme.

Telle encore la puissance attribuée à Dieu sur les bêtes

fauves, faisant pendant à la victoire d'Izdubar sur les lions

(sculpt, de Khorsabad, Smith, Chald. Gen, p. 168), et

plusieurs autres textes. Sur l'autochtonie alliée à l'idée
d'un Dieu unique, voyez le curieux passage xi, 64, qui
rappelle Gen. i, 20-24 et n, 7.

A titre de réminiscences dans le genre de celles qui
inspirèrent le psaume « In exitu » et d'autres passages,
citons :

L, 4. Nous savons combien la terre en a déjà dévoré ;

nous avons un livre que nous avons conservé, et qui en

instruit.



— 363 —

Lxix, 14. Lorsque la terre et les montagnes seront
emportés dans les airs, et l'une comme les autres broyées d'un
seul broiement,

15. Ce jour-là l'événement aura lieu.
16. Le ciel se fendra ce jour-là en deux pièces.

Et Lxxi, 25. En punition de leurs péchés, ils ont été noyés
et puis précipités dans le feu, où on retrouve, toujours
pour les raisons que nous avons dites, l'action combinée

ou alternative des deux éléments principaux.
En résumé, le Coran est très explicite; il indique

formellement deux causes d'inondation : la pluie et les eaux
souterraines qui font conclure au caractère sismique ; il ne

dit pas un mot de la mer. Ses données sont donc très
favorables à la théorie sismique, mais il ne faut ni s'en étonner
ni leur attribuer une trop grande valeur probante, attendu

qu'elles portent le cachet le plus authentique d'échos
empruntés au dehors, bien que probablement à la source
originale. —

Abulfeda,1 d'après le Kamil d'Ibn-el-Athir, dit que les

mages (de Babylone) n'ont pas connaissance du déluge,
sauf une partie d'entre eux qui y croient. Ceux-ci admettent

que la catastrophe se produisit dans la contrée de

Babel et ne s'étendit qu'aux districts avoisinants. D'après

eux, elle n'eût pas atteint le pays habité par les descendants

de Hajumart, situé à l'orient (de Babel, c'est-à-dire
au nord de la Suziane, dans la chaîne du Puscht-i-Kûh).
De même, ajoute-t-il, les peuples orientaux, Indiens, Perses

et Chinois, ignorent le déluge. Seul, un groupe de Persans

en a connaissance et c'est pour affirmer qu'il ne fut pas

' Mort en 1331, Historia anivislamiea, éd. Fleischer, Leipzig,
1831, p. 16.



— 364 —

général et n'atteignit pas YAkabat Holwan} Cette dernière
donnée est précieuse, car si le flot n'atteignit pas ce col
du Zagros, c'est que l'inondation ne franchit pas les limites
naturelles de la Mésopotamie. De même, il ne saurait plus
être question alors d'abordage sur un des sommets voisins.
Nos inductions, d'autre part, sont donc confirmées par un
texte formel. Après avoir affirmé ainsi la non-universalité
géographique du déluge, l'auteur proclame, par contre,
qu'une chose reste certaine, à savoir que tous les peuples
de la terre descendent de Noé. C'est l'universalité
ethnographique.

Dans un passage précédent, Abulfeda donne une comte
description du déluge, en relation avec le Coran (71esoure,
v. 22-24). Parlant de la montagne él-Dschudi, où, d'après
s. 11, v. 46, l'arche s'arrêta, i! dit qu'elle appartient au

pays de Mosul (au nord et en amont de la Mésopotamie).
De même Reidhuni, dans son commentaire sur le Coran,2

s'exprime comme suit : « Le Dschûdî est une montagne
près de Mosul ; mais on dit aussi qu'il est situé en Syrie,
et d'autres encore le placent près d'Amid. *s On est conduit

tout naturellement à voir dans ces localisations
différentes, jointes à celles dont nous avons déjà parlé, le

processus habituel de l'adaptation locale d'une tradition étrangère.

On y a vu plus que cela. Des interprètes4 ont voulu

y reconnaître deux courants d'idées distincts : le courant

1 Passe montagneuse, près de la ville de Holwan, sur la frontière

entre la Mésopotamie et, la, Perse. A un autre endroit, Abulfeda

désigne Holwan comme la dernière ville de l'Iràg, quand on

gravit les régions montagneuses de la frontière. Holwan serait à

cinq jours de voyage de Bagdad.
2 Ed. Fleischer, 1846.
3 Nom arabe de Diarbekr.
4 Prof. Ryssel, de Zurich, à l'obligeance duquel nous devons cet

extrait d'Abulfeda.



— 365 —

qui considère le déluge comme une catastrophe locale et
celui qui en fait un événement universel. A la première
idée se rattacherait la fixation de l'Ararat près de Mosul,
immédiatement au nord de l'Irag inondé et sur le fleuve

qui passe à Bagdad. A la seconde répondraient les topiques
plus éloignés et par cela même plus fabuleux de la Syrie,
de Diarbekr et de l'Ararat arménien.

Ailleurs, la montagne diluvienne recule encore plus loin
vers l'ouest. Dans sa Géographie,1 Abulfeda, comme
Isthakhri,2 transportent ce nom d'cl-Djudi, avec la tradition

de l'arche, à la montagne qui domine Nisibe, sur
l'Euphrate, le Masion des classiques.3 Les documents

syriaques donnent à ce nom la forme Maschê ou Maschî'f
Lenormant pense que c'est foncièrement le même que
celui du Masis (ou Massis) arménien, bien que les deux

montagnes ne doivent cependant pas être confondues/'
Strabon donne le Masion comme faisant partie des monts

Gordiens, ce qui rattache sa version à celle de Bérose.

Enfin, il y a des légendes populaires musulmanes qui font
débarquer Noé à Kufah,6 sur le bras occidental de

l'Euphrate ; mais, chose curieuse et qui mériterait d'être notée,
si cette indication n'était pas tout à fait isolée, ce qu'on
place le plus habituellement à Kufah, c'est le lieu
d'embarquement et le point de départ.7 Cela n'a, du reste,
aucune valeur comme indice de tradition ancienne, pas plus

1 Géogr., p, 69 s. : Tab. Mesop. p. xxvr, in Lenormant, Orig.,
it, 11.

2 P. 44, Ibidem.
3 Strab., xi, 541 : xvi, 285; Ptol., v. 18. 2.
4 Assemani, Bibl. orient., n, 110: m, 1, 498: Michaelis, Spirit,

geogr. Hebt: extet:, il, 141.
5 Comme le fait Michaelis.
ß Niebuhr, Reiseberichte, il, 261.
' D'Herbelot, Bibl. orient., ait. Nouh.



— 366 —

que le dire de Joscph-ben-Goryon (vi, 96) qui place l'Ararat

biblique au nord de l'Arménie, vers le pays des Alains
et des Scythes, c'est-à-dire dans le Caucase, ou que celui
des Samaritains qui le transportent dans l'île de Serandib

ou de Ceylan1 où furent localisées, dans les bas temps,
plusieurs scènes des premiers chapitres de la Genèse Malgré

tout, cependant, il est utile de noter les légendes
musulmanes relatives aux faits et aux personnages des

époques bibliques primitives. Nous avons eu déjà l'occasion
de nous apercevoir que tout n'y provient pas de sources

juives ou chrétiennes, et nous sommes d'accord avec
Lenormant pour y voir des débris parfaitement caractérisés
de mythes babyloniens ayant pénétré par infiltration
directe jusqu'en Arabie. C'est le cas, incontestablement, pour
les données qui ont servi de base au récit diluvien du

Coran, beaucoup plus rapproché du poème cunéiforme que
de la Genèse, et Stan. Guyard2 a eu la bonne fortune de

retrouver un écho de la rencontre d'Izdubar et de Hasis-

Adra, telle qu'elle est racontée par le texte cunéiforme,
dans la légende musulmane d'Alexandre-le-Grand, ainsi

que dans l'histoire coranique de Moïse et du prophète
Khidhr. Dans le Coran (xvin, 59-81), Moïse dit à son ser
viteur : « Je ne cesserai pas de marcher jusqu'à ce que je
sois parvenu au confluent des deux fleuves. » Arrivé là,
Moïse trouve un homme avec lequel il a diverses aventures

et que les commentateurs arabes identifient à Khidhr.
Or, ce Khidhr est précisément le prophète immortel que
la légende d'Alexandre nous montre conduisant le héros à

la « source de l'eau de vie. » L'analogie est frappante ;

elle le devient plus encore, si on admet, avec Lenormant,
que le nom Khidhr s.oit une forme contractée du grec

1 Tuch, Comment, ab. Gen., 2" éd., p. 135.
'- Revue de l'histoire des reliyions, 1880, p. 344.



— 367 —

Xisuthros ou de l'original babylonien Hasis-Adra parvenu
directement aux Arabes sans passer par le Grec.1 Aux

analogies linguistiques s'ajoutent les ressemblances
personnelles fournies par la légende. Clermond-Ganneau, dans

son mémoire sur Hoius et St-Gcorges, a étudié d'une

façon complète les légendes musulmanes relatives à Khidhr.2
Elles en font une sorte de génie marin qu'il rapproche de

Glaucos, khidhr ayant en arabe le même sens que glaucos
en grec. Khidhr (ou le Khidhr) est le gardien des mers, le

protecteur des navigateurs et en même temps le plus
savant des êtres. Voilà qui rappelle étrangement « Eâ, le
dieu de la sagesse insondable, le dieu de la mer » du texte
cunéiforme. Enfin, ce qui est bien significatif aussi, le

Khidhr est assimilé, d'une part, à St-Georges qu'on représente

toujours teirassant un monstre marin, d'autre part,
et cela depuis une époque fort ancienne, au prophète Elie,
parce que celui-ci a été enlevé vivant au ciel, comme le

juste sauvé du déluge dans la tradition chaldéenne. Lenormant

a parfaitement raison de penser que tout cela
découle naturellement et manifestement des données
traditionnelles qui avaient cours sur le personnage de Hasis-
Adra. Nous avons vu sa légende implantée à Hierapolis,
et il est probable qu'elle s'était popularisée dans toute la

Syrie et la Palestine, peut-être jusqu'en Arabie.
Une fois convertis à l'islamisme, les ;Persans, adoptant

la tradition diluvienne, voulurent la localiser près d'eux,
conformément à l'esprit général des légendes populaires.
En conséquence, ils prirent pour Ararat local le mont
Elvend, au-dessus de Hamadan, l'antique Ecbatane.3 Au
même titre, les Afghans prirent leur mont Kouner ou

1 Lenormant, op. cit., p. 13.
2 Revue archéologique, nouv. sér., xxxn, 388-397.
3 Hitter, Erdkunde Asiens, vi, 92-95.



368

Nourghil,1 les Boukhares leur Nourah-dagh.2 Lenormant
croit que ces localisations ont été inspirées par de vieilles
traditions indigènes; il nous semble beaucoup plus simple
et plus naturel d'admettre, ici comme partout ailleurs, le

procédé bien connu de l'adaptation locale en vertu duquel
une tradition de montagne se fixe tout naturellement au

sommet le plus caractéristique du pays qui la reçoit. C'est

peut-être un peu moins clair pour le pic de Demavend ;

en effet, le désert qui s'étend au pied de cette montagne
porte le nom de Naubendan qui offre une singulière
analogie avec celui de Naubendhanam, « attache du navire »,
donné au pic de l'Himalaya où Manou Vâivasvata attache

son navire dans la tradition indienne du déluge.8 Lenormant

pense avec Obry4 que le pic de Demavend a dû
recevoir une appellation iranienne correspondant au nom
indien, d'où sera provenue celle de Naubendan. C'est-à-dire

que, dans les deux cas, l'adaptation de la tradition
diluvienne à la montagne en question lui aura fait donner un

nom rappelant « l'attache du navire. » Voilà une explication

fort simple, d'accord avec les enseignements généraux
de la mythologie comparée, qui rend compte des faits
sans obliger à supposer de « vieilles traditions indigènes »

dont il n'y a pas trace d'autre part. On explique ainsi
parfaitement le fait, invoqué par Lenormant eu preuve de son

système, à savoir que le pic en question est le plus élevé

du système de l'Elbourz ou Albordj, c'est-à-dire du Harâ-
Beresaiti de la Médie rhagienne, et que, ainsi que l'a
remarqué Frantz Delitzsch,5 ce nom d'Elbourz est évidem-

1 A. Burnes, Travels in Bokhara, i, 117.
2 Meyendorff, Vogage d'Orenbourg à Bottkhara, trad. Jaubert,

p. 97, 149 et suiv.
3 Wilford, Asiatic researches, vi, 522 : Vigne, Travels in

Kashinere, i, 227.
4 Du berceau de l'espèce humaine, p. 10.
5 Die Genesis ausgelegt, 4e éd. (1872), p. 545.



— 369 —

ment celui que le Livre des jubilés (vu et x) et S. Epi-
phane1 ont eu en vue et ont altéré quand ils ont appelé
Loubar la montagne où s'arrêta l'arche de Noé. Lenormant
déclare hésiter d'autant moins à admettre ceci qu'il a établi

ailleurs,2 que l'Elbourz est déjà désigné dans les

inscriptions assyriennes sous le nom d'Allabria, preuve de

ce que, dès une haute antiquité, la prononciation médique
locale donnait à son appellation de Hara-Barzat
(correspondant perse du zend Hara-Berezaiti) la forme Hala-
Barzat. L'élision analogue de la fin du nom original dans

kllabria et dans Loubar serait de nature, dit-il, à faire
croire que c'est par l'intermédiaire des Assyriens que les

Juifs et les Syriens eurent d'abord connaissance du grand
pic du sud de la Caspienne et des récits qui le rattachaient
au déluge. —

En quittant le groupe des souvenirs antéroasiatiques,
que nous venons de trouver si favorables à notre thèse, il
convient de se rappeler, pour éviter toute conclusion
exagérée, que la tradition mésopotamienne, sous une forme
ou sous une autre, représente incontestablement la source
de toutes les autres traditions diluviennes. L'origine
mésopotamienne de plusieurs groupes sémitiques antéroasiatiques

(et en particulier du peuple hébreu qui en avait
conscience), sortis des plaines de l'Euphrate par une série

d'émigrations dont celle des Térahites ne fut qu'un terme,
et l'empreinte nettement chaldéenne qu'a gardé dans tous
ces récits le processus de la catastrophe, nous avertissent
suffisamment qu'il faut regarder le bas Euphrate non-seulement

comme la patrie d'origine de la tradition diluvienne,
mais encore comme le théâtre de l'événement lui-même.

1 Adv. haeres., i, 4.
2 Lettres assyriologiques, i, 36.

24



— 370 —

Ces deux choses sont, du reste, inséparables par essence,
tant qu'on n'a pas affaire à un récit entièrement mythique.
Chaque fois que nous rencontrerons dans le monde ancien,
une tradition diluvienne ressemblant de près à la tradition
chaldéenne, nous devrons admettre qu'elle dérive, sinon

immédiatement, du moins par des intermédiaires anciens

ou récents, du cycle traditionnel mésopotamien. En outre,
il sera facile de prévoir que, dans sa migration d'un peuple
chez un autre, cette tradition aura eu à subir une foule
de modifications pour s'adapter aux religions et aux
milieux différents qui la recevaient. Il ne sera donc pas
légitime de s'appuyer, comme l'a fait Diestel (Die Sintfluth u.
die Flutsagen des Alterthums, 1871 et 1876), sur ces
variations inévitables pour nier certaines relations originelles
incontestables par elles-mêmes.

Pareillement, il ne sera pas permis de traiter les
différentes traditions dérivées comme si elles étaient originelles
et de considérer la certitude d'une théorie donnée (comme
celle qui nous occupe, en particulier) comme une somme
de preuves dans laquelle chaque tradition favorable
représenterait un terme individuel et indépendant. Une somme
de ce genre irait croissant avec le nombre des traditions
invoquées. Or, il n'en est pas ainsi, car, évidemment, les

souvenirs émanés d'une source commune font double

emploi entre eux. Est-ce à dire qu'il soit inutile d'invoquer,

comme nous venons de le faire, toutes les traditions
qui, aujourd'hui, sont différentes, bien que ne l'ayant
probablement pas toujours été? Nullement, car il est possible

que certaines de ces traditions découlent de formes aujourd'hui

peidues de la tradition mère. En les recueillant, nous
faisons donc tout ce qui reste possible pour capter la

source traditionnelle qui nous intéresse dans tous les
courants divers qui la constituaient à l'origine. Or, il n'est

pas nécessaire d'insister sur la haute importance critique
de ce captage total.



— 371 —

En somme, ce chapitre nous conduit à un résultat aussi

important qu'inattendu : La notion sismique du déluge
existait dans les traditions antéroasiatiques, moins nette
assurément que dans le texte cunéiforme, mais plus nette
(dans la tradition hébraïque surtout) qu'elle ne se révèle
dans la Genèse. Cela tient-il à ce que la Bible, conformément

à son plan général, ne présente, ici comme ailleurs,
qu'un résumé des traditions en cours dans le milieu d'où
elle émane ; ou bien est-ce que, à côté du courant capté
dans le Livre Saint, il y avait d'autres flots traditionnels,
émanés aussi de la tradition chaldéenne, mais demeurés

plus fidèles à celles-ci Pour le milieu chaldéen, les textes
retrouvés depuis mettent hors de doute la seconde
hypothèse, parfaitement conciliable, d'ailleurs, avec la première
qui est d'une tout autre nature. Pour le milieu hébraïque
et les autres milieux ethniques de l'Asie antérieure, la
seconde hypothèse devient aussi très probable quand on
réfléchit à la facilité avec laquelle les traditions orales
filtrent d'un peuple à un autre, pour peu qu'il y ait entre
eux des relations quelque peu suivies, ce filtrage étant
toujours et nécessairement accompagné de déformation
adaptative. Pour les traditions écrites, c'est autre chose :

Par le fait de leur inscription, elles ont presque toujours
pris place dans le corps des doctrines religieuses, et on sait
avec quelle difficulté un peuple livre ses dogmes.

Quoiqu'il en soit, un fait est désormais acquis, c'est que
les peuples antéroasiatiques (les seuls, nous le savons, qui
aient des traditions réellement diluviennes) avaient gardé
du déluge des souvenirs qui, interprétés à la lumière de

notre science moderne, en font incontestablement l'inondation

sismique que nous retracions avec Suess dans notre
premier chapitre. On nous objectera peut-être que les

souvenirs positifs, et à plus forte raison les simples
réminiscences, que nous avons cru trouver dans les traditions



— 372 —

sont souvent illusoires, que nous ne les y avons vus qu'à
travers notre opinion préconçue, et que par conséquent il
n'était pas permis de les faire valoir en faveur de notre
thèse. Ainsi formulé, le reproche serait sévère et certainement

exagéré. Mais, nous en convenons volontiers, une
recherche comme celle-ci présente un écueil, c'est le danger

de tomber dans la subtilité ou, comme on dit
vulgairement, de tirer les choses par les cheveux. Cet écueil,
l'avons-nous toujours évité C'a été notre souci constant,
néanmoins admettons que plus d'une fois nous nous soyons
trompé. Sacrifions généreusement au lecteur tel ou tel
rapprochement (variable d'ailleurs avec le jugement de

chacun) qu'il pourra trouver par trop subtil. Il en restera
toujours un bon nombre, et des plus curieux, qu'on ne

pourra pas écarter. Par-dessus tout, demeurera, avec son

immense importance suggestive, ce fait capital que toutes
les traditions réellement diluviennes ont conservé sur ce

cataclysme des données impossibles à interpréter en dehors
de l'hypothèse sismique. De ce nombre sont avant tout la

position du point d'arrivée de l'arche en amont de son

point de départ et le rôle prédominant assigné aux eaux
d'en bas (mer et eaux souterraines). Cette unanimité sur
les points principaux du débat est incontestable. Elle relègue

au second plan la solution des points de détail.
Pour ce qui est des simples réminiscences du déluge

sismique que nous avons cru retrouver soit dans les récits
même de la catastrophe soit dans d'autres traditions, nous
devrions peut-être y ajouter peu d'importance? C'est
tout le contraire. Sans chercher dans les vieilles traditions
une rigueur de logique à laquelle elles ne sauraient
prétendre, ni le reflet de connaissances scientifiques qui
n'étaient pas de leur temps, ce qui serait une faute grave
contre la critique, il ne faut pas oublier, cependant, et on
ne saurait assez le répéter, que les conceptions religieuses



— 373 —

des peuples primitifs sont influencées dans une immense

mesure par l'expérience historique que ces peuples ont
amassée. Pour les conceptions cosmogoniques surtout,
l'expérience des phénomènes naturels est un élément, tour à

tour constitutif ou déterminant, de la plus haute importance.

Tous les mythologues seront de notre avis et, d'accord

avec eux, nous pourrons dire ; Si un peuple a, dans

ces conceptions religieuses en général, et en particulier
dans son système cosmologique, des idées qui fassent une
allusion manifeste aux phénomènes sismiques, par exemple,
c'est que ce peuple a été témoin de manifestations de ce

genre. Lors donc que nous trouvons, comme c'est le cas,
dans les traditions ou les conceptions originales des peuples
antéroasiatiques des réminiscences non équivoques de

phénomènes sismiques, et que ces réminiscences sont liées de

la façon la plus intime à l'ensemble de ces conceptions,
nous avons le droit de prétendre que ces peuples ont été

témoins de phénomènes de ce genre ayant réagi puissamment

sur leur développement historique puisqu'ils ont à

ce point impressionné leur mémoire. Les « réminiscences »

constituent donc, à côté des « souvenirs positifs, » une
catégorie importante d'arguments ; on ne saurait leur
vouer trop d'attention.

Or, nous disions, en commençant ce chapitre,1 que, si la
théorie sismique doit être la véritable explication géologique

du déluge, il faut avant tout qu'elle puisse s'appliquer

à l'ensemble des récits par lesquels seuls nous
connaissons cet événement. Partant de là, nous avons pris
successivement chacune des traditions que la critique
scientifique moderne considère comme réellement diluviennes

et aborigènes, nous y avons joint l'une ou l'autre tradition

importée, intéressante pour les motifs que nous avons

1 Page 260.



— 374 —

dits, et nous avons passé la théorie sismique au crible de

chacune de ces traditions. Le résultat de cette épreuve a

été décisif : La théorie sismique, qui cadrait déjà si bien

avec le récit cunéiforme et avec la Genèse, s'applique encore

parfaitement aux autres textes. Non seulement elle rend
compte, aussi bien qu'une autre théorie, de l'ensemble des

données de ces textes, mais il en est, parmi ces données, qui
sont inexplicables en dehors de cette théorie et répugnent à

toute autre. Rappelons enfin cque les données concluant
d'une manière exclusive au caractère sismique de l'événement

sont à la fois les plus nombreuses, les plus importantes
en elles-mêmes et les moins équivoques des textes.1 —

1 Pour compléter ce chapitre, notons les passages suivants du
Livre d'Hénoch. puisés dans les fragments grecs de cet ouvrage
découverts à Akhmim (Haute-Egypte), publiés et traduits par
Adolphe Lods (Paris, 1892). La version éthiopienne est le seul

document qui nous ait conservé le livre d'Hénoch en son entier.
Elle est et restera jusqu'à nouvel ordre notre source principale pour
la connaissance de cet apocryphe. C'est elle que nous avons suivie
dans le corps do ce chapitre : toutefois les fragments du nouveau
texte, découvert par M. U. Bouriant, directeur de la mission archéologique

au Caire, appelé par lui texte de Gizèh et publié d'abord
dans les Mémoires de la Mission archéologique française au
Caire, vol. ix. fasc. 1", complétant l'ancien sur plus d'un point,
au moins à notre point de vue, méritent un court examen :

1, 5 Tous les bouts de la terre seront ébranlés. Et un grand
tremblement et (une grantle) crainte les saisiront jus-

6 qu'aux extrémités de la terre. Et les liantes montagnes
seront ébranlées et tomberont el se dissoudront ; et les
collines élevées seront abaissées, de sorte que tes montagnes
s'écouleront; et elles fondront, comme lei cire devant te

7 feu, clans la flamme. Et la terre sera fendue, déchirée par
une crevasse : et tout ce qui est sur la terre périra ; et un
jugement sera (exercé) contre tous.

Réminiscence des tremblements de terre, des projections ignées

qui les accompagnent et de la fissuration préalable du sol. Ce

tableau s'applique soit au déluge, soit à un jugement de Dieu en



— 375 —

général (Cf. 90, 18 : 56, 8). Avec notre théorie des réminiscences,
ce passage est également intéressant dans les deux hypothèses.

9, 9 Et les femmes ont mis au monde des Titans, par lesquels
tonte la terre a été remplie de sang et d'iniquité.

Titânas, des Titans. Ce nom d'origine mythologique, peut avoir
été introduit par le traducteur: les LXX s'en servent quelquefois
pour rendre l'hébreu Rejatm, 2 Sam. 5,18, 22; cf. 23,13 (Incert.);
Judit 16, 6. Le traducteur ayant reconnu ici la légende très générale

des Titans, au lieu de l'expression vague : « Lie-les, » dit
plus clairement : « Lie-les sous les collines de la terre » (10, 12),

ce qui fait ressortir le caractère montagneux des esprits en question
et les rapproche encore davantage des Anûnnas. En tout cas, le
parallèle est formel entre ces Titans et les Nephilim de Gen. vi,
ce qui ramène le tout dans le cadre des conceptions mythologiques
générales.
10, 1 Alors le Très-Haut, le grant/ Saint, prit la parole t't ce

sujet, et il parla et dit, en envoyant Ismaël auflls de Lè-
2 mccli : « Dis-lui en mon nom : « Cadie-toi », et révèle-lui

la fin imminente, (dis-lui) que la terre entière est perdue
et qu'il va se produire une inondation de. toute la terre et

qu'elle anéantira lout ce qui s'y trouve. »

Prédiction du déluge. Rien de nouveau, sauf l'omnis terra dont
on sait que penser dans la littérature biblique.
10, 4 Et t't Raphaël il /lit : « Lie A saêlpieds et mains et le jette

dans les ténèbres. Et ouvre le (sol du) désert qui est dans
5 le Dadouël et précipite-le là. Et mets sous lui des pierres

âpres et aiguës, et couvre-le de ténèbres, et qu'il liabite là
aux siècles ides siècles), (et) bouche ses yeux, et qu'il ne

6 voie point la lumière. Et au jour du grand jugement il
sera emmené dans la fournaise. »

Azaël doit être lié pieds et mains (AS kersi kai posi, ordre plus
ordinaire 88, 1. 3 : cf. pourtant Mt, 22, 13), dans l'obscurité (cf.
92, 5 ; 94, 9 ; 103, 8), dans un désert : le désert est le séjour principal

des démons (cf. Weber, p. 245: LXX Es. 13, 21: 34, 13.14),
mais tout spécialement d'Azaël (Lév. 16, 10. 22). Ce désert porte
le nom significatif de Doudaèl, Doudà El, chaudière de Dieu,
p. xxxn. ce qui le rapproche du Tannour arabe.

Raphael doit ouvrir le désert, c'est-à-dire faire en sorte qu'il se

fende, qu'il ouvre la bouche, pour engloutir le coupable, de même

que la terre a plus tard englouti Koré, Dathan et Abiram (Nomb.



— 376 —

16, 30. 32). Ces réminiscences sont pour nous d'une grande valeur
inductive.

14, 5. Et l'on a dit de vous lier dans les liens cle. la terre pour
tous les âges du monde

« Dans ou avec les liens de la terre, » c'est-à-dire la masse de

la terre surincombante servantde chaîne pour les retenir (10, 4. 5.

12), ou les écrasant comme l'imagination se figure qu'elle écrase les

morts. Cette expression hardie et imagée, d'une grande valeur pour
nous, a été simplifiée dans la version éthiopienne en cette autre plus
simple, plus compréhensible, mais absolument plate : « dans la

terre, » c'est-à-dire même sur terre.

17,1 Et m'ayant pris, ils m'emmenèrent en un certain lieu
dont les habitants deviennent semb/ab/cs à un feu ardent
et, lorsqu'ils te veulent, apparaissent comme des hommes.

D'après Dillmann, ces êtres qui apparaissent à volonté comme
du feu ou comme des hommes seraient des feux follets ou mieux
des « apparitions ignées dans l'air. » Mais nous demanderons à

notre tour : qu'est-ce que ces apparitions ignées Et on conviendra
que, des différentes explications qu'on en peut donner, la plus
vrsisemblabie est encore de les identifier aux lueurs et aux flammes
sismiques précédemment décrites. Elles seules partagent avec les

aurores boréales, rares dans les régions tempérées, la faculté
d'illuminer réellement le ciel.

17, 5. Et nous allâmes jusqu'à un fleuve de jeu oit le feu
descend en courant comme de l'eau et s'écoule dans la Grande mer
de l'Occident. 6. Je vis les grandes rivières ; et je parvins
jusqu'au grand fleuve et jusqu'aux grandes ténèbres ; et j'allai (dans
les lieux) où ne marche nulle chair.

Dans les fleuves fabuleux dont il est question dans ces deux
versets, il faut reconnaître, avec Dillmann et Schodde, les fleuves

que la légende grecque, d'accord avec d'autres mythologies (voy.
le « gardien des eaux » dans la descente dTstar aux enfers),
plaçait dans le Hadès. Partant du même point de vue, le fleuve
de feu. oit le fleuve se précipite (vers, éthiop. : coule, c'est-à-dire
s'écoule) comme de l'eau, serait le Pyriphlégéthon (Od., x,
513) que l'auteur, se séparant en cela de la légende homérique,
fait déboucher dans la grande mer de l'Ouest, l'une de celles

qui formaient la ceinture du disque terrestre et que Pindare
appelle (Pyth., iv, 447) les mers de l'Océan (cf. Orph., Argonaut.,
1080). L'auteur, dit Lods, ne pensait sans doute pas à ce que les

Hébreux appelaient la Grande Mer ou la mer de l'Ouest, à la



377

Méditerranée, trop bien connue de son temps. Cette opinion est

admissible, mais à la base de toutes les conceptions de ce genre,
nous rechercherions un phénomène naturel qui ait pu les

inspirer. Ici, on pourrait peut-être penser aux éruptions basaltiques
du Hauran, du Djolan, ou de l'un des massifs voisins, qui ont
fort bien pu se prolonger dans les temps anthropiques, et dont
les coulées eussent fourni la base du tableau précité. Peut-être
même y a-t-il ici un souvenir des venues asphaltiques de la Mer
Morte. Peut-être enfin un écho des éruptions sismiques de la
Chaldée.

17, 7. Je vis les vents de tempêtes de l'hiver et la façon dont se

déverse l'abîme (origine) de toutes les eaux. 8. Je vis l'embouchure
de tous les fleuves de la terre et l'orifice de l'abîme,

La fin du v. 7 est authentiquement hébraïque : l'abîme, c'est la
masse (Gen. 1, 9) des eaux inférieures (au firmament), sur laquelle
repose la terre (Ps. 24, 2 ; 136, 6 ; etc.), et d'où provient toute l'eau

répandue à la surface de la terre (Prov. 3, 20 ; Am 5, 8 ; 9, 6),
celle des rivières (Gen. 49, 25 : Dt. 33, 13), celle de la mer (Prov.
8, 28 : Job 38, 16), peut-être celle des nuages (Job 36, 27-36).
Henoch voit la façon dont se déverse (pour ces divers usages) l'abîme
de toutes les eaux.

Cette conception hébraïque du teliôm, originaire de Chaldée

comme toute la cosmologie des Hébreux, prouve que les anciens
Térahites attachaient beaucoup plus d'importance aux eaux
inférieures qu'à celles d'en-haut. Ce point de vue, évidemment
expérimental, ne pouvait provenir que du fait que, sous leurs yeux,
les eaux d'en-bas se montraient jouant le rôle principal dans
les manifestations de l'élément liquide. Nous avons retrouvé
cette manière de voir dans plus d'une tradition (chap. v). Elle
prouve que, dans le récit diluvien de la Genèse, il faut, contrairement

à l'opinion vulgaire, donner le rôle principal, non aux
pluies, mais aux fontes abgssi, parallèles des Anunnaki. Ce sont
précisément ces fontes abyssi (Gen. vu, 11 ; vin, 2 ; Prov. vin,
28), qui sont désignés au v. 8 sous le nom de Vorifice de l'abîme.
Quant à l'embouchure de tous les fleuves, faut-il entendre par là
le point où ces fleuves prennent leur source, qui serait alors
précisément l'orifice de l'abîme Les deux membres du verset ne feraient
que se répéter, ce qui est fréquent dans les vieux récits. Ou bien,
l'auteur croyait-il que tous les fleuves ont la même embouchure,
au sens que nous donnons aujourd'hui à ce mot, c'est-à-dire qu'ils



— 378 —

se jettent tous au même endroit C'est peu probable ; on savait
fort bien le contraire et le déversement, des rivières n'était pas,
comme leur origine, un phénomène mystérieux qu'il fallût expliquer

par quelque conception soi-disant scientifique. S'il en était
ainsi, l'expression la bouche ties fleures, à la fin du récit cunéiforme,

perdrait toute valeur géographique. Il faudrait y voir cette

conception sémitique évidemment erronée, peut-être mythique, et

renoncer à l'employer à la détermination du topique du déluge.
Mais on vient de voir que c'est très improbable.

18, 6. Je passai et je vis un lien brûlant nuit et foui: oit (se

trouvaient) tes sept montagnes de pierres précieuses 9. Et je
eis un feu ardent.

Sept « montagnes » dans le feu, comme sept Anunnaki,
« génies des montagnes, » enfermés dans les abîmes ignés. Le
caractère défavorable des esprits souterrains a disparu ; au
contraire, ces « montagnes » (au sens fétichique) portent des pierres
précieuses et des minerais (celle du milieu était en pierre
/l'antimoine), de même que les « Bergmännlein » sont les gardiens
des monts métallifères et des trésors minéraux en général. A
mesure que l'humanité avance en âge, les terreurs folles que lui causait

la nature font place à un point de vue plus juste. On comprend
que ce monde est pour nous un trésor qu'il faut, savoir apprécier,
le don d'un Dieu de bonté et non pas un perpétuel guet-à-pens
tendu par des divinités aussi farouches que leurs adorateurs.

18, 11 Et je vis un grand gouffre pour les colonnes île fini qui (y)
descendaient ; et elles étaient démesurées en profondeur et

12 en hauteur. Et au-delà de ce gouffre je ris un lieu oit il
n'y avait ni firmament céleste au-dessus, ni terre appuyée
sur des fondements au-dessous, ni eau au-dessous de lui,

13 ni (un seul) oiseau ; mais c'était un lieu désert et terrible.
J'y ris sept étoiles semblables à Je grandes montagnes
embrasées. Comme je faisais ties questions à leur sujet,

14 l'ange dit ; « Ce lieu est la fin du ciel et tie la terre ; il sert
15 de'prison pour les astres et les puissances du ciel. Et quant

aux astres qui roulent dans le feu, ce son/ ceux qui ont
transgressé l'ordre flu Seigneur au commencement de leur
lerer (car le lieu qui est en dehors du ciel est ritte)parce

16 qu'ils ne sont pas sortis eu leurs temps ; et II s'est irrité
contre eux et les a liés jusqu'au moment de leur fin, file
celle) de leur péché, (à savoir) 10000 ans. »



379

19,1 Et Uriel me dit: « C'est ici que se tiendront les anges,
etc. n

Le v. 12 donne une description de l'Avcrne, conforme à la notion
générale de ce lieu. La version éthiopienne disait qu'il n'y avait
pas d'eau sur lui, c'est-à-dire à sa surface. Ici, nous avons au-
dessous de lui; c'est la conception hébraïque, qui divise le monde
en trois étages superposés : le firmament, la terre et les eaux
inférieures ou l'abîme (Cf. 17,7). Il est curieux, néanmoins, de retrouver

chez les Sémites cette conception de l'Averne classique, lieu
désert et aride, dérivant, comme on sait, du spectacle des
manifestations subvolcaniques des champs Phlégréens, il faut admettre

qu'une région en proie à des phénomènes du même genre (peut-
être le Hau ran) ieur aura suggéré une idée analogue, ou, si t'on ne
croit pas pouvoir en appeler aux phénomènes volcaniques dans
cette région pendant l'époque anthropique, on peut songer aux
effets accessoires des tremblements de terre (cf. ch n). En vertu
de la synthèse dont nous avons déjà parlé. l'Averne devient la

prison des anges déchus (19, 1), soit des étoiles ou des montagnes
au nombre de sept (18, 13 et 14) qui, liées jusqu'à la lin (18, 16),

rappellent nos sept Anunnaki. Cette synthèse, qui réunit les
phénomènes volcaniques, sismiques et orogéniques, est tellement dans
l'ordre des choses que la géologie moderne l'a conservée ou reprise,
faisant de ce groupe entier ce que nous appelons la dynamique
interne ou la météorologie endogène. 18, 16. Dix mille, avec le

sens grec: « un grand nombre indéterminé, » comme nous
disons « trente-six. »

20, 5. Michel, l'un des saints anges, est établi sur les bons
d'entre le peuple et sur l'abîme.

Sur les bons du peuple, c'est-à-dire soit (A) sur la meilleure
partie de l'humanité, le peuple juif (d'après Dan. 10, 21 ; 12, 1 et
toute la tradition ultérieure : Weber, p. 165 : soit sur la meilleure
partie du peuple juif, ceux à qui est réservé l'arbre de vie (24, 25) ;

soit, en vertu d'une réminiscence chaldéenne, sur les justes qui ne

méritaient pas les châtiments divins. En tout cas, l'ange qui veille
sur eux veille sur l'abîme (soit sur le gouffre de la Géhenne, destiné
à la mauvaise partie du peuple, soit sur les eaux inférieures), afin

que celui-ci ne puisse leur nuire. Or le Talmud (vide infra) dit :

Les maux que j'aifaits à la race île Noé, je ne les ai tirés que
de l'abîme. Rapprochant les deux idées, on retrouve le souvenir
d'une catastrophe inoubliable causée principalement, paraît-il,



— 380 —

par l'abîme, c'est-à-dire par les eaux inférieures : la mer et les

sources. C'est le déluge sismique.

21, 1. 2. Et je fis route jusqu'à la (matière) informe. Et là je
contemplai une chose effrayante : je ne vis ni ciel au-dessus
ni terre appuyée sur des fondements, mais un lieu informe

3 et terrible. Et j'y vis sept astres du ciel, qui y avaient été
liés et précipités, semblables à de grandes montagnes et

tout en feu.
Toujours ce lieu avernoïde, prison des sept esprits. Ce lieu est

étroit, puisqu'on y est lié, profond, puisqu'on y est précipité. Il
s'en dégage du feu ou des vapeurs enflammées. C'est l'image
parfaite d'une fente sismique (puisque le topique exclut l'hypothèse
volcanique) livrant passage aux produits internes. C'est plus net
encore dans le v. suivant :

21, 7. Et de léi je me rendis dans un autre lieu plus affreux que
celui-ci; et je vis des choses effrayantes; (il y avait) liï un grand
feu ardent et embrasé ; et cet endroit avait unefissure (qui allait)
jusqu'il l'abîme : elle était remplie de colonnes d'un grand feu,
qui descendaient ; je ne pus (eu) voir ni même en conjecturer
l'étendue ni la largeur,

Ici, il est expressément question d'une fissure qui va jusqu'à
l'abîme, c'est-à-dire jusqu'aux régions d'où on pressentait que
venaient les eaux inférieures (eaux des Anunnaki). Cette fissure
du sol est remplie de colonnes de feu qui en montent. Le texte dit
qu'elles en descendaient (sans doute pour consumer les coupables
qui y étaient enfermés), C'est une illusion, amenée peut-être par
le souvenir de Gen. 19, 24 ; Ps. 11, 6 ; Ezech. 38, 22, et qui
apparaissait déjà en 18, 11, ou simplement par la fluctuation
qu'éprouvaient les flammes, lesquelles par moment étaient rabattues
et semblaient descendre. Cela revient au même pour le fond de

l'idée. Le feu et les vapeurs rendent l'accès de la fente aussi difficile

que celui d'un cratère en éruption ; voilà pourquoi on ne peut
même en conjecturer l'étendue.

23, 1 Et de là je me rendis dans un autre lieu vers l'Occident
2 des extrémités de la terre, et j'aperçus un feu qui courait

en tous sens sans se reposer ni suspendre sa course ; le
3 jour comme la nuit il (la) poursuivait constamment. Et

je demandai disant: « Qu'est (ceci) qui n'a point de

4 repos » Alors Ragouël, l'un des saints anges, qui était
avec moi, me répondit : « Ce feu qui court c'est le feu du
Couchant qui poursuit tousles luminaires du ciel. »



— 381 —

Le « feu vers le Couchant, » sans doute identique au « feu du
Couchant » dont l'abréviateur a parlé (17, 4 ; cf. 20, 4), est, d'après
Dillmann, une masse ignée destinée à renouveler la substance

qui remplit les astres (72, 4). Cette idée est une nouvelle forme
de la notion qu'avaient les Sémites et qui est à la base de la
cosmogonie babylonienne, que les corps célestes dépendent de la
terre. Elle est juste quant à la lune et, ainsi réduite, elle se

rapproche beaucoup de la conception moderne qui nous montre les

s3-stèmes solaires provenant, par concentrations et séparations
alternatives, de masses nébuleuses originelles (voy. notre Histoire
de la géologie, dans les deux premiers numéros de la Revue
thomiste). Etendue aux astres en général, elle provient du point de

vue subjectif qui, jadis, faisait de la terre immobile le centre et le

pivot du monde, comme il faisait de chaque nation l'élue, la
privilégiée, la première entre toutes.

Comme elle doit pourvoir tous les luminaires, cette masse ignée
court sans cesse du nord au sud et du sud au nord pour recueillir,
à leur sortie du ciel, toutes les étoiles. Elle leur donne la chasse ;

mais dans cette explication du v. 4 on peut voir soit l'alimentation
dont nous venons de parler, soit et même mieux, étant donné

l'esprit général du livre, la lutte perpétuelle du ciel et de l'enfer,
de l'Igigi et de l'Anunnaki. En tout cas, cette manifestation infernale

est, comme toutes ses pareilles, placée vers l'Occident,, au-
delà des extrémités de la terre (habitable) ou, puisque Henoch

peut rester sur la terre pour contempler ce qu'il va voir, dans la
partie occidentale des confins de la terre (habitable). Au point de

vue mésopotamien, cette direction de l'ouest, qui a toujours un
caractère funeste, est celle du désert de Syrie qui marque en effet
la limite de la terre habitable (vide ante). Au point de vue
palestinien, c'est la direction de la mer, et ça n'a plus aucun sens

mythologique.

Ce court examen du texte grec, joint à l'étude que nous avions
faite de la version éthiopienne, montre l'importance capitale du
Livre d'Hénoch au point de vue de la cosmogonie sémitique. —

Relevons encore, sans y ajouter plus de valeur qu'il ne convient,
les données ou les insinuations suivantes, éparses dans le Talmud:
Le traité des Berakhoth (Le Talmud de Jérusalem, traduction
Moïse Schwab, i, 76), ch. iv, 1, dit que Babel est l'endroit le plus
bas de la terre. Selon R. Yochanan, le nom de tzotila, profondeur
ou abîme, a été donné à Babel, parce que c'est là que les victimes
du déluge furent englouties (et on rapproche Exod. xv, 10), confor-



— 382 —

mément à ce verset, : C'est à Babel que tombèrent les victimes
d'Israël, là oit sont tombées celles de toute la terre (Jereni., il,
49). De même, le pays de Schinarde Gen. n, 2, s'appelle ainsi,
dit Resch-Lakisch, car c'est là que furent précipités (selieninarou)
les morts du déluge. Onkelos dérive le mot déluge, de Gen. vi,
17, de l'idée d'entraînement général, jointe à celle de confusion,
de mélange, parce que, dit-il, le déluge a tout entraîné vers Babel
qui est dans une dépression. Jarchi (loc cit., p. 66), qui le cite,
répète que le nom de Sc/iinear vient de ce que là furent poussés
et entassés les cadavres des antédiluviens.

Le Traité Pesahim (loc cit., p. 2), ch. i, 1. rappelle que,
pendant le déluge, les planètes (à ce qu'on disait) ne fonctionnaient
pas (étant sans clarté), et qu'on ne savait ni quand il faisait jour,
ni quand il faisait nuit (Midrasch rublia sur Gen., sect. 31, n" 25).
Voilà qui, sous une forme évidemment mythique, rappelle cependant

l'obscurité mentionnée par le texte cunéiforme (il, 50).
Traité Rosch Ha-Scliana (op. cit., t. vi, p. 54), i, 1-2 ; discussion,

sans importance pour nous, sur la chronologie du déluge
(Conf. Traité Taanith, i, 6, op. cit., t. vi, p. 149, sur les conditions

de l'habitation de l'arche).
Traité Sanhédrin x, 3 (loc. cit., xi, 57), perversité des

antédiluviens: Les contemporains du déluge n'ont pas de part à la vie
future et, ne ressuciteront pas au jour du jugement dernier, car il
est dit (Gen. vi, 3): Mon esprit ne jugera pas toujours en l'homme

; les hommes de cette génération n'ont donc à espérer ni
jugement, ni nouveau souffle. — 4. La horde de Qorah ne remontera
plus du sol, car il est dit (Nomb. xvi, 33) : la terre tes a recou-
vcrts. Réminiscence du fait d'expérience que l'ensevelissement
dans les fentes du sol est toujours fatal. Or, ces fentes ne pouvant
se former qu'à la faveur des séismes, il faut voir ici, à travers
toutes les subtilités amassées par le rabbinisme, le souvenir de

fentes sismiques dont les ancêtres d'Israël eurent beaucoup à souffrir.

La même expérience fit regarder comme au-dessus des forces

humaines le sauvetage des victimes tombées dans ces fentes. Voilà
pourquoi, voulant donner une haute idée de la puissance divine,
Samuel (i, 2, 6) dit : L'Eternel tue et ressuscite, il fait descendre
dans la fosse et en fait remonter. Il s'agit ici de ces « fosses »

naturelles qui s'ouvrent profondes dans le sol, et non du « tombeau

» qui n'est pas nécessairement situé en profondeur. On les

creusait souvent au flanc d'un rocher ou d'une grotte, parfois même
ils étaient isolés et saillants comme les catafalques en marbre de



— 383 —

nos cimetières. De même, Ps. xl, 3 : Il m'a fait remonter de la

fosse du mugissement (ties eaux), de la boue du bourbier.
Réminiscence des fentes boueuses du déluge ou des barathra du Lac
Sirbonis (Exode). Enfin, R. Yohanan dit : « chaque goutte d'eau

que Dieu lit pleuvoir sur les contemporains du déluge avait été

chauffée d'abord dans l'enfer, puis versée sur la terre. » Or, l'enfer
est situé sous la terre, donc chaque goutte d'eau du déluge (même
les pluies, si on voulait prendre le pied de la lettre) provenait des

réservoirs souterrains, des fontes abgssi. Que devient, dans ce cas,
l'opinion vulgaire, attribuant presque tout le cataclysme aux écluses

du ciel '? Et comment expliquer, en dehors de la théorie sismique,

ce rôle prédominant des eaux souterraines
Traité Sanhédrin (Talmud Babli, éd. Marcus Marinus, Brixen,

second. Edit, basileensem, t. vu.— A. Wünsche, Der babj/lonisclic
Talmud, 2" Halbband, 3" Abt., Leipzig, 1889), 318. (Fol. 1076 et
108a) Misclina x, 2 : La génération du déluge n'a (n'aura) aucune
part au monde à venir (à la vie future) et ils ne se lèvent
(ressusciteront) pas non plus pour le jugement, comme il est dit Gen.
6, 3 : a Mon esprit ne jugera pas l'homme pour toujours », ce qui
veut dire aucun droit et aucun esprit.

Korach et sa suite ne reviendra pas à la surface, comme il est

dit Num. 16, 33 : « Et la terre les recouvrit, », eu ce monde, « et
ils disparurent de l'assemblée » dans le monde à venir. Tel est
l'avis de R. Akiba: R. Elieser, au contraire, dit : C'estd'eux qu'il
est écrit, 2 Sam. 2, 6: «L'éternel tue et ressuscite (m. à m. :

anime), précipite dans l'enfer et en fait remonter. »

319. (Fol. 108«) Gcmara. — 320. Il est écrit, Hi. 21, 13: « Ils
passent (passeront on passèrent) leurs jours dans ce qui est bon

(dans l'agrément, les plaisirs), mais en un instant, ils sont (seront
ou furent) précipités (engloutis) dans le schéol. » Réminiscence
de la soudaineté avec laquelle les crevasses sismiques s'ouvrent
et engloutissent leurs victimes? Pour la soudaineté, qui est le

propre des catastrophes sismiques, voir ch. m. — Ils dirent, en
effet : Avons-nous besoin de lui (le Tout-Puissant) pour autre
chose que pour une goutte de pluie"? Mais nous avons des rivières
et des sources, dont nous pouvons faire usage. Alors le Saint (béni
soit-il) dit : Avec les biens que je leur ai donnés en excès, ils
m'ont irrité : avec ces mêmes biens, je les jugerai (punirai), comme
il est dit, Gen, 6, 7 : « Vois, je vais amener un déluge des eaux. »

— R. Josse a dit : La génération du déluge n'est devenue orgueilleuse

(ne s'est enorgueillie) qu'à cause de la prunelle des yeux,



— 384 —

qui ressemble à l'eau, comme il est dit, Gen. 6, 2 : « Les fils de

Dieu virent alors que les enfants (filles) des hommes étaient
belles,.... », c'est pourquoi il (Dieu) les a aussi jugés (punis) par
l'eau, qui ressemble à la prunelle des yeux, car il est dit, Gen.

7, 11 : « Tous les yeux (sources, bouches) de l'abîme s'ouvrirent. »

Pour avoir le sens complet caché dans ce passage, il faut se

rappeler la version qu'en donne le Targ. Jon. B. Uziel : Gen. vi, 2.

Viderunt filii optimettuin filias hominum quoi/ pulchrie cssent,
et fucantes faciem (octitos) et discernentes capillos, et ambulantes

cum manifestatione carnis et cogitatione scortationis : et

accepcrunt sibi uxores, etc. Raschi dit de même : « La prunelle
des yeux », c'est parce qu'ils (les fils de Dieu) voyaient que leur
bonheur était complet (le bonheur que leur donnait l'amour des

filles des hommes): aussi ils levaient leurs yeux (sur elles) et
cherchaient avec passion les yeux (le regard) de ces filles. Ou : ils
suivaient, dans leur libertinage, la seule direction (le seul attrait)
de leurs yeux. » M. le prof. Fragnière, à qui nous sommes
redevable d'une foule de renseignements utiles, nous communique
une traduction toute différente de ce passage de R. Josse : « Generatio

diluvii non extollitur nisi in via rotœ fontis (Galgal) qua1
siiet ad aquas ; ideo (Y) judicavit eos in aquis quæ silent ad rotam
fontis (Galgal), ut dictum est, etc. » Qu'est-ce que ce chemin (de
la roue) du puits de Galgal, qui se tait près des eaux? Qu'est-ce
encore que ces eaux qui se taisent (ou s'apaisent) près de la roue
du puits (de Galgal)? Sont-ce les eaux souterraines qui, en temps
ordinaire, montent dans les puits jusqu'à la margelle (rota) sans
la dépasser? Ces eaux eussent servi à faire le déluge, selon Gen.

7, 11 et selon la théorie sismique. 11 y a un certain parallélisme
entre ce passage ainsi traduit et le précédent relatif aux sources :

« Avons-nous besoin de lui (Dieu) pour autre chose que pour la
pluie, pour une goutte de pluie même? Nous avons les rivières
et les sources dont nous pouvons faire usage (sans Lui). »

L'homme terrien, en lutte contre Dieu, invoque à son aide et
regarde comme sa propriété les eaux inférieures. 11 oublie que
c'est Dieu aussi qui les lui a données, en excès, il le dit Lui-
même. Il ne laisse à Dieu que les eaux supérieures, la pluie, et
il est si persuadé de l'importance prépondérante des eaux d'en-bas
sur celles d'en-haut, qu'il appelle la pluie une goutte, tandis que
les eaux des sources sont en excès. Il s'enorgueillit des sources

qu'il regarde comme siennes, parce qu'elles sortent de sa terre.
Ce passage est tout empreint de la vieille idée de la lutte de la



— 385 —

terre contre te ciel, de VAnunnaki contre l'Igigi. — Le mot gai
ou galgal signifie « tas de pierres, » comme galëcd (Gen. xxxi, 45

s.) signifie « monceaux de témoignage. » Détail caractéristique à

l'appui de ce que nous venons de dire : Galgal, ou si l'on veut
Gilyal, ne se trouve que comme nom de localité: mais toujours
ce mot est accompagné de l'article et associé à l'idée de cultes
anciens et idolàtriques (Renan, His/, du peuple d'Israël, i, 23). —

R. Joehanan a dit : La génération du déluge a péché avec grand
(grandement) et c'est avec grand (grandement, rabah) qu'elle fut
punie. Elle a été punie avec grand, comme il est dit, Gen. 7, 11 :

« Toutes les sources du grand abime (tehùm rabah) s'ouvrirent. »

Et8, 2 : « Les sources de l'abîme (tehôm) furent bouchées. » R.
Joehanan ajoute : Trois (de ces) sources sont restées (ouvertes), la fente
de (jodor, les thermes de Tibériade et la grande source de Biram. C'est
la conception hébraïque du tehôm alimentant les sources. On voit
que le Talmud lui assigne le rôle dominant dans le déluge. C'est
à lui et non aux pluies qu'il attribue le grand châtiment.

321. R. Abba bar Kahana, commentant Gen. 6, 12, a dit : Tous
se convertirent, sauf Tuschalmi. Or, d'après Raschi, Tuschalmi
était un oiseau qui s'était souillé avec toutes les créatures. Il est
curieux de retrouver ici cette idée, répandue dans les mythes
américains, que le plus obstiné des benê Elohîm avait pris la forme
d'un oiseau (cf. Dél. dev. la critique, aux trad. d'Amérique). Le
péché, ou plutôt la tentation, vint donc d'en-haut, de l'air (oiseau)
ou du ciel (benê Elohim) : le châtiment, surtout de la terre (Anunnaki).

C'est toujours le même dualisme caractéristique. Il constitue
pour notre thèse une réminiscencede grande valeur. — Dans l'école
de R. Ismaël on enseignait que, tout d'abord, Noé avait aussi été

compris dans l'arrêt d'extermination (mais qu'ensuite il trouva
grâce). Sa vertu, que le texte oppose à la corruption des autres
hommes, n'était donc que relative? C'est en effet l'opinion des

rabbins, qui lui reprochent de n'avoir pas cru tout de suite au
déluge et de ne s'être décidé à s'embarquer qu'après avoir constaté
un certain nombre de phénomènes prémonitoires de la catastrophe
qui se préparait. — Rab Dimi, arrivant à Babylone et commentant

Gen. 6, 6, dit : Le Saint (béni soit-il) a dit : « J'ai bien fait,
de leur préparer des tombeaux (une sépulture) dans la terre! »

D'autres, par contre, prétendent que Dieu dit : « Je n'ai pas bien
fait de leur préparer une sépulture dans la terre! », car il est

écrit (Gen. 6, 6) : « L'Eternel se repentit.... », et de même (Ex.
32, 14) : « Et le Seigneur se repentit d'avoir fait (renonça à faire)



386

à son peuple le mal qu'il avait dit (vouloir lui faire). » Quoiqu'il
en soit, le passage Gen. 6, 6, commenté par Dimi. se rapporte
aux hommes du temps du déluge. Avec la version : « J'ai bien

fait », on a le sens de l'ensemble du passage génésiaque, et le regret
de l'Eternel d'avoir créé l'homme peut, en effet, être adouci par
la résolution qu'il prend de le détruire. C'est ce que veulent voir
dans le texte ceux qui lisent : « L'Eternel se (repentit) consola

d'avoir fait l'homme sur la terre. » Si on lit, : « Je n'ai pas bien

fait », on a quelque chose d'analogue au repentir qu'éprouvent
les dieux (dans le texte cunéiforme) d'avoir causé ou laissé faire
le déluge. Une chose subsiste, en tout cas, c'est qu'il a été préparé
à la génération du déluge une sépulture dans la lern: Or, l'inondation

en elle-même pouvant bien tuer les hommes mais non les

enterrer (si ce n'est peut-être, et sur une faible échelle seulement,
sous le limon entraîné), il ne reste, pour rendre compte de cet
ensevelissement, auquel on ajoute une grande importance
puisqu'on en fait l'objet unique du repentir ou de la satisfaction
divine, il ne reste, disons-nous, que l'expérience des séismes, où

on a vu à maintes reprises des quantités d'hommes être engloutis
dans les fentes que l'ébranlement ouvrait dans le sol.

322. (Fol. 108ab) R. Jossé de Césarée enseigna : Il est écrit, Hi.
24, 18 : « Il est (flotte) léger sur la surface des eaux. » Cela veut
dire que Noé leur prêcha la conversion et leur dit : Faites
pénitence, sinon le Saint (béni soit-il) amènera un déluge sur vous,
et il fera flotter vos cadawes sur les eaux comme des outres. Cf.
texte cunéif. Col. m, 26 : « des cadavres flottaient Çà et là comme
des troncs d'arbres. »

323. (Fol. 108/0 Selon Rabba : « Ils dirent à Noé : Vieux, à

quoi bon cette arche? Il leur répondit : Le Saint (béni soit-il) va
amener le déluge sur vous. Ils dirent : Quel genre de déluge? Est-
ce un déluge de feu, dans ce cas nous avons quelque chose (un
animal, un préservatif), qui s'appelle Alitha ; veut-il au contraire
amener un déluge d'eau, dans ce cas nous possédons (pour nous
en servir), dès qu'il le fera sortir de lu terre, des plaques de fer
dont nous recouvrirons la terre ; mais s'il voulait l'amener du
ciel (si par hasard c'était du ciel qu'il voulût l'amener), nous
aurions encore quelque chose qui s'appelle Akob, plusieurs
l'appellent Akosch (une sorte d'épongé). Il leur dit : c'est d'entre les

talons de vos pieds qu'il le fera sortir. » U y a donc deux
hypothèses sur la provenance du déluge (des eaux du déluge), la terre
et le ciel. La première est énoncée d'abord et sans aucun doute;



— 387 —

la seconde ne vient qu'ensuite et elle est présentée sous forme
dubitative : enfin, le patriarche, dans sa réponse, se prononce
pour la première hypothèse : Le déluge sortira de la terre, bien
plus, les flots en sortiront à l'improviste et aux places qu'on pensera

le moins : entre les talons de vos pieds. Impossible de peindre

plus clairement la formation inopinée des fentes sismiques
vomissant les eaux. Et, ici comme partout, l'action prépondérante,

sinon exclusive, dans le cataclysme, est attribuée aux eaux
d'en-bas. Nous avons fait déjà plus d'une fois cette remarque dont
les défenseurs de l'opinion vulgaire ne paraissent pas se douter.
Les « plaques de 1er » font allusion à la métallurgie qui était,
comme on sait, l'apanage des hommes ennemis de Dieu. Dans
une Boraitha, on enseigna : Les eaux du déluge étaient fortes
(épaisses) comme le jet du sperme, comme il est dit : « C'est
préparé pour ceux qui branlent (chancellent) du pied. » Allusion,
sans doute, à ce que les eaux jaillissant des fentes du sol, en
colonnes puissantes, étaient boueuses et troubles. « Ceux qui
chancellent », allusion peut-être à ce que, en même temps, le sol était
ébranlé et rendait la marche chancelante. — R. Chisda a dit :

Ils ont péché avec des choses chaudes (le sperme) et avec des

choses chaudes, ils furent punis. C'est que les eaux du déluge
étaient censées avoir été bouillantes, cela à cause de leur origine
souterraine et par analogie avec les sources chaudes. C'est le même
ordre d'idées que les flammes de la Géhenne, les volcans, etc. —

Arrivé à la fin des extraits qu'il nous a paru utile de faire dans
le Talmud, une réflexion s'impose, d'autant plus qu'on ne semble
guère l'avoir faite malgré son importance. Il est de mode de sourire

en lisant le Talmud. On le regarde comme une œuvre toute
d'arbitraire et les subtilités talmudiques sont un terme consacré.
Dans cet état de choses, de quelle valeur peuvent être les données

que nous y avons puisées? Nous le disions nous-même en
commençant, il ne faut pas y attacher plus de valeur qu'il ne
convient. Est-ce à dire qu'elles n'en aient aucune? Loin de là. Sans

doute, en tant que commentaire de l'Ecriture, le Talmud a peu
de valeur. Pour établir entre la lettre sacrée et ses interprétations
arbitraires un rapport au moins apparent, il a recours à des

moyens artificiels aussi éloignés que possible des règles de la
critique. Chaque mot de la loi renferme pour lui un sens plus élevé
et un mystère sublime: chaque récit nous apprend autre chose

que les événements qu'il parait contenir. L'allégorie, le jeu de

mots, si chers aux Orientaux, l'interprétation fragmentaire et



388

antithétique y sont poussés à leurs extrêmes limites. Grâce à ces

procédés, qui devaient leur assurer la plus grande liberté sans les

forcer à rompre ouvertement avec l'autorité religieuse de la tradition,

les talmudistes se sont mis effectivement au-dessus des faits
historiques et des préceptes positifs contenus dans les Ecritures,
tout en ayant l'air de rester enchaînés à la parole révélée. Ce
besoin d'abriter coûte que coûte les idées nouvelles sous des textes
anciens est certainement une faiblesse: néanmoins, comme on le

rencontre souvent dans l'histoire religieuse, il faut croire que c'est

une condition nécessaire pour triompher des préjugés vulgaires.
Peut-être même les réformateurs en ont-ils besoin quelquefois à

titre de ménagement envers leur propre conscience. Dans le cas

particulier, d'ailleurs, la liaison est plus apparente que réelle :

l'allégorie a bientôt, fait de la lettre sainte un signe complaisant
qui exprime tout ce qu'on veut, un instrument docile au service
de l'esprit et de ses plus libres inspirations. De sorte qu'en fin de

compte, ce qui s'abrite avec tant d'art sous les textes séculaires,
co sont des idées entièrement nouvelles ou du moins entièrement
indépendantes, c'est un courant traditionnel à part, le reflet des

opinions philosophiques on vulgaires en cours dans le milieu du

moment, bien plus que les spéculations objectives d'une école de

commentateurs. Voilà ce qui, à nos yeux, fait la valeur du
Talmud, ce qui lui restitue son caractère de source historique et nous
a engagé à l'incorporer dans la tradition hébraïque en dehors de

la Bible. —
Ce que nous venons de dire du Talmud s'applique en entier à la

Kabbale (La Kabbale ou laphilosophie religieuse ties Hébreux, par
Ad. Frank, 1889), qui va nous fournir aussi l'une ou l'autre
indication : Tout d'abord, le Zohar (3° part., p. 9, verso, et 10, recto,
de l'édit. d'Amsterdam, sect. Wikra,) renferme le passage suivant
d'une certaine importance dans la question de l'universalité du
déluge : « Si l'on objecte, dit-il, que tous les habitants de ce
monde sont également sortis d'Adam, nous demanderons s'il est

possible qu'Adam se soit transporté dans toutes ces régions pour
les peupler de ses enfants Nous demanderons combien de femmes

il aurait eues alors? Mais non, Adam n'a existé que dans cette

partie de la terre qui est la plus élevée et qu'enveloppe le ciel
supérieur. » Il ne faut pas attacher à cette difficulté plus d'importance

qu'elle n'en a réellement. Il serait aisé d'y répondre par les

migrations dont le fait est, acquis à l'ethnologie, et par la longueur
du temps. Mais cette conception, se rattachant à tout un ordre



— 889 —

d'idées cosmologiques parfaitement erronées (voy. Op. cit., p.
287), n'a d'autre valeur que celle de la Kabbale elle-même. Or, il
est impossible de considérer la Kabbale comme un fait isolé, comme

un accident dans le judaïsme : elle en est, au contraire, la vie
et le cœur. Car si le Talmud s'est emparé de tout ce qui concerne
la pratique extérieure, l'exécution matérielle de la loi, elle a gardé

pour elle exclusivement, le domaine de la spéculation, les plus
redoutables problèmes de la théologie naturelle et révélée (loc. cit.,
p. 288), Une idée kabbalistique est donc par excellence une idée

juive, et à ce point de vue, la citation qui précède est intéressante.
Nous en dirons autant de la suivante. On sait que, chez les

Sémites, le nombre de dix est un « nombre rond » remplissant,
en cette qualité, toutes sortes de fonctions allégoriques, mythiques
ou mystiques. Halévy, dans sa critique des Origines de l'histoire
de Lenormant (voyez le Déluge devant la critique, p. 118 et suiv.)
a insisté avec raison sur ce fait capital et de grande conséquence.
On sait, pareillement, que l'origine de ce nombre rond et symbolique

réside dans les dix doigts des deux mains, mais il est
intéressant de trouver, dans le système kabbalistique, une explication
et, en quelque sorte, une promulgation tardive de cette idée,
évidemment bien antérieure : Sous le nom de Sephiroth, qui y joue
un très grand rôle, la Kabbale s'occupe des dix nombres ou
numérotions abstraites. Elles sont représentées comme les formes les

plus générales, et par conséquent les plus essentielles, de tout ce

qui est ; comme les catégories de l'univers. C'est-à-dire qu'en
cherchant, n'importe de quel point de vue, les premiers éléments
ou les principes invariables du monde, on doit, d'après l'idée
kabbaliste, rencontrer toujours le nombre dix (Frank, op cit., p.
108), « Il y a dix Sephiroth, dit le Sepher ietrirali (chap, i, p.
9), dix et non pas neuf, dix et non onze ; fais en sorte que tu les

comprennes dans ta sagesse et dans ton intelligence : que sur elles
s'exercent constamment tes recherches, tes spéculations, ton savoir,
ta pensée et ton imagination ; fais reposer les choses sur leur
principe, et rétablis le Créateur sur sa base. » En d'autres termes,
l'action divine et l'existence du monde se dessinent également aux
yeux de l'intelligence sous cette forme abstraite de dix nombres,
dont chacun représente quelque chose d'infini, soit en étendue,
soit en durée, soit par tout autre attribut. Tel est du moins le

sens que l'auteur que nous avons pris pour guide attache à la
proposition suivante: « Pour les dix Sephiroth, il n'y a pas de

lin ni dans l'avenir, ni dans le passé, ni dans le bien, ni dans le



-- 390 —

mal, ni en élévation, ni en profondeur, ni à l'orient, ni à l'occident.
ni au midi, ni au nord. (chap, i, p. 4). » Il faut remarquer, ajoute
M. Frank, que les divers aspects sous lesquels on considère ici
l'infini sont au nombre de dix, ni plus, ni moins ; par conséquent,
nous n'apprenons pas seulement, dans ce passage, quel doit être
le caractère général de toutes les Sephiroth : nous y voyons de

plus à quels principes, à quels éléments, elles correspondent. Et
comme ces différents points de vue, quoique opposés deux à deux,
appartiennent cependant à une seule idée, à un seul infini, on

ajoute: « Les dix Sephiroth sont, comme les doigts de la main,
au nombre de dix, et cinq contre cinq ; mais au milieu d'elles est

l'alliance de l'unité (chap, i, prop. 3). » Ces derniers mots nous
fournissent à la fois l'explication et la preuve de ce qui précède.
Nous avons ainsi, d'une manière explicite, la clef de l'énigme
renfermée dans l'importance mystérieuse du nombre dix, énigme
qui a tant embarrassé les interprètes à propos des dix patriarches
antédiluviens. On sait maintenant qu'ils correspondent aux dix
roix antédiluviens de la tradition de Bérose. Le nombre dix y
fonctionne comme un nombre rond et revient d'ailleurs dans
d'autres généalogies de la Bible. Cette raison empêche de voir la

moindre connexion entre les patriarches chaldéo-hébraïques et les

dix héros des Iraniens, les dix Bràhmadikas des Indiens, les dix
ancêtres des Scandinaves et les dix rois mythiques de Ad. Le
nombre dix étant un nombre rond par excellence, il eût été étonnant

qu'il ne fût pas choisi de préférence par les anciens peuples

pour indiquer une période déterminée. Et la preuve, c'est que ce

nombre marque aussi l'époque préhistorique chez les peuples qui
ignorent la tradition du déluge, comme les Chinois et les Egyptiens.

Il ne peut donc pas être question ici d'une tradition
commune à l'humanité civilisée et remontant à une source préhistorique

; l'origine en est dans les dix doigts des deux mains, non
dans une antique tradition. Voilà ce que nous disions il y a deux
ans (Op. cit., p. 125) ; la Kabbale vient de nous en fournir une

preuve de plus. —


	La théorie sismique et les traditions diluviennes

