Zeitschrift: Bulletin de la Société Fribourgeoise des Sciences Naturelles = Bulletin

der Naturforschenden Gesellschatft Freiburg

Herausgeber: Société Fribourgeoise des Sciences Naturelles

Band: 6 (1890-1893)

Artikel: Etudes de géologie biblique : la théorie sismique du déluge
Autor: Girard, Raymond de

Kapitel: V: La théorie sismique et les traditions diluviennes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-306909

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-306909
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHAPITRE V

LA THEORIE SISMIQUE
ET LES TRADITIONS DILUVIENNES!

Dans notre premier chapitre, nous avons reproduit
I'interprétation de Suess, basée presqu’exclusivement sur
le texte cunéiforme, mais en tenant compte, mieux qu’il
ne I'a fait, des données de la Genese. Nous avons constam-
ment fait marcher de pair les indications des deux textes
et le résultat a été que, loin d’ébranler la théorie sismique,
I’entrée en cause du récit biblique n’a fait que la fortifier.

Ce résultat est considérable, mais il n’est pas encore
suffisant. La critique partage, en effet, les traditions d’ap-
parence diluvienne en deux groupes : les traditions réelle.
ment diluviennes, c’est-a-dire se rapportant réellement au
déluge biblique, et les pseudo-diluviennes, relatives en
réalité a toute autre catastrophe plus ou moins analogue.?
Le premier de ces deux groupes se partage a son tour en
deux : Les traditions aborigenes ou originales, ¢’est-a-dire
ayant pris naissance dans les contrées mémes ol on les re-
trouve, — contrées qui, par le fait, devront étre regardées
comme le théatre de l’événement, — ou tout au moins,
chez les peuples mémes qui en ont été victimes, ces peu-
ples ayant pu, d’ailleurs, effectuer depuis lors des wmigra-
tions plus ou moins étendues. C’est le premier sous-groupe.

' On trouvera, dans ce chapitre, les textes auxquels nous fai-
sions allusion dans notre Caractére naturel du déluge, p. 284,
ad. not.

* Pour tout ceci, voyez notre Déluge devant la critique histo-
ruque.



— 260 —

Le second est celui des traditions emportées dans une ré-
gion qui n’a pas été le théatre du cataclysme, empruntées
par un peuple étranger, souvent éloigné, aux descendants
directs des témoins oculaires.

Notre étude se bornant au déluge biblique seul, les tra-
ditions pseudo-diluviennes n’entrent évidemment pas en
ligne de compte. Pour les réelles, si leur classement en
aborigenes et importées n’était pas fait ou s'il était réelle-
ment douteux, nous serions obligé, pour étre complet, de
passer la théorie sismique au crible de chacune des tradi-
tions réellement diluviennes, pour voir si elle s’accorde ou
non avec les données du texte. Ce serait un travail consi-
dérable, mais néanmoins indispensable, car si la théorie
sismique doit étre la véritable explication géologique du
déluge, il faut avant tout qu’elle puisse s’appliquer & I'en-
semble des récits par lesquels seuls nous connaissons cet
évenement. Heureusement, il n’en est pas ainsi. Le classe-
ment des traditions réellement diluviennes est acquis a la
critique, et cela depuis assez longtemps déja. Les inter-
pretes et ies mythologues les plus marquants s’en sont
occupés; nous avons donné nous-méme un exposé complet
de la question et montré que, pour ce groupe au moins,
les divergences entre les auteurs modernes qui font loi
sont peu de choses. Ce classement peut donc étre consi-
déré comme un résultat définitivement acquis, pouvant
servir de point de départ. Cela étant, et les traditions im-
portées ne pouvant différer des originales dont elles déri-
vent que par corruption, il est évident qu’en cas de diver-
gence, ce sont ces dernieres qui doivent servir de crité-
rium. C’est-a-dire qu’au point de vue de notre recherche
actuelle, une tradition importée ne peut avoir d'intérét
que si on a des raisons d’y voir ou d'y soupconner la trace
d’une tradition ou d’un courant traditionnel spécial, dont
la forme originale se serait perdue depuis le moment de



— 261 —

I'emprunt. A part ce cas, out les traditions importées rem-
placent les originales, ces dernieres seules doivent nous
occuper. _

Dans cet état de choses, nous allons prendre successive-
ment chacune des traditions que la critique scientifique
moderne considere comme réellement diluviennes et abori-
genes, nous y joindrons I'une ou l'autre tradition importée,
intéressante pour les motifs que nous venons de dire, et
nous examinerons si la théorie sismique, qui cadre si bien
avec le récit cunéiforme et la Geneése, s’applique encore
aux nouveaux textes. Or, voici la conclusion a laquelle nous
sommes arrivé dans notre étude critique des souvenirs di-
luviens.! Il est indispensable de la rappeler, puisque c’est
elle qui doit nous guider dans le choix des récits a exa-
miner :

En derniére analyse, disions-nous, la seule race chez qui
la tradition du déluge fasse corps avec les idées religieuses
est la race sémitique, du moins dans ses rameaux septen-
trionaux, Assyro-Babyloniens. Hébreuax et Syriens. Nous
ne trouvons pas trace de cette tradition dans ce qui
nous reste sur la religion phénicienne; 'existence, au
moins comme souvenir d’emprunt, en peut néanmoins
étre établie, soit par la presque identité linguistique
et psychologique des Phéniciens et des Hébreux, soit
par ce qu’en disent les écrivains postérieurs,? soit en-
fin par cette considération que l'importation de la dite
tradition en Gréce a eu lieu, trés probablement, par I'in-
termédiaire des Phéniciens. En Phrygie et en Arméne,
la tradition diluvienne n’apparait que fort tard et comme
une importation juive et méme chrétienne.? En Aralbee,
on trouve des échos, certainement importés mais trés

1 Déluge devant la critique, 1, 253 et 284.
* Voy. plus loin, La tradition phénicienne.
3 Op. cit., p. 4.



fidéles, de la tradition chaldéenne, augmentés peut-étre de
greffes bibliques. Chez les Iraniens, on rencontre des my-
thes cosmogoniques, mais pas de tradition diluvienne.! De
méme chez les Egyptiens.? Pour les Indiens,® il est de fait
que la tradition du déluge, inconnue aux Védas, se trouve
sous une forme exotique et de plus en plus compliquée
dans trois écrits de date tres différente. Le récit le plus
ancien et le plus simple est celui du Catapatha Brahmana.
Les versions plus récentes, celle du Mahdbharata et celle
des Pourdanas, sont surchargées de traits fantastiques et
parasites, qui, joints a ce fait capital que l'idée d’'un Manou
sauvé du déluge est incompatible avec le systéme essen-
tiellement indien des destructions périodiques du monde,
avaient déja déterminé l'illustre Eugéne Burnouf a y voir
une importation sémitique, probablement babylonienne.
Burnouf reconnut que ce récit pouvait aussi bien provenir
de la Geneése, mais il lui parut difficile d’admettre 'action
du livre hébreu dans 1'Inde & une époque aussi reculée.
Aujourd’hui, cette difficulté n’existe plus, attendu que la
date récente de I’épopée brahmanique, ainsi que celle des
Pouranas, est reconnue par des savants d’une grande com-
pétence. Comme type du récit indien, on peut seulement
hésiter entre I'épopée babylonienne, Bérose et la Bible, et
c’est 1a le seul doute qui reste a éclaircir. La chose ne pa-
rait pas extrémement difficile. La circonstance mentionnée
dans le Brahmana, que le vaisseau de Manou s’arréta sur
la montagne du Nord, concorde parfaitement avec la Ge-
nese et Bérose qui font rester I'arche sur une montagne
de I’Arménie, tandis que le poéme cunéiforme indique
comme théatre de cet événement la montagne de Nigir,
située a 'est (?) de la Pabylonie; ce document entre donc

Y Ibidem.
2 Op. cit., p. 252.
8 Ibidem, p. 253.



— 263 —

plus difficilement en ligne de compte. Quant aux deux
autres, on s’apercoit bientot que les récits indiens renfer-
ment des éléments empruntés tantot a 'un, tantot a 1'au-
tre. Ainsi, d'une part, le recouvrement du Véda par Manou
rappelle le déterrement des livres sacrés par Xisuthrus du
récit de Bérose, de l'autre, la donnée du Bhagavata- Pou-
rdna qui fixe entre la construction du vaisseau et le com-
mencement du déluge un intervalle de sept jours, ne peut,
semble-t-il, avoir d’autre source que la Bible, car ce trait
ne se trouve dans aucune des versions babyloniennes. Il
est possible, du reste, que I'emprunt se soit fait sur une
version, peut-étre orale, toute différente de celles que nous
possédons. En somme, le récit indien du déluge est, dans
tous les cas, une importation étrangére d’époque histo-
rique, et non pas une tradition originale antérieure aux
migrations. De tous les peuples aryens, les (irecs seuls
avaient de bonne heure une tradition diluvienne, ou plutét
plusieurs traditions & la fois, trés différentes les unes des
autres et ayant pour théatre diverses régions du continent
ou des iles. La diversité de ces légendes, ainsi que l'ab-
sence du vaisseau dans la plupart d’entre elles, prouve
qu’il y a 13 tout au plus le souvenir exagéré de catastro-
phes locales, d’inondations produites par des déborde-
ments extraordinaires des lacs et des rivieres ou par des
invasions de la mer. Deux légendes seules mentionnent le
sauvetage de quelques hommes au moyen d’un vaisseau,
celle qui se rattache &8 Ogyges, roi fabuleux de la Béotie
ou de I'Attique, et celle de Deucalion. La premieére, dont
il n’est question qu'a I'époque alexandrine, doit, en bonne
critique, étre retirée du débat. La seconde remonte a deux
siecles plus haut, mais fait défaut au cycle des mythes ho-
mériques; qui nous garantit donc qu’il n’y ait pas 1a une
importation étrangeére et spécialement syro-phénicienne ?
Il ne faut pas oublier, en effet, 'analogie de la cérémonie



— 264 —

qu’on célébrait & Athénes en mémoire du déluge avec celle
qui était en usage & Hiérapolis de Syrie, et il n’y a aucune
raison de nier que le mythe ait été importé en méme temps
que la cérémonie. Nous croyons donc que, jusqu’'a preuve
du contraire, il ne peut pas étre question d'une tradition
diluvienne dans les conceptions originales du peuple grec.?
On remarque d’ailleurs dans les récits grecs le méme phé-
nomene que dans les récits indiens: Les vieilles formes
sont simples et se rapportent visiblement 4 des phéno-
menes locaux. Les formes plus récentes se compliquent et
se chargeut d’additions parasites facilement reconnaissa-
bles comme emprunts a la tradition asiatique. Les intermé-
diaires pour ces emprunts furent certainement les Phéni-
ciens d’abord, puis, plus tard, les Juifs qui étaient répan-
dus de tres bonne heure dans les villes de 1’Asie Mineure
et du nord de l'Afrique.? A toutes ces traditions qui ont
nettement e caractere d’évenements locaux, il faut ajou-
ter celles des Chinois, et de la race jaune en générale, qui
n'ont rien a faire avec le déluge biblique, celles des Poly-
nésiens qui sont dans le méme cas, et celles A’ Amérique
ou les importations bibliques d’origine chrétienne se su-
perposent a des mythes cosmogoniques aborigénes. En
Furope, on trouve des imitations populaires des récits
bibliques mélées a des traits empruniés a la mythologie
grecque, le tout grefté parfois sur des souvenirs de catas-
trophes locales. Ces élucubrations, pour la plupart médié-
vales, ne sauraient entrer en ligne de compte. Il en est de
méme de I’ Afrique. Les souvenirs d’inondations y sont ex-
trémement rares et toujours nettement locaux, sauf i la
pointe sud ou les influences chrétiennes entrent en jeu.?
En somme, il nous reste, comme souvenirs #»éellenent
t Op. cit., p. 255.
Andree, Flutsagen, p. 43.
Op. cit., p. 254 et suiv.

[E2]



— 265 —

diluviens, le groupe antéroasiatique, formé par la tradi-
tion mésopotamienne originale et primitive, jouant le role
de souche, et par les versions hébraique, phénicienne,
syrienne, arabe, phrygienne et arménienne, qui en dérivent
comme autant de rameaux, incarnant peut-étre chacune
un courant oral différent de la tradition mere. Ces ver-
sions différentes ont pu réagir les unes sur les autres dans
le cours des temps, voir méme s’engendrer mutuelle-
ment; elles ne sont donc pas toutes de méme valeur au
point de vue critique. Il est possible que 1'une ou l'autre
d’entre elles doive ¢étre regardée comme une inporta-
tion formelle; mais comme il reste toujours admissible
que des importations de ce genre, aussi voisines a tout
point de vue de la tradition originale, en renferment une
version ancienne, peut-étre perdue, nous les ferons toutes
entrer en compte.?

Le c¢oté mythologique ou historique de la question
étant réduit ainsi a ses termes nécessaires mais suffi-
sants, nous ferons de méme pour le coté géologique.
Or on a vu, par la premiere partie de ce travail, que
les points essentiels sur lesquels se base la théorie
sismique sont au nombre de deux, a savoir la marche du
navire de 'aval vers I'amont, a contre sens du cours nor-
mal des eaux, et le role dominant joué par les flots de
I'abime, qu'il s’agisse de la mer ou des eaux souterraines.
Ces deux points sont assez importants, méme au point de
vue de I'observation vulgaire, pour que tout récit ait eu
le souci d’y répondre, et, en outre, ils sont pour ainsi dire
indépendants de la forme religieuse du réeit. Les caracté-
ristiques que la géologie réclame sont donc bien choisies
au point de vue de la critique historique. Ce sont elles que

! Le texte cunéiforme et la Genése ont été étudiés dans le pre-
mier chapitre.



— BB =

nous allons nous attacher a chercher, en ayant soin de
noter sur notre route les autres détails intéressants que
nous pourrions rencontrer, surtout dans le cas o, a dé-
faut de I'une ou de l'autre de nos caractéristiques, il se
trouverait unec indication de nature a les combattre.?

1. — LA TRADITION CEALDEENNE
EN DEHORS DU TEXTE CUNBIFORME.?

Bérose, d'apris Cornélius Alexandre Polyhistor, dans
le Syncelle et Fusebe de Césarée® — « ... .. Il (Cronos,
Béou Ea) lui (Xisouthros, Hasisatra) ordonna donc de
prendre le commencement, le milieu et la fin de tout ce
qui était consigné par écrit, et de I'enfouir dans la ville du
Soleil, a Sippara (dans la ville du Soleil des Siparenes,
chez Fusebe), puis de construire un navire et d'y monter.
..... Et quand Xisouthros demanda de quel coté il devait
tourner la marche de son navire, il lui fut répondu « vers
les dieux...... » 1l fit une ouverture au toit du navire et vit
que celui-ci était arrété sur une montagne..... La voix dit,

! Pour tout ce qui touche a la crifique des traditions que nous
allons étudier, voir notre Déluge decant la critique, spéciale-
ment les p. 230 et 231, 238 a 241 et 244.

2 Le texte cunéiforme de Smith a été étudié au ch. 1: le frag-
ment publié depuis par Delitzsch (Assyr. Lesest., 101), quoi-
quappartenant a une version différente, ne modifie en rien les
résultats acquis. Sont seules intéressantes les lignes 9 et 10, qui
appuient le fameux « cenient ad te » (Cear. nat. du DéL) et 13,
combattant la caractére maritime des habitants de Surippak
(Winckler, 84, 83).

8 Berost fragmenta, éd. Muller, 1, 4, 7. Fragment 15 de Le-
norman, Fragm. cosmog. de Bérose. Fusebi Chronicon, éd. A,
Scheene, 1, col. 11 ss. Cory, Ancient Fragments, p. 21. Lenor-
mant, Prem. Ciodisat., 1, 11. Orig. de UHist., 1, 387. G. Smith,
Chald. Gen., p. 43.



— 267 —

en outre, a ceux qui restaient qu’ils devaient retourner a
Dabylone et, conformément aux décrets du destin, déterrer
les écrils enfouis a Sippara pour les transmettre aux
hommes. Eile ajouta gque le pays ow ils se trouvaient était
I Arménie. Ceux-ci, aprés avoir entendu la voix, sacrifierent
aux dieux et revinrent a pied a Babylone. Du vaisseau de
Xisouthros, qui s’était enfin arrété en Arménie, une partie
subsiste encore dans les monts Gordyéens (vers. grecque:
Mts Corcyréens', en Arménie, et les pélerins en rapportent
Uasphalte qu’ils ont rdclé sur les débris; on s’en sert pour
repousser 'influence des maléfices. Quant aux compagnons
de Xisouthros, ils vinrent (lorsqu’ils arriverent, Smith, 44)
a Babylone, déterrevent les écrits déposés a Sippara, fon-
dérent des villes nombreuses, batirent des temples et res-
tituerent (entre autres) Babylone. »

Bérose, d’apres Abydene, dans le Syncelle et Eusebe.' —
_ Jp— Le dieu lui ordonna donc de cacher tout ce qui com-
posait les écritures dans la ville du Soleil, a Sippara (A.
de Gutschmid: dans le territoire (le quartier, G.) des Sip-
parénes). Sisithros, ayant accompli ces prescriptions, na-
vigua bientot vers U Arménie, car (Smith traduit : <« ef »)
aussitot la prédiction du dieu se réalisa. (La traduction de
Smith indiquerait une navigation indépendante du déluge,
sur ’Euphrate, peut-étre, G.)..... Et du bois de son navire,
qui §'était arrété en Arménie, les habitants du pays font
des amulettes..... »?

Le point de départ est donc le méme dans les deux ver-

Y Abydeni fragmenta, éd. Muller, 1, 2, 3. Euscebi Chronic.,
éd. Scheene, 1, col. 31 s. s. Cory, p. 32. Lenormant, P. C., 11,13.
0. H., 1, 390. Smith, p. 46, 47.

? L'extrait de Bérose, par Apollodore (Syncelle et Eusébe), ne
contient que la seule mention du cataclysme, a propos du régne
de Xisouthros. (Ber. Fragm., Muller, 5, 6. Euscb. Chron.,
Schoene, 1, col. 7 s. s. Cory, 30. Smith, 45, 46.) —



— 268 —

sions. Peut-étre Babylone, puisque les survivants y revien-
nent, peut-étre Larancha, p_isque Otiartes, pere de Xisu-
thros, dtait « un chaldéen de Larancha » (Apollodore,
Smith, 45), peut-étre Larsam. patrie de Xisouthros, d’ou
il fit venir les tables qu’il enfouit & Sippara (Lenormant,
Commentaire de Bérose, p. 292), peut-étre Sippara, en
tout cas la Babylonie. Voyons de plus prés ces indications
topographiques : Babylone, {rop connue pour en parler,
entre le 32¢ et le 33° degrés de latitude. Larancha, iden-
tifiée par quelques-uns, bien que sans preuves concluantes,
avec Larissa; par Menant avec Surippak (7); en général,
par Schrader, par exemple, avec I'Ellasir de la Bible, était
une ville d’une certaine importance avec un temple du Soleil
qui fut fameux. Sivraiment Larancha est synonyme de Larsa
(ou Larsam), idéographiquement «la demeure du Soleil »,
le « trone brillant », c’est le Senkereh actuel, entre le 31°
et le 32¢ de latitude, sur la rive gauche de I’Euphrate, au
N.-O. d’Ur, par 46° E. de Greenwich.! Sippara, ses ruines
ont été retrouvées, et fixées maintenant avee certitude, dans
la col line d’Abu-Habba, & moitié chemin entre Babel et
Bagdad, c’est-a-dire au N. de Babylone, a I'endroit ie plus
étroit de la Mésopotamie. Sippara (ou Sipar) était une
ville double, située sur les deux rives d'un bras de 'Eu-
phrate, aujourd’hui a sec. L'un de ses quartiers s’appelait
Sipar de Samas, ou du Soleil, ou du dieu du Soleil, P'autre
Sipar d’Anunit, son épouse, ou aussi, et dés les temps les
plus anciens, Agane ou Agade (Accad?). Agane fut le siege
d’une des plus anciennes dynasties; sa bibliotheéque était
si célebre qu'on la disait antédiluvienne. C'est elle que
Xisouthros, sur 'ordre divin, avait cachée en terre a I'ap-
proche du cataclysme.? Le texte de Bérose, cependant,

! C. P. Tiele, Babylon.-Assyr. Gesch. (1886-88), 1, p. 82 et 86.
> Ibidem, p. 83.



— 268 —

laisse place & une supposition un peu différente: On peut
croire que les Ecritures n'étaient pas primitivement a Sip-
para, et qu'elles y furent transportées d’ailleurs (peut-étre
de Babylone) pour y étre enfouies sous la garde du dieu
du Soleil, ou sous celle d’Anunit, divinités municipales® de
Sipar. En effet, 1'usage d’enfouir des documents dans les
fondations des temples et des palais était habituel en Ba-
bylonie dés les temps les plus reculés, et il s’y attachait
une idée de protection par la divinité a qui le temple était
dédié. 11 est difficile de dire si Bérose a puisé ce détail,
qui manque dans le texte cunéiforme, 4 une source spé-
ciale plus complete, ou s’il y a 1a une addition ultérieure,
imposée au texte primitif. Cet usage, peut-étre antédilu-
vien, est certainement historique : Un cylindre du roi Na-
bened (Nabonid, env. 550 av. J.-C.), décrit par Pinches,
raconte que Nabukadnezar (604-561) fit, en pure perte
d’ailleurs, des fouilles prolongées sous le temple du Soleil
de E-bara a Sippar. Il cherchait de vieux documents,
mais ce ne fut que plus tard que son successeur, Naboned,
réussit a découvrir, par 18 aunes de profondeur, un cylin-
dre extrémement ancien: « C'est le cylindre de Naram-
Sin, fils de Sargon, dit I'inscription ; ce cylindre que, pen-
dant 3200 ans, aucun des rois qui m’ont précédé n'ont vu,
Samas me I'a découvert, lui, le grand seigneur de E-bara,
la maison, le lieu, de la joie de son caur. »?

Jusqu'a ces derniers temps, on croyait devoir chercher
Sipar bien plus au nord, dans la colline de Sifeira ou Sifera,

! Sur la signification de ce terme, voy. mon Déluge decant la
critique, p. 92. — Comparez cependant, Tiele, Op. cit., 1, 442,
sur les résidences rurales des anciens rois.

2 T. (3. Pinches, Some recent discoreries, ete. Proe. Soc.
Bibl. Arch., 7 nov. 1882, p. 6-12: Friedr. Delitzsch in Miirdter,
Kurzgef. Gesch., p. 273 et suiv.: Taylorin J. Oppert, Laxpéd.
Mesop., 1,273 Suess, Sint/l., p. 58. Texte complet traduit in
Lenorm. Commentaire, p. 293,



— 270 —

sur le dernier des canaux qui unissent I’Euphrate au Tigre,
c’est-a-dire au N. de Bagdad.? Mais, nous avons dit que
Rassam a retrouvé les restes certains de cette ville dans
la colline de Abu-Habbu, c’est-a-dire heaucoup plus au sud.
Sa situation est maintenant fixée, au dire des meilleurs
auteurs?® et rentre dans le voisinage immédiat de Babel.

C’était, avons-nous vu, une ville double. Cette circons-
tance lui vaut souvent, chez les anciens, un nom pluriel
(chez Bérose: Sispara ou Polis Elion Sipparois); de la
aussi le duel hébraique Sepharvaim.

Quant a I’'étymologie de Sipar, la légende de 1'enfouis-
sement des écritures a fait songer a la racine Sepher,
« livre »; Delitzsch et d’autres ont rejeté cette hypothese.
Ce dernier pense que Sippar (Sipar) est plutdt une cor-
ruption d’un vieux mot Zwmbir (V. R. 23, Nr. 1. Rev. 29),
dont la signification, du reste, comme celle de I'idéogramme
havituel Udkipnunke, est inconnue ou tout ou moins incer-
taine. Ceux qui ont a cceur de l'identifier avec Akkad, lisent
le nom de Sipar-Anunit, Agade et non Agane.?

Le point de départ étant donc fixé en Babylonie, voyons
'autre terme du voyage :

Le pownt d’arrivée n’est pas douteux; les deux textes le
nomment expressément, c’est I'Arménie, quelles que fus-
sent, d’ailleurs, ses limites dans I'esprit de l'auteur ou de
ses commentateurs. Le premier extrait précise davantage,
il indique les monts Gordyéens ou Corcyréens et ajoute
« en Arménie. » Ce n’elit méme pas été nécessaire, car les
monts Gordiens sont bien connus dans les anciens. La
Gordyene, aujourd’hui partie septentrionale du Kurdistan,

' A lextrémité sud du Murus medicus. Ainsi, par exemple,
dans 1'édit. de 1865 de 'Atlas antiquus de Spruner-Menke, C. 111,
« Capaan »; c. « Aram, Assur, Elam. »

? Tiele, Op. cit., 1, 88.

3 Delitzsch, Parad., p. 198 et 209.



— 271 —

comprend le massif montagneux au nord de Diarbékir,
vers les sources du Tigre et le grand coude de I’'Euphrate
oriental ou Murad-Su.! Les monts Gordyéens étaient ha-
bités par un peuple auquel les écrivains classiques donnent
les noms variés de Kardakes,®* Kardouchoi,> Korduaiot,*
Gorduenoi,® Gorduaioi,® Kurtiod,” (Gordaei® et méme
Chaldaior,” ce dernier nom ayant, avec d’autres indices,
conduit & supposer a ce peuple une parenté quelconque
avec les Chaldéens du bas Euphrate. La donnée de Bérose
se retrouve dans le Qoran;'® Mohammed fait débarquer
Notth (Noé) sur le mont El-Djoudi, qu'il appelle « monta-
gne Kurde ».'' Cette montagne, dit Lenormant,'®> est en
effet située au sud-ouest du lac de Vin, et son sommet
neigeux se voit de fort loin dans la Mésopotamie. L’empe-
reur Héraclius y monta de Tsamanén pour voir la place
ou l'arche s'était arvétée (Li-Makin, 1, 1, 14); Kazvini
(1, 157) prétend qu’on y conserva des bois de ce navire
miraculeux jusqu'au temps des Abassides, et la croyance

! Voyez mon Déluge, p. 270.

2 Polybh., v, 79, 11 et 82, 11; Hesych. et Phot, s. ».; Strab.,
xv, 734.

3. Xenoph., Anabas., m, 3,16 ; v, 1, 2: v, 5, 17; Strab., xvr,
747, Pline, Hist. nat., vi, 15.

4 Joseph., Ant. jud., 1, 3, 6. — Kardueis (Epiphan., Adov.
haeres., 1, 4 et 18).

5 Strab., xvi, 747. — Corduent (Pline, Hist. nat., vi, 135).

6 Strab., x1, D29 et Hb32: xvi, 746, 747, 750; Plutarch, Aler.,
31: Ptolem., v, 13, 5; Steph. Byz., v. Gorduaia.

7 Polyb., v, 52, 5; Strab., x1, 523 ; xv, 727.

8 Pline, Hist. nat., vi, 26, 27 (aussi Gordiani).

9 Xenoph., Anabas., v, 3; v, 5; vi, 8; Plin., vi, 9; Strab.,
x11, 568: Steph. Byz, ¢. Chaldaia, et Chaldaior: cf. Knobel,
Vollertafel, p. 163.

10 x1, 46.

" Fraehn, [bn-Foszlan, 54 ; Wahl, Asien, 818.

2 Ory., 11, 5.



— 9279 —

populaire du pays voisin est méme qu’il en reste encore.?
Bérose dit de son coté que les débris du vaisseau de Xisou-
thros étaient montrés, de son temps encore, dans les monts
Gordyéens, légende dont on retrouve des échos chez Saint-
Jean Chrysostome?® et chez St-Epiphane.? Nicolas de Damas
dit la méme chose de son mont Baris,* qui est I’Ararat ou
Masis, et il est probable qu’il y a aussi peu de fond a faire
sur 'une que sur 'autre de ces histoires.®

En somme, le point d’arrivée est nettement au nord et
en amont du point de départ. Bérose semble placer ce
dernier moins au sud que le texte canéiforme. Cela peut
tenir & ce que, entre temps, la légende issue de la Basse-
Chaldée® avait subi une adaptaticn babylonienne.”

La direction du trajet est déterminée par la position
respective des points extrémes; or on voit bien que les
versions, différentes en apparence, dérivent toutes de la
méme idée. La direction demeure donc la méme, c’est 1a
Iimportant. Le premier texte la précise par les mots
« vers les dieux. » Cette expression, obscure au premier
abord, renferme, quand on I'étudie a la lumiére de la
mythologie comparée, une donnée trés précise.

On sait, en effet, que la montagne du déluge, 1I'Ararat,
a toujours été placée du méme c6té que le Paradis. C'était
le cas chez les Indiens, pour qui I'Himalaya renfermait a
la fois le Merii et le Naiibandhanam. Dans I'ile de Ceylan,

! Macd. Trinneir, Travels in Asia Minor, Armenia and Kur-
distan, p. 453.

* De perfect. carit., vi, 350, éd. Gaume.

3 Ado. haeres., 1, 18.
Ap. Joseph, Ant. jud., 1, 3, 6.
> Voy. mon Déluge, p. 269 et suiv.
G. Smith, dans mon Dél., p. 157.

7 On comprendrait alors comment Surippak serait remontee de
Schoumer en Accad. pour y devenir Sippara. Cf. Lenormant,
Orig., u, 103.

E=

o1



— O —

le « Pic d’Adam » est & la fois la montagne du déluge et
la montagne paradisiaque.® Il en est de méme du Mont
Tlalok a Cholula, au Mexique.

Le Paradis est en général le centre du monde, « I’ombi-
lic » oule « nombril » de la terre ou des eaux.?> Les peu-
ples se sont fait du Paradis deux idées, en apparence trés
différentes, mais que la logique imprécise des premiers
ages reliait d’'une facon aisée a découvrir. Le Paradis est
tantot une haute montagne, située au centre du monde et
portant le ciel, isolée de toute part comme une ile de
rochers au milieu des terres, — tel I’Atlas des Grecs; —
tantot une ile, « I'lle du bonheur », comme 1’Atlantide
pour les Hellénes,® I'ile de Zyr pour les Phéniciens, la
Flattinis (ile de la joie) pour les Celtes,* I'lle Bolotih (la
premiere créée), au N.-O. de Tonga pour les insulaires de
cet archipel.> Les Syriens suivaient une idée analogue
quand ils placaient le paradis dans l'oasis de Damas, ile
de verdure au milieu des sables du désert. De cette double
conception est née la vénération des montagnes, des iles
ou des oasis; l'usage d'y batir des temples® ou d'y offrir
des sacrifices, I'idée de les remplacer, cas échéant, par des
éminences artificielles ou monceauzx de témoignage;® enfin
I’habitude qu’ont beaucoup de religions de faire des tours

t Ritter, Vorhalle zur europ. Vilkergesch., p. 335 ; W. Menzel,
Mythol. Forsch., 1, 37.

2 Luken, Trad. de Uhumanite, 1, 346 et suiv.

® Une autre conception regardait I’Atlantide comme faisant
partie du continent africain.

4 Luken, 105.

> Mariner, An account of the Tonga Islands, 1819. — La no-
tion des «iles des bhienheureux» se retrouve dans l'ancienne
Egypte (S¢ances et travanx de UAcadémie des Sc. mor. et polit.
Compte-rendu de 1894, 1°" semestre, p. 12.).

® Le temple de Jupiter Ammon, dans l'oasis de Siuah, dans le
désert de Libye.

" Voyez 'histoire biblique, spécialement les temps patriarcaux.
18



— 274 —

(pyramides ou clochers) a leurs temples. Les Mexicains
sacrifiaient toujours sur les montagnes, parce que 1a était
le séjour de Tlaloc, le Seigneur du Paradis. Les Chinois
donnaient au Tien-Schun ou « Montagne du ciel », le nom
de « Montagne du Paradis. » Plus tard, ce sanctuaire se
dédoubla et donna son nom a quatre montagnes de Chine
ou I'empereur lui-méme devait chaque année offrir un
sacrifice; d’ou son titre de « Seigneur des Quatre Monta-
gnes. »* Les Lappons ont le M* Passewar comme mont
sacré et donnent le méme nom a toutes les élévations sur
lesquelles ils sacrifient a leur dieu Storjainkar. Enfin, c’est
encore sur une montagne, « en la terre de vision », qu'A-
braham, apres avoir adoré, faillit immoler Isaac.?

Le paradis étant la demeure des dieux, la « ville des
dieux »3, leur citadelle, « la montagne de ’assemblée des
astres » considérés comme dieux (Har-mdéad),* c’est aussi
sur des montagnes que les visions, les apparitions ont lieu
de préférence. Les montagnes sont tout ensemble des
Paradis, des Ararat, des Sinai® et des Thabor. Le Paradis
est inabordable aux mortels ordinaires; c’est la demeure
des dieux primitifs (Olympe), des premiers hommes déifiés,
des héros péres de peuples, apres leur mort. C'est ' Argard
des Germains.® Apreés cette vie, les ames des justes s’y

! Voyez le Schi-King, Canon de Yao, trad. de Legge, Sacr.
Books, 1, 34, et Max. Muller, Sacr. Books, vol. 1.

* Gen., xx11, 2 et 5. Plusieurs montagnes portent, encore de
nos jours et en Europe, des noms caractéristiques. Se rappeler le
Grand Paradis en Maurienne.

3 Comparez le Vara de Yima ( Vendidad, 11, 46, s.), le Paradis
juif et la Jérusalem céleste de I’Apocalypse (xx1 et xx11).

4 Is. x1v, 4-20, d’aprés les Chaldéens. La montagne des mys-
teres des sept planétes et des sept étoiles de la Grande-Ourse joue
un grand role dans le Sabéisme (Lenorm, Commentaire, p. 439).

> Comparez le M' Ouschidarena, ot Ahouramazda révéle la loi
a Zarathoustra ( Yacna, xxi1, 53), et plusieurs exemples analogues.

¢ Luken, 96.



— 275 —

réunissent aux dieux et aux patriarches qui les ont précé-
dées. D’ou l'expression « retourner a ses peéres », ad
patres.

Le paradis étant le « nombril » de I'univers, et la mon-
tagne du déluge étant identifiée au paradis, Delphes de-
vint « 'ombilic du monde » et le centre de la terre, parce
qu’elle était sur le Parnasse, 1’Ararat de Deucalion. De
méme, «1'ile des bienheureux » fut placée en Béotie, parce
qu'Ogyges, patriarche du déluge, aborda dans cette
contrée.!

Une remarque de la plus grande importance, c’est que
I'Eden d’un peuple est toujours du cété d’ou vinrent ses
ancétres pour prendre possession de la patrie actuelle,
¢’est-a-dire qu’il est placé a I'extréme limite des scuvenirs
de migrations.? Ceci pour l'emplacement primitif qui se
modifie & mesure que le peuple se déplace : « Les races,
dit M. Renan, portent avec elles dans leurs migrations les
noms antiques auxquels se rattachent leurs souvenirs, et
les appliquent aux montagnes et aux fleuves nouveaux
qu’elles trouvent dans les pays ou elles s'établissent. »
C’est ce que nous avons toujours appelé « l'adaptation
locale »; cela prouve une fois de plus combien peu il faut
faire fonds sur les indications topographiques des vieilles
traditions.? La montagne du déluge est placée de méme
pour les mémes raisons, et I'identification des deux, admise
par le Jahvéiste de la Genése, I’était aussi des interpreétes
des premiers siécles chrétiens.® Les habitants de Hawai,
par exemple, se croyant issus de Taiti, y placaient l'ile du
paradis.®

U Ibidem, 349. Nombreux mythes pivotant sur la méme idée.

2 [bidem, 94.

3 En particulier en ce qui concerne le topique et 'extension du
déluge.

¢ Lenorm., Orig., 11, 45-47 ; Luken, 346.

* Ellis, Reise nach Hawai, p. 220.



— 276 —

Seconde remarque, non moins importante bien que le
fait qu’elle révele soit pour ainsi dire une conséquence
nécessaire des idées que nous venons d’exposer, le Paradis
étant congu comme une montagne, on le cherchait naturel-
lement du c6té ou 1'on savait qu’il y en avait en réalité,
c’est-a-dire, dans tous les cas, vers le haut pays. La monta-
gne paradisiaque des Indiens, le Mérw primitif, était située
dans la direction de leur anciene patrie et, en méme temps,
du coté des grands pics de I'Himalaya,* ce qui, en outre,
le placait vers le nord, comme la montagne du déluge.
L’Airyana Vaedjo (avec le Hard-Berezaiti, ou montagne
sainte du Zendavesta), point de départ des hommes et
spécialement des anciens Iraniens, était censé une contrée
septentrionale, froide et alpestre. Les Persans modernes
(sectateurs du zoroastrisme) placent de méme leur Albordy
ou mont-paradis. Les Chincis le placent dans 1'Asie
centrale, dans le Kuen-Lun ou les branches du Thian-
Schan.? Le Paradis, étant une montagne, se trouve natu-
rellement du co6té d’ou viennent les fleuves, les « fleuves
du paradis » qui se retrouvent un peu partout.® Cette cir-
constance, jointe aux considérations de tout a ’heure, de-
vait le placer au nord pour les Indous (Himalaya et Hin-
du-Kuh), les Perses (Albordj = Elburz, Demawend ou
Hindu-Kuh), les Babyloniens (Kurdistan et Caucase) et les
Grecs (Pinde et Olympe). C'est ce qui est arrivé, et la
notion du paradis au nord est sa troisieme caractéristique
chez la plupart des anciens peuples orientaux. Dans le
principe, en effet, les Grees placaient aussi le mont-para-
dis dans cette direction, avec ses jardins des Hespérides
et ses heureux Hyperboréens. Par un commencement de
corruption des idées premiéres, on le plaga ensuite du coté

! Lenorm., Orig., 11, 49 ; Commentaire, 300.
2 Luken, 1, 97, 99.
® Sur cette question compliquée, voy. Lenorm. Orig., 11.



— YT

du Caucase, parce que Prométhée y dtait attaché. Enfin,
mais seulement beaucoup plus tard, le progrés des con-
naissances géographiques ayant conduit & chercher I’océan
vers I'ouest et non plus vers le nord, la montagne du pa-
radis, située pres des « eaux qui entourent le monde », se
transporta vers le couchant et devint ’Atlas. Les iles for-
tundes, qui naturellement ’avaient suivie, s’établirent dans
I’Atlantide, justifiant 1I'étymologie des Hespérides nées
d'Hesperus, l'astre du soir, qui les engendra d’Atlas.
L’Olympe, demeure des dieux, fut le seul souvenir qui
resta de la montagne paradisiaque, jadis placée au nord.!
Une nécessité du méme genre explique comment, le haut
pays étant a i'ouest, c’est de ce cdté que les Chinois durent
chercher leur « montagne du ciel. »

Aprés ces généralités nécessaires pour nous orienter dans
la question, voyons de plus pres les idées des vieux Sémites,
Assyro-Babyloniens et Hébreux. Nous reviendrons ainsi a
notre point de départ et aurons tout ce qu’il faut pour
conclure.

Tout d’abord, la conception de la montagne sainte et
paradisiaque, située au loin dans le nord ou le nord-est,
plus haute que toutes les autres montagnes de la terre,
colonne du monde autour de laquelle tournent les sept
étoiles de la Grande Ourse, assimilées aux sept planeétes,
cette conception qui est celle du Méru, du Hard-Berezait
et de I'Arydratha primitif, a été certainement connue et
admise des Chaldéens.> On trouve dans leurs conceptions
populaires la « montagne du monde », qui est le séjour
des dieux et porte a ce titre le nom de « maison de mon-
tagne des pays », ou simplement de « maison de monta-
gne », ou encore celui de « maison de la réunion ».? On lit

! Luken, 1, 102.
2 Lenorm., Comment. de Bér., p. 317.
3 Cf. I'hébr. « Montagne de la réunion (des dieux) » ou « mai-



— 278 —

(Khors., 155,8.) : « Les dieux nés de toute éternité dans
la maison de montagne des pays, dans les montagnes de
(1") Ardli. » Donc la « montagne des pays » est dans le
m assif de I’Aralt ou bien ce nom n’est qu'en apposition,
comme synonyme de la « maison de montagne ». Cette
d erniére opinion est celle de Jeremias qui remarque que
I Aralt recoit 1'épithéte de « montagne de 'or », assuré-
ment appropriée & un séjour des dieux.! L’Arali serait
donc une montagne et non un pays,? ce qui pour nous n’a
pas plus d’importance que la question toute semblable re-
lative A VArarat. La « montagne des pays » s’appelle
Aralt, pas seulement en tant que séjour des dieux, mais
aussi en tant que montagne du royaume des morts. Ce
royaume était un grand palais creusé dans l'intérieur de
cette montagne, aussi portait-il le nom de bit- Arali, <« mai-
son de I’Aralt », ou par métonymie, celui plus simple
d&’ Ardlu.’

Indépendamment de ces preuves intrinséques, les paral-
leles hébraiques suffiraient a montrer que l'idée de la
« montagne divine » existait chez les Chaldéo-Babyloniens
et tenait une place de premier ordre dans leurs concep-
tions religieuses.* Mais nous reviendrons sur ce second
groupe de preuves en étudiant spécialement ce qui regarde
les Hébreux. Pour le moment, remarquons une fois de
plus avec quelle facilité, en Mésopotamie, ce pays du dua-
lisme, deux idées en apparence contradictoires pouvaient
snbsister cote a cote : La croyance a la montagne divine,
située forcément vers le haut pays, faisait bon ménage

son de (la) bénédiction. » A Jeremias, Die babyl.-assyr. Vorstel-
lungen vom Leben nach dem Tode, p. 59.

! Cf. Delitzsch, Paradies, p. 117, s.

2 Contre Schrader, K. A. T.%2, p. 389, s.

3 Jeremias, op. cit, p. 60.

“ Lenorm. Orig., 11, 120



— 279 —

avec l'idée qui placait au contraire en Babylonie, ou méme
en Chaldée, I Eden de la foi locale. Cette conception n’était
évilemment que la particularisation d’'une idée générale,
mais elle avait jeté de profondes racines.® Le nom antique
de la Babylonie proprement dite était Gan-Dinyas, <« le
jardin, le pare, du dieu DoGnyas », ou Kar-Dunyas, «1'en-
clos du dieu Dotnyas », ce qui rappelle étrangement le
gan-Elohim ou gan-Yahveh de la Genése et dcs Pro-
phétes.®? Le synonyme gan-Eden® s’en rapproche d'une
part, tandis que de l'autre il ressemble a I'Oudydna de
I'Inde. Or, une tradition ancienne placait a Babylone
(accad: Tum-tir-ki, « le lieu de I'Arbre de vie ») et ratta-
chait a la forme la plus ancienne de son nom, le paradis
terrestre, I'Eden. Cette tradition présémitique était celle
du nord, celle d’Accad, réclamant pour sa capitale, mais
la Chaldée méridionale, Schoumer, le disputait a Babylone.
Les vieux hymnes du sud, en suméro-accadien, parlent du
bocage sacré d’ Eridoi ; or c’est la localité actuelle d’Abou-
Schahrein ou Dhib, au confluent de I'Euphrate et du Tigre,
dans les grands marais d’Abu-Kelam.* Ceci est la tradition
méridionale, celle de Schoumer. En somme donc, la Baby-
lonie était considérée comme un jardin divin des ages my-
thiques, dont le centre, l'arbre de vie, se placait & Baby-
lone méme ou a Eridoti, suivant les prétentions rivales du
sacerdoce du nord ou de celui du sud.® Une forme spéciale,
en quelque sorte extréme de cette derniére conception,
est celle qui placait I’'Eden dans I'ile Dilmiin, en avant des
bouches du Schatt, & trente kasbu de la cote.® Cette petite

! Delitzsch, Paradies, p. 65.

t Gen., xm, 10; Is., u1, 3; Ezech., xxvir, 13, xxxi1, 8 et 9.

3 Ezech., xxxvi, 35: Joél, i, 3; Gen., 1, 8.

' Rawlinson in Sayce, dans son édition de la Genése chal-
déenne de G. Smith, p. 86.

* Lenorm., Orig., 11, 106.

¢ Tiele, Babyl. assyr. Gesch., 1, 82. Tenir compte de ce que le



— 280 —

terre, séparée du monde chaldéen par l'immense étendue
des marais d’el-Dschunub dont les vapeurs torrides engen-
draient les mirages et les terreurs, avec sa ville mysté-
rieuse planant sur les flots sans limites, répondait & mer-
veille & 'idée qu'on se faisait des « rivages des bienheu-
reux. » On se les figurait comme une ile, au loin dans le
sud, de l'autre coté des « eaux de la mort » ou Styx
oriental. Ces rivages de la béatitude n’étaient pas la méme
chose que le lieu de la «réunion des dieux», et la réflexion
de Jeremias que les héros parvenus a la béatitude devant
nécessairement étre placés pres des dieux, la terre des
bienheureux devait étre rapprochée de la « montagne des
dieux »,' cette réflexion, quoique d’accord avec les habi-
tudes générales de la mythologie et en particulier avec
I'idée sémitique de <« I’enlévement » accordé comme su-
préme récompense aux justes qui ont « marché avec les
dieux,® » nc suffit pas pour réunir nécessairement au méme
endroit ces deux parties du Paradis. Sans doute, le pas-
sage qui termine le récit cunéiforme du déluge : « Cit-
napishtim et sa femme devront, a 'avenir, étre sublimes
comme des dieux; Cit-napishtim résidera au loin, a 'em-
bouchure des fleuves. Alors ils nous enlevérent et nous
établirent au loin, & la bouche des fleuves », ce passage
fixe au sud, peut-étre au confluent des deux fleuves, dans
I'Eridoi, peut-étre a leur commune embouchure, dans l'ile

golfe remontait jadis beaucoup plus au nord. Voir la carte de
Delitzsch, Paradies.

' Op. cit., p. 81, ch. 1v. Comparez la nésos makaron d'Hésiode,
Opp. et dies, 167. CI. Lycophr, 1204 et Homeére, Od., 4, 563 s.,
et la ville de Saturne dans Pindare, Olymp., 1, 105-143, située
aussi dans une ile bienheureuse.

? Se rappeler 'enléevement d’'Hanok (Gen., v, 24), celui d’Elie
(4. Reg., ), celui de Cit-napishtim et de sa femme, dans l'épo-
pée cunéiforme, et celui de Xisouthros avee sa femme, sa fille et
son pilote, dans le réeit de Bérose.



— 281 —

Dilmiin, le séjour des bienheureux que Noé va rejoindre,
mais il ne dit pas que les dieux y résident aussi, car Jere-
mias traduit : sublimes comme des dieux, et Halévy : sem-
blables aw diew des flots (qu’ils honoraient spécialement,
v. 1. 35). Les deux qualificatifs conviennent a un élu, mais
ils marquent la similitude avec les étres supérieurs, non la
réunion a eux.

Quoiqu’il en soit, d’ailleurs, et laissant pour plus tard
la question topographique qui pour nous est la principale,
remarquons que le paradis babylonien ou chaldéen, situé
dans un fond, dans le Zor mésopotamien comme la mer
Morte dans le gor du Jourdain,! et prés du rivage, répond
bien a I'idée du jardin d’Ea, diea de la mer, dont Dunyas
en cissien et Dunu en accadien sont des surnoms?® et qui
possédait I’ Eridoi. Par contre, comme le dit trés bien Le-
normant, ce topique ne répond pas du tout & l'un des
traits essentiels de la conception de ce jardin merveilleux,
qui se retrouve sans différence dans les données indiennes,
iraniennes et bibliques, & savoir sa position sur une mon-
tagne. Les Indiens le placent sur le Méru, les Iraniens sur
le pic Houkairya du Hard-Berezaiti, et les propheétes hé-
breux sur « la montagne sainte de Dieu », har qodesch
Elokim.? On peut donc penser que la conception primitive
n’'était pas celle de Schoumer et que celle-ci n’est qu'un
produit d’adaptation locale.

C’est la conclusion & laquelle va nous conduire I'étude
du point de vue hébraique. Le jahvéisme de I’ancien Tes-
tament connaissait un paradis de Jahveh et les conceptions
populaires des Hébreux, rattachant ce paradis aux idées
cosmologiques et a la géographie mythique héritées des

! Delitzsch, Neuer Commentar, p. 88.
* Lenorm. Orig., 1, 117.
3 Ezech., xxvi, 14, 16.



— 282 —

ancétres chaldéens, le placait dans ce monde, en un lieu
déterminé. C’était sur une montagne élevée, dans une ré-
gion mystérieuse, « vers 'orient », migqedem (Gen. 11, 8),
et aussi <« a l'extréme nord », beyarkthé ¢aphon (Is. x1v,
13). Or, ce n’est pas seulement au nord par rapport a la
Palestine, mais aussi par rapport & ’Assyrie, car c’est du
nord, minhagdphon, qu’Ezechiel (1, 4), sur les bords du
fleuve Kébar, « dans le pays des Chaldéens », voit venir
Yahveh porté sur les Kéroubim. Ceci, comme le remarque
avec raison Lenormant,® exclut formellement du topique
de ’Eden la Babylonie et la Chaldée. Le paradis, pour les
Hébreux, était au nord de 1'Assyrie, un peu vers ’est, soit
dans le coude des montagnes kurdes, derriére Ninive,
c’est-a-dire un peu au nord du Nizir, entre ce pays et les
monts Gordyéens de Bérose.> Cette localisation caracté-
ristique d’accord, comme nous 'avons vu, avec les idées
générales de plusieurs peuples, se refidte dans la céiebre
apostrophe d’Isaie (x1v, 4-20) au roi de Babylone, ol I'on
remarque le passage suivant : « Je m’assiérai sur la mon-
tagne de 'assemblée (har-md’éd), dans l'extréme nord. »*
Théodoret, natif de Syrie et trés au courant des traditions
orientales, dit & cette occasion :* « On rapporte qu’il y a
au nord des Assyriens et des Médes une haute montagne
qui sépare ces peuples des nations scythiques et que cette
chaine est la plus haute de toutes les montagnes de la
terre. »5 Il appliquait done, dit Lenormant, la notion de

' Orig., n, 119.

2 On trouve dans_les documents cunéiformes l'expression acca-
dienne garsag babbarra synonyme de 'assyrienne sad cit samsi,
« la montagne du levant » (Orig., 11, 127). Il est naturel que le
topique oscille entre les deux directions, N. et E., ou il y avait
des montagnes’en réalité.

* Lenorm., Orig., 1, 122 ; Comment., 318.

4 Interpret. in Es., 11, 64.

® Michaélis, Orient Bibl., v, 191; Supplem. ad lexic. hebr.,
112 ; Gesenius, Com. ub. Jes., 1, 403 ; 11, 316.



— 283 —

la montagne a laquelle le prophete fait allusion précisé-
ment au sommet sur lequel les Iraniens de la Médie avaient
transporté et localisé leurs souvenirs bien antérieurs sur
la montagne sainte, le Hara-Berezaiti; car Théodoret a
eu certainement en vue I’Elbourz du sud de la Caspienne,
si important par ses traditions mythiques! et dont les
Assyriens, dés le neuvieme siécle avant notre ére, connais-
saient le nom sacré. La donnée dont nous parlons a été
conservée, comme tant d’autres débris des croyances veli-
gieuses de la Chaldée et de la Babylonie, par les (Cabiens
ou Mendaites qui alliaient le culte des sept planétes a
I'adoration des sept astres de la Grande Ourse,? dans leurs
« mysteres du nord » sur la haute « montagne du Septen-
trion », réputée le séjour du Seigneur des lumieres, du
pére des génies célestes.?

Cette montagne sainte, ou se rassemblent les dieux, re-
vient souvent dans les textes cunéiformes. C’est le point
culminant de la convexité terrestre,® d’ou son nom de
« montagne des pays », en accadien garsag kalama ou
garsag kurkurra, en assyrien sad matdti. On la qualifiait
aussi de « montagne sainte », accadien kur ki, assyrien
sadii ellu, et, conformément & ce que nous disions plus
haut, on s’efforcait de I'imiter, dans les plaines absolument
unies de la Mésopotamie inférieure, par des montagnes
artificielles qui devenaient les célebres temples en forme

' H. Rawlinson, journ. R. A. S., xv, 248: F. Lenorm., Lettr’
assyr., 1, 33.

? Cf. la tabl. astrol. cunéif. disposant une suite de corps célestes
par groupes septenaires. Cun. inser. W. A., m, 57, 6.

3 Norberg, Cordexr Nasaraeus, 1,4, 6 ; Mohammed ben-Ischag
en-Nedun, in Chwolsohn, Die Ssabier u. der Ssabismus, 11, 1;
Gesenius, op. cit., 11, 324 : Obry., Bere. esp. hum., p. 7.

4 Concue par les Chaldéens comme un bhateau rond renversé
(Diod. Sie., 11, 31).



— 284 —

de pyramides a étages surmontés d'un petit sanctuaire
censé la demeure du dieu. Les « paradis » des rois ira-
nians de la Médie et de la Perse, copiés de ceux des mo-
narques assyro-babyloniens avec leurs fameux jardins sus-
pendus, n’étaient aussi que des tentatives d’imitation du
jardin légendaire de la montagne sainte.’

La croyance a la « montagne sainte de Dieu » fut 1'ori-
gine d’une foule d’usages religieux chez les Juifs. Certains
sacrifices ne pouvaient étre offerts que sur le coté nord
de 'autel, faisant face par conséquent a la montagne di-
vine. C’est méme en souvenir de cette idée que les Israé-
lites, sur le point de succomber au paganisme, placent
I'idole de jalousie & la porte septentrionale du temple
(Ezech., v, 5), et que leurs femmes s’y asseyent pour
pleurer Adonis (Tammuz) (viir, 14).2 C’est 1a une vieille
idée sémitique que les Hébreux avaient emportée comme
tant d’autres en quittant la Chaldée et qui fut ravivée par
I'influence assyrienne, au temps de I'Exil. Dans cette con-
ception hébraique, on retrouve les idées assyriennes de
I'Aralic en méme temps qu’une preuve certaine de son
aborigénéité et de son ancienneté en Mésopotamie.

Un autre usage dérivant de la méme croyance et destiné
a la symboliser était, comme nous I’avons dit, celui d’offrir
les sacrifices de préférence sur les hauteurs; on le trouve
chez plusieurs peuples, en particulier chez les Israélites.
C’est encore pour la méme raison que (Ps. xuvir, 12) la
montagne sainte de Sion est appelée « joie de toute la
terre, nord extréme, ville du grand roi. » Les idées de
I’ Ardli, qui sont a la base de la montagne biblique. se re-
trouvent dans le nom d’A4ral ou Arail (Arial) donné & la
montagne de Sion et dont le véritable sens avait, déja de

! Lenorm., Orig., 11, 124, 131 et 132.
2 Cf. Warren, The paradise found at the Northpole, p. 206 s,



— 285 —

trées bonne heure, échappé aux commentateurs. Ce terme
est identique a l’assyrien Ardli et son orthographe véri-
table et primitive est Aral ou Arail.*

Nous avons dit précédemment que cette <« montagne de
I’assemblée des dieux (ou de Dieu) » n’était pas la méme
chose que le séjour des bienheureux. En effet, ils demeu-
rérent longtemps distincts, méme séparés, et ce point est
trés important pour nous. Plus tard seulement, I'idée d’une
séparation entre les bons et les mauvais, aprés la mort,
conduisit & rapprocher du séjour des dieux (ou de Dieu)
le lieu ou les élus devaient golter leur félicité éternelle.
On vit alors apparaitre, dans la mythique des Indiens, en
opposition au Sou-Mérou, <« le bon Mérou » du nord, un
Kou-Mérou du sud, « mauvais » et funeste, qui y fait pen-
dant et en est I'antithése.? Cette idée était trop naturelle
pour ne pas venir a plusieurs peuples a la fois, méme sans
qu’il fat besoin pour cela d’'une impulsion commune. Aussi
voyons-nous les Chaldéens opposer a la divine et bienheu-
reuse « moutagne de I'Orient »,® accad. garsag babbarra,
assyr. sad cit samsi, une <« montagne de I'Occident »,*

' A. Jeremias, op. cit., Append., p. 121-125. Plusieurs preuves
de cette assertion.

? D’Eckstein, De quelques légendes brahmaniques, ete., p. 40
in Lenorm , Orig., 11, 134

5 Exactement, d’aprés ce que nous avons vu, du « nord-est. »

4 Soit du « sud-ouest. » 11 est remarquable que cette direction
funeste soit justement celle du grand désert dont toutes ces peu-
plades avaient eu a souffrir & I'époque de leurs migrations. Cette
remarque est 4 nos yeux une preuve de la justesse de nos indue-
tions, quand au lieu de « l'ouest », comme disent les textes, nous
prenons, en vertu des combinaisons qui précédent, le sud-ouest
qui est la normale au cours des fleuves et 4 la limite du désert.
Cf. cependant Del. Par., 121 ; son objection a notre systéme est
affaiblie par l'idée égyptienne qui, comme il le dit lui-méme,
placait aussi I'entrée du monde souterrain dans 'owest, c¢'est-a-dire
de nouveau du coté du désert.



— 286 —

funeste et ténébreuse, accad. garsag gigga, assyr. sad erib
samst, située dans les parties basses de la terre et habitée
par les démons malfaisants, surtout les plus redoutés, les
sept esprits de « ’abime » (abyssus), les Anunnak:,' dont
le role sismique se révele dans plusieurs textes,> et avec
eux le Namtar, la peste pervonnifiée, et les autres fléaux.
Entre ces deux montagnes, et juste au nord, comme disent
les textes, s’étend la région de I’Arali ou Aralli, qui, &
" ses deux extrémités, participe de la nature bien ou mal-
faisante de ses monts terminaux. Dans les deux cas, la
notion profondément philosophique des biens ou des maux
de ce monde, qui « naissent perpétuellement » de leurs
sources premieres pour assaillir 'homme ballotté entre
leurs influences contraires.> Pris dans son ensemble, avec
une sorte de « teneur moyenne » au point de vue de la
perfection morale, I'Arali (Aralh) est la terre des morts

' Jeremias, op. cit., p. TR, —

2 Qutre le récit du déluge, voy. Cunéif. inscr. W. A,, v, pl. 15,
rect. 1. 21-28, o il est dit d’cux: « Eux, les sept, naissent dans
la montagne de I'Occident; eux, les sept, grandissent dans la
montagne de I'Orient; dans les parties basses de la terre, ils rési-
dent: dans les parties hautes de la terre, ils font entendre leur
voix: eux, les sept, ils s’élévent de la montagne de I'Occident ;
eux, les sept, ils perdent leur force dans la montagne de I'Orient. »
Je ne sais si 'intention de l'auteur était de décrire les ébranle-
ments sismiques qui, nés sous le platean désertique du Badiet
e-Scham, traversaient la Mésopotamie pour venir mourir sous
les plis du Zagros, aprés leur avoir communiqué la somme des
énergies accumulées dans le trajet, et avoir ébranlé la surface par
leurs réactions profondes, nais, en tout cas, il et été difficile de
peindre mieux le phénoméne avec les couleurs de la mythologie.

3 Sur quelques autres idées philosophiques de la cosmologie
babylonienne qui en est si riche, voy. nos Bulletins géologiques,
dans la Revue thomiste de 1893, n** 1 et 2. — Comparez 'assy-
rien ertb 4 « I'Erébe »; les ténébres « cimmériennes » des Greces
au kumneriré yom, « 'enténébrement du jour » (Lenorm.) de Job,
111, 5, et au grec chémmeros, « brouillard, obscurité. » —



— 287 —

indistinctement. Quant a I'idée fondamentale qui place le
séjour des morts sous une montagne, c’est avec raison,
selon nous, que Delitzsch (Par., 121) en cherche 'origine
dans la ressemblance extérieure de la fosse recouverte de
terre (tumulus) avec une éminence ou une montagne. Par
un tout autre chemin, J. Halévy est arrivé, en étudiant
les Arabes, a la méme conclusion : Chez les Babyloniens,
d’apres I'idée commune a tous les peuples sémitiques, les
ames des impies habitent 'extréme sud, et les bons I'ex-
tréme nord, pres de la montagne des dieux.?

D’un autre cioté, le germe de cette idée se trouve déja
dans quelques passages bibliques. En Ezesch., xxvii1, 14,
la « montagne divine, brillante d’or dans le Septentrion, »
est mise en parallele avec « I’Eden, jardin de Dieu, » et
gardée comme lui par un chérubin. La vieille synagogue
appelle le séjour des bienheureux lui-méme Gan Eden
(Cf. Is., x1v, 13; Ez., xxvIi1, 2), et par extension, on ad-
mit aussi une « mentagne de Ia réunion » des élus par
opposition a la « maison de la réunion de tous les vivants »,
c’est-a-dire la terre.?

Nous venons de voir, par des preuves intrinseques et
extrinséques, que l'idée de la « montagne divine », séjour
des dieuz, existait chez les Chaldéens comme chez plu-
sieurs peuples orientaux et faisait partie intégrante de
leurs conceptions religieuses. C’est un premier point acquis
pour l'interprétation de notre passage de Bérose, mais ce
n’est pas assez. Il nous faut maintenant découvrir la situa-
tion exacte de cettc montagne vers laquelle on se dirige
quand on gouverne « vers les dieux. »

Tout d’abord, quand on cherche ou peut se trouver ce

I Légende arabe de Burhout, Journ. asiat., 1885, p. 193. —

2 Sur « I'ile des bienheureux », de l'autre coté du fleuve de la
mort, vov. Jeremias, lzdubar-Nimrod, p. 31. Ile des bienheureux
— ile des morts — ile des dieux. 7bid., p. 32.



— 288 —

sommet qui est tout 4 la fois la montagne des dieux et la
montagne des morts, on s’attend instinctivement a une
contrée qui réponde par ses caractéres naturels au mysté-
rieux de I'idée elle-méme. Or, au point de vue psycholo-
gique, le Nord, région toujours plongée dans 'ombre et
les ténébres, est tout indiqué, et nous avons vu que telle
est en effet I'idée hébraique. Pour ce qui est des Babylo-
niens, la direction du nord eft parfaitement cadré avec
leurs idées sur 1’ Ardli, nous venons méme de voir que les
textes 'y placent positivement, mais en lui prétant un
caractére de neutralité morale qui change complétement
'état de la question. Tandis que, chez les Indiens, la Méru
du nord est positivement le « bon Méru », que chez les
Hébreux la montagne du nord est la « montagne divine »,
chez les Chaldéens I’Aralit du nord n’est ni bon ni mau-
vais, ni divin ni infernal. La montagne divine n’est plus
au nord, elle est & 'Orient, du moins les monuments cunéi-
formes déchiffrés jusqu’ici ne savent rien d’'une montagne
sainte dans le nord.? Delitzsch® a voulu en établir 1'exis-
tence, mais ses arguments sont ceux que nous venons de
donner nous-méme; ils se réduisent aux paralléles fournis
par I'Ancien Testament. Cette différence doit-elle nous
sarprendre et faut-il la considérer comme une véritable
exception au consensus que nous avons constaté sur ce
point? Nous ne le croyons pas. En effet, il nous semble
que, les souvenirs de migrations prenant une part prépon-
dérante dans la fixation des topiques de ce genre, la bous-
sole qui doit servir a les retrouver doit étre celle qui a
servi a les fixer, c’est-a-dire la boussole d’un peuple no-
made, une <« boussole de marche », constamment influen-
cée par 'impression topographique du moment. Or, pour

! Jeremias, Vorstellungen, p. 60.
2 Paradies, p. 117 s.



— 289 —

une bande nomade qui arrive transversalement sur un
fleuve, I'impression instantanée donne deux directions: le
cours du fleuve et la perpendiculaire qu’on a suivie. Tous
les topiques fixés sous l'influence de ce moment-la se rap-
porteront a ces deux directions et les souvenirs géographi-
ques déja atténués par I'éloignement s’adapteront a ce
systeme d’axes qui se présente avec la double puissance
de I'actualité et de la représentation matérielle. C’est 1a
un phénoméne psychologique qu'ont di observer tous
ceux qui ont voyagé dans les grandes solitudes. Appliquons-
le a la Mésopotamie et nous verrons immédiatement que,
sous l'influence de ses deux fleuves coulant du nord-ouest
au sud-est, parallelement aux chaines du Zagros et au
bord du grand désert, la rose des vents doit y étre déviée
de facon que le nord-est se substitue au nord. Joignez-y
la remarque que la chaine voisine du Zagros doit préoccu-
per beaucoup plus que les massifs lointains du Kurdistan
ou du Caucase, et vous comprendrez que la « montagne
divine », que 'Inde et la Perse firent placer au nord, de-
vait ici prendre le nord-est.?

Jeremias® fait 4 ce sujet une observation qui s’applique
aux Assyro-Babyloniens, mais non aux anciens Chaldéens.
Il y avait, dit-il, une autre région qui, autant que le nord,
pouvait jouer le role de contrée mystérieuse, c’est le sud.
Ce peuple n’étant pas marin, la mer était forcément pour

! On peut remarquer, en outre, que cette direction du nord-est
est en quelque sorte 'axre du demi-cercle montagneux qui entoure
la Mésopotamie du golfe Persique au golfe d’Alexandrette, tandis
que 'autre moitié de 1'horizon est occupée par des plaines. Le mi-
lieu de ce demi-cercle est derriére Ninive, cest-i-dire précisément
la ot les Hébreux placaient le Paradis (v. ante). Nous arrivons
done a un résultat trés semblable a celui de Holzinger (Einleit.
im Hexrateweh.), quand il fixe 'Ararat dans le Puscht-i-Kuh.

* Op. oit:; p. 6l



—= 290 —

lui un mystere et il est naturel qu’il placat, derriere I'im-
mensité bleuitre du golfe Persique, qui, a I'horizon, sem-
blait rejoindre le ciel, le pays des fictions et des réves. La
mer Jui était inaccessible, tout comme le Paradis ou les
Enfers; en outre. elle était dangercuse par ses cyclones
et ses terribles .ras de marées qui trop souvent désolaient
les plaines littorales. Quoi d’étonnant, dés lors, a ce qu’on
cherchat de ce cOté « la demeure inaccessible des dieux
et des héros », le « pays des terreurs de la mort? » Mais
ce raisonnement, nous 'avons dit, applicable aux Babylo-
niens et a plus forte raison aux Assyriens, ne saurait s’é-
tendre aux habitants de la cote, 4 ceux de Surippak, par
exemple, qui connaissaient la navigation, comme en témoi-
gne le poeme cunéiforme et en particulier la frayeur
d'Hasis-Adra de devenir, par sa construction bizarre, la
risée de ses concitoyens.! A part cela, il est de fait que
i"épopée place le pays des bienheureux au loin dans le sud,
mais nous avons déja dit pourquoi nous ne pouvons ad-
mettre 'opinion de Jeremias, qu’il faille absolument en
rapprocher le siége des dieux. Au reste, pour se rendre
compte combien sont fragiles les inductions basées sur
I'étude d’'une mythologie seule, sans comparaison avec les
autres, il suffit de voir, quelques lignes plus loin, Jeremias
lui-méme changer de nouveau ses préférences pour les
porter cette fois sur 'ouest: « L’esprit de I'épopée d’'Izdu-
bar, dit-il, son caractére de mythe solaire, d’apres lequel
la pensée qui sert de base a la tablette en question est de
peindre la carriere du dieu-soleil qui la commence au
printemps avec les forces de la jeunesse, pour aller s’affai-
blissant & partir du solstice et finir par se plonger dans
les eaux de l'océan qui lui donneront une nouvelle vie,
cet esprit ferait prévoir plutot 'ouest comme renfermant

1 Cf. Suess, Sintfluth, p. 10.



— 291 —

les « eaux de la vie » et le rivage des bienheurcux, donc
aussi I’Aralu. » D’abord, il n’est pas prouvé que le poéme
d’Izdubar soit un mythe solaire. Nous ne le nions pas,
seulement, jusqu'aux preuves, nous nous défions de cette
corde, passablement usée depuis I'abus qu’en ont fait
Goldziher, Grill, Popper, Buttmann, Schirren, Gerland,
Cheyne et d’autres.! Au reste, Jeremias a raison de re-
marquer que la conception babylonienne d’apres laquelle
les « eaux de la mort », qui arrosaient I’Aral{i, entouraient
la terre comme une ceinture, rendait” difficile la fixation
d'une direction déterminée pour I’Aralt lui-méme.

Mais nous voila suffisamment informés, il est temps de
conclure. Nous venons de voir que les Chaldéens possé-
daient, comme beaucoup d’autres peuples, I'idée de la
« montagne des dieux » considérée comme leur séjour
habituel et que, des deux situations qui peuvent lui étre
assignées, celle du nord’est est la plus probable par elle-
méme. Ajoutons maintenant que si un doute subsistait a
cet endroit, il serait immédiatement levé par le point
d’atterrissage que le texte fixe expressément en Arménie.
L’interprétation, rendue trés probable par les arguments
intrinse jues, devient donc certaine par I'appui du contexte:
L'expression de Bérose : « vers les dieuz » signifie vers
la « montagne des dieux » qui est leur séjour habituel, ou,
d’apres ce que nous venons de voir, vers le nord-est. Com-
binée avec le point de départ fixé en Babylonie, cette ex-
pression contient done l'indication formelle que le navire
de Xisonthros remonta de I’aval vers 'amont, de la plaine
vers le haut pays, trajet caractéristique que la théorie
sismique seule, nous le savons, est en état d’expliquer.

Aprés ce que nous avons dit du point de départ et du

! Au contraire, les excellentes remarques de Delitzsch ( Newer
Com., 156) restent toujours vraies.



— 292 —

point d’arrivée, cette preuve par la direction est explétive;
il était néanmoins intéressant, au point de vue de la criti-
que des textes, de la faire aussi. —

II. — LA TRADITION HEBRAIQUE EN DEHORS
DE LA GENLSE'!

Gen. VI a IX dans les versions polyglottes. -—— Dans notre
premier chapitre, nous avons étudié le récit du déluge tel
que le donne le texte hébreu. Avant de quitter ces cha-
pitres de la Genése, jetons un coup d'eil rapide sur les
différentes versions et notons les variantes de nature a
nous intéresser.

Version grecque des LXX; vr, 17: « Quant & moi, voila
que j'introduis (j’ameéne) le déluge, I’eaun sur la terre;..... »
Cette apposition explicative est de la plus haute impor-
tance ; on ’a beaucoup discutée a d’autres points de vue,
sans remarquer celui-ci : « Le déluge (c’est-a-dire), 1’eau
sur la terre; » il y a donc « déluge » quand I'eau vient sur
la terre. Mais il y a normalement beaucoup d’eau sur la
terre : les lacs, les riviéres, les sources. Ce n'est donc pas
de ces eaux-la qu'il s’agit ; il s’agit d'une catégorie d’eaux
qui, normalement, ne sont pas sur la terre, qui, au con-
traire, lui font antithese, c’est-a-dire des eaux de la mer
(cf. Gen. 1, 10). Or, nous savons que la mer ne peut enva-
hir la terre ferme d’une maniére brusque et perceptible a

! La tradition du déluge, telle qu’elle est contenue dans la Genese
(vi, 17; v, 6, 7, 10, 17 ; 1x, 11, 15, 28 : x, 32; x1, 10) a été étudiée
au chapitre premier. Il est encore question du déluge dans le canon
des Ecritures, en Psal. xxvir, 10: xxxi, 6 ; FEeeli.,, xxxxiv, 18,
19; Nahum, 1, 8 Matt., xx1v, 38, 39 ; Luc., xvit 7; 2 Pet., 11,
5, mais ces passages ne changent absolument rien aux conclusions
basées sur I'étude de la Genése. Au contraire, lire, & 'appni de
Pinterprétation sismique, 2s. xxvi, 8, et Nalwm, 1, 4, 5.



— 293 —

I'homme qu’a la faveur des ras de marée, phénoméne dont
la cause ne peut étre que volcanique ou sismique. La
constitution géologique des pays théatre du déluge excluant
la premiére hypothese, il ne reste que la seconde. Le pas-
sage en question indique donc formellement que le déluge
fut un phénomeéne sismique. Les pluies et les crues des
fleuves sont des phénomeénes trop ordinaires pour pouvoir
étre indiqués ainsi. L’antithése employée est d’ailleurs
celle de Gen. 1, 10, qui se rapporte nécessairement a la
mer. |

Version syriaque ; v, 17 : « Le déluge, soit les eaux sur
la terre. Méme remarque (cf. texte hébr., vii, 6). — vir, 6 :
« Le déluge arriva, c'est-a-dire les eaux sur la terre. »
Méme remarque.

Targ. Jonathan B. Uziel; vir, 11: « En ce méme jour,
furent rompues toutes les sources du grand abime; la, en
effet, étaient les fils des géants placant (mariant ou terras-
sant ?) leurs fils, et ils les (sources) obturaient.» Cette
mention des <« fils des géants » commandant les sources de
I'abime rappelle & s’y méprendre les Antnna chaldéens.
C’est toujours la méme idée; on sait ce qu’elle signifie
pour nous.

Version persique ; vir, 6: « Noé étant agé d’environ six
cents ans, (et) comme le déluge de I’eau était sur la terre,
Noé entra,....,. dans le navire, a la vue de I’eau du déluge. »
Nous savons maintenant que I'eau du déluge ou le déluge
de I’eau signifie la mer envahissant la terre ferme. Noé
s'embarqua donc parce que la mer avait envahi le littoral,
déja & ce moment-l1a. Une ou plusieurs irruptions de la mer
furent donc pour le patriarche le signal de I'’embarquement,
ce qui revient absolument & l'opinion de Suess, voyant
dans les avertissements A’Ea, le dieu de la mer, des ras de
marée répétés et prémonitoires. Voila une vérification a
laquelle on était sans doute loin de s’attendre. — vir, 11:



— 204 —

« L'an six cent de Noé,..... furent rompues toutes les
sources du grand abime, et les fenétres du ciel furent
ouvertes. » C’est la catastrophe proprement dite; elle a
lieu I'an 600 de Noé. Mais, déja précédemment, alors que le
patriarche n’avait encore qu’ « environ 600 ans » (vir, 6), il
s’était produit des phénomeénes du méme genre, bien qu’en
plus petit, qui P'avaient déterminé a s’embarquer. C’est
absolument ce que Suess déduisait du texte cunéiforme, et
c’est d’accord avec la gradation que les deux textes assi-
gnent comme trait essentiel au cataclysme. Le v. 13, par
contre, qui fait embarquer Noé au jour indiqué par le v.
11, est en contradiction avec ce qui précede et avec cette
gradation qui forme la dominante de I'événement. A moins,
toutefois, qu’il ne faille regarder le v. 11 comme une sim-
ple répétition du v. 6, auquel cas, nous apprendrions direc-
tement que le « déluge de I'eau » (v. 6) consistait dans la
rupture des socurces de i'abime accompagnée de 1ouver-
ture des écluses du ciel (v. 11). Nous savons que ce dua-
lisme fondamental dans les causes du déluge est loin de
répugner a une origine premiére sismique, au contraire.
Le double emploi de ces deux versets est admissible, car,
s’ils sont d’'un méme auteur (I’Elohiste), par contre,le v. 6
est isolé au milieu d'un texte jahvéiste ol il n’est nulle-
ment nécessaire. La persistance des textes & représenter
le cataclysme comme suivant une gradation en fuseau est
remarquable, parce que cette propriété est précisément
I'une des caractéristiques des catastrophes sismiques scien-
tifiquement observées. Elle reparait dans les v. 17 et 18:
1T % s les eaux s'é¢tant accrues (mais pas avant) soule-
verent le navire, qui fut élevé au-dessus de la surface de
la terre. » 18. « Lorsque les eaux se furent accrues et
qu'elles se furent multiplices beaucoup sur la terre (mais
pas avant), le navire alla (vogua) sur la surface de I’eau. »
De méme, v. 19, pour les montagnes qui ne sont couvertes



— 295 —

que lorsque les eaux « ont grossi a ce point. » La méme
idée est répétée aux v. 20 et suiv. ; elle s’accentue encore
au v. 24.

Le chap. virr, I et 3, contient deux expressions signifi-
catives qu’il faut prendre en considération. Nous lisons
dans le Texte hébreu: virr, 1. « Dieu fit passer un vent
sur la terre, et les eaux se calmerent (se reposérent). 3. Et
les eaux s’en retournerent de dessus la terre. » Ces expres-
sions caractéristiques, qu’on traduit mal en général, mon-
trent bien qu’il s’agit du dualisme habituel entre la terre
ferme et I'océan, ce dernier étant sorti de ses limites qu'il
regagne maintenant. Or, nous savons que ce n’est possible
que par les ras de marée, phénoménes essentiellement
sismiques. La premiére expression, se calmer, peut conve-
nir aussi bien aux émissions souterraines qui s’étaient
faites tumultueusement, qu’aux ras de marée qui sont
aussi de grands mouvements d’eau. Ce vent est une consé-
quence du rétablissement de I'équilibre orogénique, réagis-
sant sur 'équilibre atmosphérique. Le commencement et
la fin des séismes sont fréquemment accompagnés de vents,
parfois violents. En dehors de la cause sismique, un vent
aurait bien pu contribuer au desséchement de la terre par
évaporation, mais non calmer les eaux ; au contraire. La
seconde expression se retrouve textuellement, mais déve-
loppée, dans Philon (vi. infra). — La Vulgate perd le sens
expressif du terme hébreu en traduisant : Les eaux dimz-
nucrent, au lieu de se calmerent. — Les LXX ont : « L’eau
cessa (de jaillir du sol ou de venir de la mer par ras de
marées), » et « 'eau cédait (ou s'apaisait), (s'en) allant de
la terre, ce qui revient a l'hébreu. Le mot cesser indique
bien que l'eau venait sur la terre par émissions actives, en
quelque sorte par jets successifs, ce qui convient également
bien aux ras de marées et aux projections parties des nap-
pes souterraines. — Le Syriaque a: « Les eaux furent



— 296 —

apaisées » et « les eaux se retirerent de la terre. » — Onke-
los a céderent et « s'en retournerent de dessus la terre. » —
L’hébréo-samaritain porte, dans Walton, subsiderunt et

retrocesserunt a terra. — L’arabe a ventum, quo sedavit
aquam et reversaque est aqua de terra: quo magis ibat,
recedebat. — Targ. Jon, B. Uziel et Hierosol. ont ventum

misericordiarum, (miserationum) et exsiccate sunt aque. Et
reverse sunt aque desuper terram. — La persique a sedate
sunt et reversee sunt aque de superficie terre. — En somme,
toutes les versions, sauf la Vulgate, ont ce trait caractéris-
tique que les eaux (la mer) aprés étre sorties de leur
domaine, y rentrérent. C’est bien ce que prétendait Suess
en disant que I'inondation avait été avant tout marine. Cela
seul explique la translation de ’arche vers 'amont, point
sur lequel nous allons voir tous les textes d’accord ; mais
cela implique une cause premiére sismique. (Voir les ver-
sets suivants qui, dans plusieurs versiens, confirment
encore ce que nous venons de dire.)

Le livre des Jubilés® ne contient rien de formel sur le
mode de I'inondation diluvienne. A peine pourrait-on ex-
ploiter plutét qu’interpréter en faveur de la théorie sismi-
que I'une ou 'autre expression des chapitres 1v, v et vr;
notons-les rapidement : Dieu amene le déluge sur la terre
(d’Eden).2 — Il s’irrite contre ses anges qui ont joué le
role des fameux bené Elohim de Gen. v1 et les fait enchai-

Y Ou Petite Genése ou Apocalypse de Moise (in Syncellus et
Cedrenus), trad. de Dillmann, Jahrb. der Bibl. Wiss., 2° Jahrb.,
1849, p. 230 s.

? Le texte (ch. 1v) porte : diba mdr édom, ce dernier terme dé-
signant ordinairement 1I'Eden (Dill., loc. cif., 256, n. 22). La fin
du ch. 1 nousapprend que, @ la noucelle lune du 4° mois, Adam
et sa femme quitiérent le jardin d’' Eden et demeurérent au pays
d’Eldad, vivils avaient été créés; et ¢'est tout ce qu'on trouve en
fait d’'indications sur le séjour de 'humanité antédiluvienne et
par conséquent sur le point de départ.



ner dans les profondeurs de la terre. Faut-il voir ici quel-
que chose d’analogue aux Titans ou aux Esprits de diverses
mythologies qui, se débattant dans leurs liens souterrains,
causent les tremblements de terre; un équivalent des
Anunnaki chaldéens? Ce sont des conjectures et rien de
plus. — La seule mention formelle d’agents diluviens re-
produit celle de la Genése : les écluses du ciel, au nombre
de sept ici (ch. v), et les sources de I’abime, dont il est
dit qu'elles envoyerent leurs flots en haut, de sorte qu’il
s'agit bien ici des eaux souterraines et non de la mer.! En
outre, particularité curieuse, 'action des écluses du ciel se
réduit a déverser de Ueau du ciel sur la terre pendant 40
Jours et 40 nuits, tandis que les fontaines de I’abime vo-
mirent leurs flots jusqu’a ce que le monde entier fut cou-
vert d’eau. Le texte semble donc fairve tres inégale la part
d’action qui revient aux deux agents, la prééminence étant
de nouveau attribuée aux eaux souterraines. Est-ce une
pure illusion? En tout cas, il est curieux de trouver, pour
ainsi dire dans toutes les traditions, des indices de ce
geure, tous concordants. — Et il (le coffre) vogua et s'ar-
réta sur le sommet du Lubar, Uune des montagnes de
UArarat. C'est 14 que Noé planta la vigne (ch. vir); la
encore qu'il fut enseveli (ch. x). Quant a la situation de
cette montagne qui constitue dans notre texte I’élément
trés important du powmt d’arrivée, ¢’est un preobleme encore
obscur. On trouve la méme donnée dans S. Epiphane? et
ailleurs.? C’est probablement la montagne que Strabon
(x1, 573) appelle Nibaros et dont il prétend qu’elle s’étend

! La Chaldée est un pays trop plat et sa pente est trop insen-
sible pour que I'idée put venir qu’il était plus haut que la mer.
Le spectacle des flots touchant le ciel, & I'horizon, devait inspirer
plutot 'idée contraire.

? Ade. haeres., 1, 4.

3 Dillman, Genesis, 146 ; Delitzseh, Newer Comm., 180.



jusqu'en Médie.! Lenormant?® et Delitzsch® ont voulu y
reconnaitre le pic de Demavend, le plus haut sommet du
systeme de I'Elbourz ou Albordj, le Hard-Berezaiti de la
Médie Rhagienne, dont le nom altéré eiit donné la forme
Loubar. C’est possible, et nous ne contesterons pas le coté
philologique de la question, mais si Loubar vient d’ Elbourz
ou de Baris,* il n’en reste pas moins certain que ces deux
derniéres localisations dérivent, comme tant d’autres, de
I'adaptation locale de récits importés, qu’elles donnent a
I'événement un caractére mythique évident et ne sauraient
étre prises en considération dans notre recherche actuelle.
Les « fictions » (Dillmann) de ce genre sont nombreuses, et
nous aarons a nous en occuper spécialement. —

Une donnée caractéristique (répétée au chap. vi) est
celle-ci : Apres avoir ¢été bouchées au 4™ mois, les sources
du grand abime (toutes les bouches des profondeurs de la
terre) sont réouvertes a Ia nouvelle lune du 7™¢ mois, ct
I'eau commence & s’écouler (a rentrer) dans l'abime infé-
rieur, ce qui rappelle le passage de I'hilen et serait décisif
pour l'action des eaux souterraines, si on pouvait en géné-
rai se fier a notre texte, ce qui, comme on le sait, n’est pas
le cas.” En effet, le livre des Jubilés, sorte de targum de
la Genése et du commencement de ’Exode, datant, selon
toute apparence, du premier siécle chrétien, procede sou-
vent par explications fantaisistes et ne se fait guere
scrupule de changer & l'occasion le texte canonique qu'’il
commente. On y trouve, en guise de commentaires des
passages difficiles, des fables empruntées aux peuples étran-
gers, mais il ne faut pas lui demander ce qui serait le plus

P

Tuch, Koniment. u. Gen., 172.

LHng., T, 15,

Gen. ausgeleqt (1872), 545.

Ronsch in Dillm., Gen., 146.

Troisieme Jalirb., 1850-51, p. 75, 76, 81, 87 et 88.

L] L]

o



— 299 —

précieux pour nous : des échos de versions traditionnelles
anciennes, différentes de celles recueillies dans la Bible.
C’est un commentaire et point du tout une source origi-
nale, aussi son importance pour nous est-elle minime. —

Le livre d’Henoch' renferme une série de passages tres
importants pour nous. Les uns se rapportent directement
au déluge; les autres, tout en lui étant étrangers, prouvent
que les phénoménes sismiques étaient bien connus dans le
milieu d’out émane ce livre et qu’ils y étaient interprétés
absolument comme dans la tradition chaldéenne.

Chap. 10, v. 1-7: Prédiction du déluge. Une inondation
va venir sur la terre. Azazél sera lié et enterré dans une
fossc creusée dans le désert de Dudéél. Aujour dujugement
(dernier), il sera précipité dans la fournaise. Voila qui
rappelle l'idée, trés généralement répandue, des génies
enchainés dans les profondeurs de la terre, idée que nous
venous de retrouver dans le livre des Jubilés. Nous ne pou-
vons nous défendre d’y voir un écho des Anunnaki chaldéens,
d’autant plus que le lieu ot ils sont captifs est constamment
appelé la prison des anges déchus (18, 14-16. 21, 10. 54,
6. C. 19). C’est un abime creusé dans la terre et rempli
de few céleste. Ce feu brile plus que tout autre et il est
mélangé de soufre (Gen. 19, 24. Ps. 11, 8. Hez. 38, 23),
de sorte que les lieux ol il se dégage sont inhabitables;
aucun oiseau ne plane au-dessus d'eux (18, 12); c’est
" Averne classique en méme temps que I'Enfer chrétien.
Le feu céleste s'élance en gerbes de cet abime (18, 11) et
les montagnes qui 'avoisinent sont en feu (18, 13). Enfin,
coincidence bien frappante, les étoiles rebelles, emprison-
nées dans ce lieu, condamnées a se rouler sur le feu (18,
15) et a faire l'effet de montagnes enflammées, sont au
nombre de sept (18, 13) comme les Anunnaki (v. ante)

' Traduction et commentaire de Dillmann, Leipzig, 1853.



— 300 —

qui, eux aussi, « élevent leurs torches » (texte cunéif.) des
profondeurs ou ils habitent. Il est vrai que le nombre sept
était pour les anciens Sémites un nombre rond (v. 18, 6.
24, 2, 32, 1. 61, 11. 77, 4-8. 91, 16. 93, 10; la Bible et le
texte cunéif.); mais si I'idée de causalité disparait, 1’éga-
lité entre les deux textes subsiste, et elle est trés curieuse.
Il en est de méme du fait que, de part et d’autre, les gé-
nies destinés a étre enfermés sous la terre sont les plus
nuisibles. Ici, c’est Azdzél qui, par ses arts sataniques, a
le plus contribué & la corruption antédiluvienne (ch. 8) et,
par suite, est nommé toujours le premier, quelquefois
méme seul, quand il s’agit de la punition a subir (13, 1.
54, 5. 55, 4). Dans le texte cunéiforme, ce sont les Anunna
sur qui les dieux bienfaisants pleurent et & qui ils repro-
chent le déluge. Le parallélisme est complet et de la plus
grande importance au point de vue de la mythologie com-
parée. On pourrait méme, si on ne craignait de tomber
dans la subtilité et d’attribuer aux anciens nos connais-
sances géologiques, voir dans les pierres entassées sur
Azdzél (10, 5) le manteau de graviers alluviaux qui recou-
vre, en Chaldée, la roche vive d’ou partent les réactions
sismiques sensibles a la surface. Dans le fait qu'Azazél est
enchainé sous le désert, on pourrait voir un indice que les
¢branlements sismiques ressentis en Mésopotamie venaient
du désert de Syrie, soit du S.-W., ce qgui expliquerait le
refoulement des eaux adventives vers le N.-E. et 1'abor-
dage aux flancs du Zagros. Mais c’est sans doute aller trop
loin que de soupconner ici les échos d'une science natu-
relle bien trop parfaite pour ces temps reculés. Il est peut-
¢tre plus logique d’y reconnaitre 1'idée fondamentale qui
faisait du grand désert la contrée nuisible par excellence
(v. ante). —

V. 12-15. Génies enchainés sous les collines, jusqu’au
jour du jugement, Alors, ils seront conduits dans le goufire



— 301 -

de feu, dans la géhenne, dans le ZTannour. C'est un écho a
la fois des Antnnaki chaldéens, qui habitent la « monta-
gne funeste de I'occident » (v. ante), et des mythes titano-
machiques de la Grece, qui placaient des génies de ce
genre sous certaines montagnes, spécialement sous les
volcans.! —

Ch. 21, 7-10, nous dépeint « un grand feu qui flambait
et pétillait ; il avait des interruptions (en surface); < était
limité par un abime (qui le contenait); on y laissait tomber
(ou on en voyait monter) de grandes colonnes de feu; son
ctendue et som origine étaient impossibles a connaitre. »
Cette description n’est-elle pas visiblement inspirée par
I'idée d’une crevasse réticulée, comme les séismes en
ouvrent souvent en terrain meuble, de laquelle se dégage-
raient des flammes, phénoméne qui a été souvent observé
(v. ante)? Ce lieu était « la prison des (mauvais) anges »,
c’est-a-dire de nouveau le séjour des génies souterrains,
Titans ou Antinna. —

Ch. 54, 1-7. Description des deux jugements sur les
anges, au déluge et a la fin des temps: Abime profond
rempli de feu, véritable géhenne (cf. 56, 3-4. 48, 9. 62, 12),
ou les génies coupables sont enchainés, et qui est appelé
parfois I'enfer inférieur; chaines d'un poids immense im-
posées aux coupables; amas de pierres entassés sur leurs
visages; tout répond a l'idée d’un ensevelissement sous la
terre avec des entraves invincibles, idée que nous savons
étre a la base des conceptions titaniques. —

! La méme idée revient en 13, 2; 14, 5; peut-dtre en 15, 11;
certainement, en 18, 15 et 16. De méme, 20, 2, ou Uriel est ap-
pelé I'ange du tonnerre et du tremblement. Joignons-y I'étymolo-
gie de son nom, les passages %1, 5,9 33, 3, 4: 27, 2, et surtout
la déclaration formelle de 75, 3, ou tout ce qui regarde la lumiére
et le feu est placé sous ses ordres, et nous aurons un équivalent
exact des Aninna « brandissant leurs torches et faisant trembler
par leur puissance la terre sonore » (texte cunéif.).



— 302 —

Ch. 54, 7-55, 3 nous transporte en plein dans le déluge.
(C’est une interpolation tardive due a 1'écrivain apocalyp-
tique noachique qui fit les grandes interpolations de la
troisieme vison. Il a profité de I'occasion que lui offrait le
v. 5 pour glisser ici ses idées sur la nature du cataclysme.
Ce passage n’appartient donc pas en propre au livre
d’Henoch, et de fait, la coloration nettement chaldéenne
que nous avons trouvée jusqu’ici disparait, dans le passage
qui nous occupe, pour faire place a des réminiscences gé-
nésiaques non équivoques : « 7. En ces jours, le jugement
du Seigneur des esprits (son chatiment) éelatera, et tous
les réservoirs des eauz, qui sont en haut, dans les cieuz, et
en outre les sources, qui sont sous les cieux et en bas, dans
la terre, seront ouverts. — 8. Et toutes les cauz (de a terre)
Suniront auzx eauzx qui sont en haut. dans les cieux; mais
(car) Peau qui est en haut, dans le ciel, est U (élément)
mdle, et 'eaw qui est en bas, sur la terre, est I’ (élément)
femelle. » C’est la conception biblique des eaux supérieures.
et inférieures mélée a la préoccupation dominante du livre
d’Hénoch, les alliances mixtes. Remarquons, cependant,
que les « eaux de I'abime » sont ici expressément dans la
terre. S1 donc il s’agit toujours de l'océan souterrain, se-
lon la vieille idée sémitique, c’est en tout cas par les
sources qu’il entre en jeu ici et non par la mer. Nous re-
trouvons donc tres nettement nos Antinnaki. —

Ch. 55, 1-3. Repentir de Dieu, pacte et arc-en-ciel, imi-
tés de Gen. vir, 21. — 1x, 18, —

Ch. 60, 1-6. Introduction au récit du déluge : Tremble-
ment dans le ciel, marquant la notion sismique de la catas-
trophe.

V. 16. « Et Uesprit (I'ange) de la mer est masculin et
fort, et selon la puissance de sa force, il la retire avec la
bride, et de méme il la pousse en avant et la répand dans
toutes les montagnes de la terre. » Passage curieux ol on



— BB —

peut voir la description des marées, le mouvement en
avant de la mer pour aller nourrir les sources, et enfin -
I'action de la mer dans le déluge. Cette derniére elt été
double : D'abord son choc contre le rivage et son irruption
sur la terre ferme, jusqu'a aller battre le pied des monts;
en second lieu, un apport inusité d’eau marine dans les
réservoirs des sources, provenant de la progression du flot
vers la terre et ayant pour conséquence le débordement
des sources terrestres. Tout le processus du déluge sismi-
que est dans ce passage et le ras de marée est confirmé
par la traduction suivante qui semble plus exacte encore :
« avec une puissance proportionnée (chaque fois) a la force
de la mer qu’il régit (U'esprit), la retire en arriere (Dillm.). »
Or on sait que 'amplitude du retrait prémonitoire est en
effet proportionnée a la hauteur de la vague de raz qui le
suit. La conception sismique de la catastrophe reposerait
donc ici sur une observation assez fine des phénomenes,
observation admissible cependant (surtout aprés ce que
nous avons dit du fait de Potidée) & cause de I'évidence
de son objet. D'autre part, on comprend par ce passage
que l'action de Ja mer et celle des sources pussent étre
attribuées par les vieux Sémites a4 un agent unique en
somme, et 'emploi du terme unique <« eauz de U'abime »,
" dans la Genese, s’explique par le fait. Ce terme y est som-
matoire de anunnak: et de mer et, de nouveau, le récit
génésiaque apparait comme le résultat de la condensation
des données antérieures, ce qui est bien son caractére
constant.

V. 21. Conception des eaux du ciel, pluzes, et des caux
de la terre, s'unissant quand la pluie tombe, comme dans
le récit du déluge. A ce propos, Dillmann se demande
(notes, p. 190, 191) si ¢’est la pluie ordinaire qui est dé-
crite dans ce passage, ou si I'auteur fait (ici comme 54, 8)
plutot allusion aux inondations qui résultent du concours



— 304 —

des eaux jaillissant de la terre et de celles qui tombent du
ciel. La derniére hypotheése lui parait la plus probable et
nous retrouverions done, dans le livre d’Henoch et dans
toute sa pureté, la notion du dualisme des cauz qui est
une des caractéristiques sismiques du récit biblique. Plus
que cela; nous y retrouverions des allusions formelles au
déluge concu dans cette forme dualiste caractéristique. —

Ch. 65, 1. Noé voit la terre fléchir et étre pres de son
anéantissement (m. a m. de sa perte). C’est au déluge que
ces choses se passent. Le ch. 65 et les suivants jusqu’a 69
sont de nouveau une interpolation tardive du voyant noa-
chique qui fit celle des ch. 54, 7-55, 2 et 60 (n. p. 201).
Le passage qui nous occupe raconte les avertissements
donnés a Noé immédiatement avant le commencement du
cataclysme, et, a ce titre, il est trés curieux : Adnana (v.
1) est en général transitif, cependant il peut aussi avoir le
sens de « se fléchir, » « faire une révérence. » Dilimann
pense (n. p. 202) que le sens doit étre ici le méme qu’Am.
8, 8 et 9,5: « la terre subit des enfoncements. » Les pas-
sages 8, 3 et 9, 6 indiquent clairement un tremblement de
terre et un raz de marée, nous trouverions donc ici l'idée
des phénomeénes sismiques caractéristiques de New-Madrid
et du Baikal (v. ante), et cela a titre de prodromes, avant
I'irruption des eaux sur la terre, absolument comme dans
les cas historiques observés. C’est bien curieux, mais ce
qui ne 'est pas moins, c’est de retrouver dans notre Livre,
qui émane de la tradition juive,' et jusque dans les aver-
tissements du déluge, la teinte continentale qui caractérise
cette tradition par opposition & la chaldéenne. Dans cette
derniére, les avertissements viennent du dieu de la mer ;
ici, ce sont des phénomenes essentiellement caractéristiques
des séismes continentaux.?

Y Commentaire de Dillmann, Introd. 2én., p. LT & LIIL
* Et remarquez que le commentaire de Dillmann, datant de



— 306 —

Pour avoir I'explication de ces phénoménes inquiétants,
Noé s’en va, aux extrémités de la terre, chercher son aieul
Hénoch qui habite avec les anges; il I’appelle en lui disant
le motif de sa visite. C’est absolument comme le voyage
d’Izdubar chez Hasis-Adra, au point qu’'on peut se deman-
der si ca n’en est pas une imitation voulue. 11 y a cependant
une différence notable : une transposition de personnes.
Dans le texte chaldéen, le Noé, Hasis-Adra, habite avec
les immortels au bout du monde, et Izdubar, qui vient le
visiter, n’a rien 4 faire avec le déluge. Ici, c’est Hénoch
qui vit retiré des mortels et joue le réle de Hasis-Adra,
tandis que c’est Noé lui-méme qui fait le voyage pour aller
le voir. Cette confusion ne doit pas nous surprendre, elle
n’est qu’un indice de plus de la confusion tout a fait géné-
rale qui régna en son temps entre les deux personnages
d’Hénoch et de Noé. Pour n’en citer qu'un autre exemple,
rappelons le caractére de prédicateur du déluge attribué
tantot & 'un, tantot a P'autre, et finalement & tous deux :!
V. 3 : « Dis-moi, qu’est-ce donc qui se passe sur la terre,
que la terre est si harassée (épuisée) et si ébranlée 2 Pourvu
que je ne périsse pas avec elle! » (Cf. Izdubar « craignant
la mort, le dernier ennemi de I’homme, » et Gen. v, 13:
« Je les exterminerai avec la terre. ») — V. 4. « L'instant
d’apres, il y eut un grand mouvement sur la terre, et une
voix du ciel se fit entendre, et je tombai sur mon wisage. »
C’est la « voix, » kukru du texte cunéiforme (11, 31 et 34);
le parallélisme est complet : avertissements sismiques et
voix céleste. — V. 6. « La terre ferme » est ravagée, ses
habitants périssent au déluge. A rapprocher de la traduc-
tion de Michaelis (v. ante). — V. 9. Mouvements (sismiques)
au déluge. Ce verset ressemble a la fin du récit cunéi-

1853, n’a pas pu étre influencé par les idées sismiques de Suess,
venues trente ans apres.
! Voy. Caract. nat., p. 74.
20



— 306 —

forme. — V. 10 et 11. La terre est détruite au déluge. Ce
passage pourrait s’interpréter en faveur d’une explication
plutdt stratigraphique du cataclysme, entrainant une dé-
formation permanente. Nous croyons qu’il faut y voir tout
simplement une exagération mythique dans le genre de
celle qui engendra la théorie de l'universabilité absolue
du déluge. — V. 12. « Noé sera protégé contre les habi-
tants de la terre ferme, parmi lesquels il aura été choisi a
cause de sa piété. » C’est 'analogue de Hasis-Adra, quit-
tant la ville continentale et perverse de Surippak pour
descendre vers la mer soumise au dieu Ea. C’est l'idée
antique qui regardait les eaux comme les restes de I'age
d’or ou I'homme était innocent, cela & cause du caractére
bienfaisant des sources et surtout parce que pour se bai-
gner on se met nu et que la nudité était le symbole de
I'innocence (idée qui se retrouve dans la Genése). Le v.
12 dit: < 1i a affermi ton nom parma ses saints, » c¢’est-a-dire
que Noé vivra avec eux pendant l'éternité, et cela par
suite d'un jugement irrévocable de Dieu. C’est identique-
ment comme Hasis-Adra élevé au rang des dieux ou
Xixouthros enlevé du milieu des mortels. Ici, Noé est
séparé des habitants de la terre ferme; Hasis-Adra était
transporté aux bouches des fleuves, prés de la mer, et
Xixouthros était enlevé au ciel. Toujours l'idée que la
terre est mauvaise, qu’il faut tacher de s’en éloigner.
Cette idée est a la base des mythes sur les aborigénes,
les autochtones et les Qainites; c’est elle qui nous fait
placer le paradis en haut, l'enfer en bas, attribuer des
ailes au génie et aux anges. On voit combien le livre
d’Enoch ressemble a la tradition babylonienne, méme au
point de vue des idées morales et de leurs relations avec
les notions physiques. Le passage en question peut signifier
aussi que, seul des habitants de la terre ferme, Noé sera
épargné, tandis que les autres périront dans les flots.



— 307 —

Ch. 66, 1. Mention des anges du jugement qui président
aux eaux souterraines. Ce sont des équivalents exacts des
Aniimnnaki chaldéens, et non pas le tehom des Hébreux, car
il est dit que ces eaux sont dans la terre et non au-dessous.
Ces eaux jailliront au déluge, dit formellement le texte, et
elles anéantiront les hommes. C’est absolument comme
lorsque les dieux pleurent sur ce qu'ont fait les Anfinna.
(Cf. v. 8.)

Ch. 67, 3. La terre doit subir, au déluge, une transfor-
mation afin de ne pas rester vide. Il s’agit probablement
du repeuplement ultérieur. Cette idée d’une transforma-
tion générale du monde par le déluge rentre dans la caté-
gorie des mythes et des légendes rabbiniques; elle est
absolument vide. — V. 4. Les anges corrupteurs seront
enfermeés dans la vallée du couchant, la vallée ardente, au
pays des monts métalliferes. — V. 5. Dans cette vallée, il y
avait un grand tumulte et un mugissement d’eaux. — V. 6.
Cette masse de métal en fusion (qui remplissait la fente?)
que s'agitait, dégagea une odeur de soufre qui se méla auz
eaur (qui étaient dans la fente), et cette vallée briile sans
cesse sous cette terre-la (ce pays). — V. 7. Et les vallées de
ce (pays) vomissent des torrents de few. — V. 11. Le cata-
clysme ameénera des changements dans la température des
sources (de cette vallée), ce que nous savons étre 'un des
effets les plus habituels des séismes. Dillmann remarque?!
que, dans les versets que nous venons de citer, l'interpo-
lateur donne de la punition des mauvais anges dans le dé-
luge une description qui ne s’accorde pas avec l’enseigne-
ment général du livre a ce sujet. Nous ne sommes pas de
son avis, et 'importance de ce passage pour nous va nous
forcer 4 une courte discussion : Partout ailleurs, dit-il, les
mauvais anges sont censés avoir été enchainés par les

Y Comm., p. 205.



— 308 —

bons et enfermés dans une prison provisoire, dans les lieux
obscurs qui sont sous la terre (en partie sous le désert, en
partie sous les montagnes), et cela avant le déluge. Plus
tard, lors du jugement messianique, ils seront jetés dans
la fournaise qui sera leur résidence définitive. L'interpola-
teur, dit Dillmann, avait & ce sujet une légende différente
en ceci surtout qu’elle établit une relation beaucoup plus
étroite entre les anges déchus et les phénomenes volcani-
ques qui se passent sous la terre. En outre, ajoute Dill-
mann, la seconde légende transporte le lieu de chatiment
des anges dans le voisinage immédiat de Jérusalem et de
la Palestine, en méme temps qu’elle établit entre la puni-
tion de ces anges et les eaux du déluge une relation in-
connue précédemment. Selon Dillmann, en effet, le point
de vue du texte interpolé serait extrémement étroit et
pourrait se formuler comme suit: Il se représenterait
toute la contrée, de la valiée des Gehinnom jusque de
I'autre c6té de la mer Morte, comme reposant sur une
fournaise souterraine, celle précisément ol les anges furent
précipités jadis. Les sources chaudes qui abondent dans
cette région, avec leur odeur de soufre qui frappait telle-
ment les anciens, proviendraient pour lui de cette eau de
feu, engendrée jadis par la réunion des flots diluviens avec
la fonte coulant des monts métalliféres, ol les anges sont
rotis pour leur chitiment. Les thermes palestiniens se-
raient donc pour lui la preuve du chatiment des anges.
Dans cette description, l'interpolateur se base sur les cha-
pitres 52-55, mais en changeant complétement le sens de
ce qui y est dit. En effet, le chap. 54, 1, dit formellement
que la vallée ardente de la Géhenne est en « un autre en-
droit de la terre » que les monts métalliferes. Malgré cela,
nous les voyons ici réunis et transportés en Palestine. En
outre, les chap. 52-55 réservent pour le jugement messia-
nique les phénomeénes qu’ils décrivent. Ici, les deux juge-



— 309 —

ments sont confondus et le premier, le déluge, s’accompa-
gne de toutes les circonstances précédemment réservées
au second. La méme confusion a produit l'interpolation
b4, 7T — b5, 2. Ce serait encore en opposition avec le cha-
pitre 10, qu'au v. 4, il fait enfermer les anges dans la
vallée ardente (ch. 54-56), prés de Jérusalem, avant le dé
luge. Il la place a l'ouest, et Dillmann pense que cela doit
s’entendre par rapport aux contrées qu’habitait Noé et en
relation avec 52, 1. C’est aussi notre avis, seulement nous
ne croyons pas que cette localisation doive s’appliquer a
la Palestine. Nous savons déja que, au point de vue méso-
potamien, « l'ouest » c’était le grand désert. En outre, les
monts métalliféeres sont dans la méme direction, or ceci
est incompatible avec le point de vue palestinien. Relative-
ment & Jérusalem, les montagnes sont a 1’est ou au nord,
ce qui change complétement leur signification mythologi-
que. On répondra que les Libans sont bien a 'ouest de la
Mésopotamie. Sans doute, mais il n’est pas permis en
bonne critique d’attribuer & i’horizon de I’écrivain une
telle étendue. Quand les anciens parlent des points cardi-
naux, c¢’est toujours relativement a leur horizon immédiat.
Et puis, la Palestine et les Libans sont a 'ouest de la Mé-
sopotamie ? Sans doute, pour nous qui avons des vues géo-
graphiques d’ensemble, il en est bien ainsi. Mais ¢a ne de-
vait pas faire cet eftet aux anciens nomades. Obligés de
contourner le désert, ils devaient commencer par remonter
au nord et ne pouvaient guere déboucher en Syrie qu’entre
Palmyre et Alep. De plus, la Syrie était un pays monta-
gneux; or, comme ils ne connaissaient de montagnes qu’au
nord et a 'est, cela facilitait encore la confusion, et il est
bien probable que pour eux la Palestine était une contrée
septentrionale.

Pour cette raison et d’autres encore, il nous semble
qu’il faut donner aux passages en question une portée



— 310 —

beaucoup plus générale. Sans doute, nous avons ici une
description qui rappelle celles de la Géhenne, de I’Averne
et les autres légendes analogues. Sans doute, les sources
thermales de la Palestine et les manifestations sub-volca-
niques de la mer Morte ont pu, comme celles des Champs
Phlégréens et d’ailleurs, donner naissance a4 des mythes
locaux en relation directe avec elles. Mais ici, il y a plus
et d’abord, certaines expressions que nous connaissons
bien, telles que la vallée du couchant, par rapport a I’ha-
bitat des Noahides, les monts de 'occident, etc., nous re-
portent en pleine tradition chaldéenne. Nous venons de
voir une localisation toute pareille assignée aux 7 Anin-
naki. De plus, les monts métalliferes (probablement le
Midian) étaient bien & l'ouest de la Mésopotamie et du
coté du désert que nous savons étre le coté funeste; tandis
que, pour la Palestine, les montagnes sont au levant ou
au nord, ce qui, nous ie répétons, change compietement
leur signification mythique. Au reste, la description elle-
méme s’applique bien mieux aux fentes produites par un
tremblement de terre et aux émanations pseudo-volcani-
ques qui s’en dégagent fréquemment, qu’aux thermes des
environs de la mer Morte. Enfin, la notion des variations
dans la température des sources est de celles que 'expé-
rience des séismes peut enseigner, mais qu’il est impossi-
ble de déduire du fonctionnement normal des thermes.!
Au point de vue mythologique, d’ailleurs, les sources, les
gites minéraux, les volcans, etc., dépendent des esprits
souterrains, Titans ou Anfinna, au méme titre que les

! Le texte lui-méme (v. 11) vient a I'appui de notre maniére de
voir, lorsqu’il place les variations dans la température des sources
sous I'influence directe des esprits enfermés sous la terre. Clest
les rattacher formellement & la catégorie des phénoménes sismi-
ques, et cette intuition, admirable pour l'époque, prouve combien
ces phénomeénes étaient connus.



— 311 —

tremblements de terre. Les conceptions de ce genre sont
synthétiques, parce qu’elles sont nées, en vertu d’un pro-
cessus de condensation, de la réunion en un tout unique
de plusieurs fétiches originairement distincts.

En somme donc, nous estimons avoir ici une description
formelle du déluge et, pour nous, elle est d'accord avec le
reste du livre, puisqu’elle porte, comme les descriptions
précédentes, I'empreinte manifeste des phénomeénes sismi-
ques qui causerent la catastrophe.

Ch. 69, 28. Génics liés et enfermés sous la terre, dans
le liew de la réunion des maux, comme les Anlnna chal-
déens.

Ch. 70. Enlévement d’'Henoch. Rappelle le transport de
Hasis-Adra « a la bouche des fleuves. » (Voir le Comm,
de Dillm., p. 215.)

Ch. 83, 3. « Je m’étais couché dans la maison de mon
grand-pere, Maldlél; alors je vis en songe comment le cicl
fut abaissé, comment il disparut ¢t tomba sur la terre. 4. It
comme il tombait sur la terre, je vis comment la terre ful
engloutie dans une grande profondeur (abime), comment
montagne sur montagne s'inclinaient, comment colline sur
colline s'effondraient, comment de grands arbres étaient
arrachés de lewrs souches, comment ils tombaient et s’enfon-
caient dans U'abime. 5. Alors un discours tomba dans ma
bouche, et je me mis a crier en disant: <« la terre est
anéantie. »

Description du déluge que Hénoch voit en songe. Le
ciel abacssérappelle la pluie dont parle le texte cunéiforme,
mieux encore le firmament brisé de la Genese. On pourrait
y voir méme l'obscurité dont parle le Talmud, de méme
que nous disons par un jour sombre que «le ciel est bas. »
Le ciel disparaissant et tombant sur la terre marque plus
fortement encore l'abondance des pluies dans lesquelles
le firmament semble se résoudre. En méme temps que le



— 312 —

ciel, (les eaux du ciel) tombe sur la terre, celle-ci est
engloutie dans un abime. C’est 'intervention du fehom.
Mais cet abime a la forme d’un gouffre béant, d'une cre-
vasse, d’'une fente. Bientot les montagnes sinclinent, les
collines s’effondrent ; de grands arbres sont engloutis dans
les fentes, comme & Kachar en 1869; la description de-
vient de plus en plus précise, nous sommes en face d'un
tremblement de terre. Et, 'effet moral se produisant aus-
sitot, tel que nous I'avons vu dans tous les cas analogues,
le témoin du cataclysme ne peut s’empécher de s’écrier :
la terre est anéantie! Hasis-Adra disait de méme : <« Les
demeures des hommes sont retournées a la terre », et
Istar, la bonne déesse pleurait son humanité, « qui rem-
plissait la mer comme le frétin des poissons! » — V. vir...
Elle (1a terve) doit étre engloutie dans Uabime et subir un
violent désastre. — V. 1x. < Mon fils, tout cela (ces chiti-
ments ou peut-étre ces torrents d’ean) viendra du ciel sur
la terre, et (tandis que) sur la terre (elle-méme) il y aura
un violent désastre. » Dualisme habituel dans les causes
du déluge : les eaux du ciel et les eaux de la terre.

Chap. 84. Priére aprés la vision. Elle joue le méme role
que les sacrifices du patriarche au sortir de I’arche.

Chap. 88, 2. Les géants luttent ensemble et la terre en
tremble, comme plus haut (87, 1) il était dit qu’elle criast.
3. Quelques-uns d’entre eux sont liés et enterrés dans une
fente du sol. Image de la lutte des éléments dans le cata-
clysme, présentée a peu prés de la méme fagon que dans
le texte cunéiforme, ou elle est figurée par une chicane
entre les dieux de ces éléments. Les tremblements de
terre, les bruits sismiques et la fissuration du sol sont ceux
des phénomenes qui, ayant frappé le plus, méritérent d’étre
rappelés spécialement.

Ch. 89, 1-9. Le déluge et le sauvetage de Noé: V. 1.
Uriel prévient Noé du cataclysme & venir et lui enseigne




— 313 —

le moyen de se sauver. Le patriarche écoute en tremblant
cette révélation. Ce trait est identique aux avertissements
dans la Genése et le texte cunéiforme. Construction de
I'arche, embarquement et cloture. — V. 2. Le ciel est com-
paré a un toit pourvu de sept écluses. C’est le rakiah, « fir-
mamentum », de la Genése. Ces écluses laissent échapper
des torrents d’eau qui tombent dans une cour. Cette
« cour » représente la partie de la terre habitée par les
hommes, cela en vertu de la symbolique propre a ce
passage (Voy. Comm., p. 257, 258, ad. v. 2.). On peut y
voir un parallele au vara de Yima (Vendidad, v. 46 et s.).
— V. 3. Des sources (fentes) s’ouvrirent dans le sol de
cette cour, et leur eau monta (tumultueusement) et s’éleva
au-dessus du sol, et rendit cette cour invisible (et en couvrit
le sol) jusqu’a ce que le sol tout entier en fut couvert d’eau.
— 4. Et sur lui (le sol), crurent Ueau, les ténébres et le
browillard ;..... »— 7. Les écluses sont enlevées du toit, et les
sources de la terre (eaux souterraines) tarissent, tandis que
d’ autres abimes s’ouvrent. — 8. Alors 'eau commence a
s’écouler dans ces autres abimes, jusqu’'a ce que la terre
réapparaisse. Abordage et disparition de l'obscurité; la
lumiére reparait. Cette idée de I'obscurité diluvienne (v. 4)
est une invention rabbinique ou midraschique qui s’est
répandue de plusieurs cotés. Nous la retrouverons sou-
vent; elle dérive de l'idée du chaos (Gen. 1, 2). Auv. 7,
nous avons traduit, avec Dillmann, araja par < tarir »;
mais il a aussi le sens de « devenir égal, s'égaliser, s’apla-
nir. » Dillmann pense qu’appliqué aux sources, ce terme
doit nécessairement se rendre par « tarir.» C’est vrai
pour les sources ordinaires, mais pour les sources jaillis-
santes, pour les jets d’eau qui s’élancent du sol dans les
séismes, les autres sens sont bien plus expressifs. En effet,
ces jets dépassent le niveau du sol; ils y forment des
saillies liquides, souvent visibles de loin comme les geysers



— 314 —

auxquels ils ressemblent. Quand ces jets s’arrétent, la
saillie disparait, le niveau général redevient égal, il s'éga-
lise, s’aplanit. Et voilda comment, plus on creuse les textes,
pius on y retrouve le souvenir, atténué par le temps et
les vicissitudes du langage, du caractére sismique de la
catastrophe diluvienne. Au v. 8, '’eau est réabsorbée par
les fentes, comme nous l'avons expliqué au ch. 1; mais
I'auteur n’avait pas l'idée que les mémes fissures qui
avaient vomi les eaux pusseut les réabsorber. D’autre part,
comme on avait été trés frappé par 'ouverture continuelle
des fentes, qui apparaissaient de tout c6té, on supposa que
le méme phénomene avait continué au point que les nou-
velles fentes avaient fini par engloutir I’eau sortie des pre-
mieres. Ces petites erreurs d'observation sont de celles
que le vulgaire doit commettre nécessairement. C’est la
meilleure marque d’authenticité et d’ancienneté que puisse
présenter ie récit traditionnel d'un cataciysme physique.
(Comp., plus loin, le récit de Philon.) '

Ch. 90, 18. Réminiscence du déluge dans I'histoire pos-
térieure : Dieu frappe la terre du béaton de sa colere, et
clle est déchirée (fendillée). La terre engloutit les victimes
de la colére divine et se referme sur elles. Les réminis-
cences de ce genre ne sont pas rares dans I'histoire bibli-
que. L'une des plus remarquables est le récit de la des-
truction de la troupe révoltée de Korah (Num., xv1). On
y lit, en effet :

30. Si le Seigneur fait par un prodige nouveau que la terre
s'entr'ouvrant les engloutisse avec tout ce qui est & eux, et qu’ils
descendent tout vivants en enfer, vous saurez alors qu’ils ont blas-
phémé contre le Seigneur.

31. Aussitot done qu’il eut cessé de parler, la terre se rompit
sous leurs pieds,

32. et s’entr'ouvrant, elle les dévora avec leurs tentes, et tout ce
qui était & eux.

33. Ils descendirent tout vivants dans l'enfer étant couverts de
terre, et ils périrent du milieu du peuple.



— 315 —

34. Tout Israél qui était 14 autour s’enfuit aux cris des mou-
rants, en disant : Craignons que la terre ne nous engloutisse aussi

acec eur.
35. En méme temps le Seigneur fit sortir un feu qui tua les
deux cent cinquante hommes qui offraient de l'encens.

Pareillement, nous lisons dans notre Livre d’Henoch
(56, 8) : « En ces jours, le royaume des morts ouvrira sa
gueule, et ils s’y enfonceront; et leur perte — le royaume
des morts engloutira les pécheurs sous les yeux des élus. »

Il est tout naturel que la fissuration du sol et les jets
d’eau ou de feu qui en sortaient, tranchant du tout au tout
avec l'idée innée de la stabilité de la terre, aient laissé
dans les esprits un souvenir ineffagable.

V. 24. Le lieu de la damnation est un endroit profond,
plein de feu, flambant, et plein de colonnes de few. 25. Les
70 pasteurs (70 multiple de 7, rappelant les 7 Antinnaki;
7, nombre mystique chez les Chaldéens, rappelant les 7
planétes ¢t les 7 étoiles de la Grande Ourse) coupables sont
jetés aussi dans cet abime de feu (Géhenne). 26. Un gouf-
fre analogue s'ouvre aw miliew de la terre, plein de feu.
On y jette les damnés des divers jugements.

Chap. 91, 9. Retour de la méme idée. (Voyez le Com-
mentaire pour ces deux derniers passages.)

Chap. 98, 3. Ibidem. Comparez le Tannour des Arabes.

Chap. 100, 9. Méme idée.

Chap. 102, 1. Réminiscence du fex douloureux descendu
sur la Pentapole. On a vu la parenté de cet épisode avec
celui du déluge. — V. 2. Réminiscence analogue. Les astres
sont ébranlés (idée rabbinique connue) et la terre tremble,
se disloque, est dévastde.

Ch. 103, 8. Tableau de la Géhenne; trois éléments prin-
cipaux : les ténébres, les lummes et la rétention dans des
liens inextricables dont I’ensemble forme comme un filet.
Image saisissante et toujours la méme, des Antinnaki chal-



— 316 —

déens aux Titans grecs et aux nains de la Germanie, pour
rendre 'ardeur des feux souterrains, I'obscurtté de la mine
et le sentiment d’oppression que ’homme éprouve enfermé
sous la terre en méme temps qu'une intuition de I’arcbou-
tement mutuel ol se trouvent les masses rocheuses, fait
avéré depuis par Ueffort irrésistible (pression orostatique,
Gebirgsdruck) des mines et expliqué récemment par la
plasticité latente (Heim, Daubrée et autres) des roches
sous l'influence de la pression.

Ch. 106, 8 et 9. Analogue de la visite d'Izdubar a Hasis-
Adra, pour le motif et pour le topique. Les paralléles de
ce genre sont tres instructifs. — V. 15. Prédiction du
déluge, analogue & la Genése. 4

Ch. 108, 3 et 4. Un liew désert (toujours le souvenir du
désert néfaste par ol on avait passé au temps des migra-
tions) avec des flammes d'un aspect extraordinaire, qui ont
quelque chose de nuageux, sortant des profondeurs de la
terre. Les damnés, semblables a des montagnes de feu,
crient (bruits souterrains) et se balancent de ¢a et de la.
Les flammes sismiques, comme les feux follets, semblent
se balancer au-dessus du point d’ou elles sortent. Ce lieu
se trouve la ou il n'y a aucune terre, c'est-a-dire que la
surface du sol y est interrompue par les crevasses sismi-
ques. Ce lieu et tout ce qui s’y trouve est impossible a
décrire plus exactement, parce que les fentes sont profondes
et que le tout est inabordable. De loin, ces flammes et leur
fumée font 1'effet d’'une mer de brouillards. Il n’est pas
difficile d’y reconnaitre les forches des Antinnaki.

Tel est, au point de vue qui nous occupe, le trés curieux
Livre d’ Hénoch. L’analyse que nous venons d’en faire se
passe de tout commentaire. Le lecteur décidera si, oui ou
non, ces textes sont favorables a la théorie sismique.! —

! La Chronique pascale ne donne du déluge qu'un récit abrégé qui
est pour ainsi dire le mot & mot de la Bible (p. 21). Il n’y a aucune
raison de s’y arréter (Gainet, Op. cit., 1, 171).



— 317 —

Sai, Jarchi, Commentaire sur le Pentateuque (Genese),!
dit fort peu de chose qui puisse nous intéresser, cepen-
dant, & propos de vi, 4 « et encore apres..... », il explique
ce passage de la maniére suivante : « Quoique les hommes
de ce temps-la eussent vu les descendants. d’Enosch noyés
dans 'océan qui était monté et avait inondé le tiers de la
terre, cette génération antédiluvienne ne sut pas y voir
un exemple. » A condition d’étre comprise, cette explica-
tion de Jarchi renferme un aveu précieux pour nous. En
effet, le verset 4 a pour but de motiver I'accroissement des
crimes parmi les hommes : ce sont les mariages entre les
étres divins et les filles des hommes qui ont produit les
Nephilim, étres violents et sanguinaires. Mais ce verset
est a deux membres : la phrase : « Les géants étaient sur
la terre en ces temps-la » exprime l'idée de l'origine anté-
diluvienne des Nephilim, tandis que la phrase ajoutée :
« It encore apres, lorsque (chaque fois)®> que les fils de
Diew se furent alliés auz filles des hommes, et qu’elles leur
eurent donné des enfants, » est 1la pour avertir que ces
naissances extraordinaires eurent aussi lieu plus tard.
Cette incidente est amenée par la nécessité_*d’exf)liquer
I’existence des Nephilim au temps de 1’'Exode.® Ceux-ci
n’étaient pas les descendants directs des Nephilim anté-
diluviens, mais ils avaient la méme origine : ces alliances
mixtes qui sont censées avoir pris fin vers I'époque de la
conquéte de la Terre promise.* Le chitiment par inouda-

! Ed. Haymann, Bonn, 1833.

2 Cf. Lévit., v, 22

3 Et des Enakim des Nombres (Ibn Esra).

¥ Og, roi de Basan, tué par Moise, était le dernier des Rephaim
(Deuter., 11, 11). De méme, dans la légende parsie, le mélange
des dirs et des hommes cesse 4 l'arrivée de Zoroastre. (J. Halévy,
Recheiches bibliques, xxiv, Reo. des Et. juices, xxi, n® 44
(1891), p. 163.)



— 318 —

tion auquel Jarchi fait allusion est donc bien le déluge,
qui aurait di couper court aux ailiances mixtes, et il faut
noter qu’il n’hésite pas a traduive les eaux de 'abime par
« 'océan », auquel il assigne méme un role considérable,
ce qui est tout & fait favorable & 'explication sismique.

s s | A S— et ge les détruirai avec la terre » (& moins
qu’il ne faille lire de la terre), signifie, dit Jarchi, que « la
terre elle-méme fut détruite, c’est-a-dire entrainée par les
eaux, sur une épaisseur de trois mains, profondeur habi-
tuelle qu’atteint le soc de la charrue. »' La traduction des
Lxx revient au méme, et Gur Arjeh (14, 4) entend cela
du fait que la terre fut recouverte de limon et ravagée
par I'inondation. En aucun cas, on le voit, la tradition rab-
binique ne songeait & une disparition permanente ou seu-
lement prolongée de la région atteinte; ce qui, nous le ré-
pétons, éloigne la possibilité d’une explication orogénique
dans ie genre du systéeme de i'Atiantide.

vi, 14. L’arche, dit-il, devait étre en bois de gopher, a
cause de la ressemblance de ce mot avec gapherit scufre,
parce que la destruction par le soufre menacait 1’huma-
nité ahtédilﬁyvienne. On pourrait étre tenté de voir dans
cette interprétation la croyance au caractére volcanique
du déluge, mais nous croyons qu’il y a 1a tout simplement
un mélange des souvenirs de la destruction de Sodome. Il
reconnait, du reste, que la poix dont 'arche est enduite est
bien du bitume minéral; on se rappelle 'importance de
ce détail pour nous.

vir, 11. Le déluge commence dans le second mois, appelé
aussi Bul, « le mois des pluies » continues en Orient.
Cette chronologie est liée & 1'idée que les pluies furent
I'agent principal; celle du texte cunéiforme qui comprend

Y Ibidem, Midrasch Bereschit Rabba, Par. xxxi, Cap. vi
v. 13, éd. A. Wiinsche (1881), p. 133.

?



— 319 —

le cataclysme d'une maniére toute différente, est tout autre
aussi. La il n’y a plus aucune relation entre I'époque de
I'inondation et celle des crues périodiques des fleuves mé-
sopotamiens, en novembre et au printemps; ce qui est lo-
gique, étant donné le caractére sismique de la catastrophe
ou les pluies ne jouent qu'un réle accessoire. Le point de
vue chaldéen est ici le vrai, 'original, et cette constatation
nous dispensera d’entrer dans la question compliquée de
la chronologie biblique du déluge, dans laquelle nous re-
leverions plus d'un signe certain de déformation adaptative.!

« Les sources du grand abime furent rompues »; c’est
pour vomir leurs eaux, dit Jarchi, et il ajoute que tehim
doit s’entendre de la mer. Cela concorderait avec notre
théorie, mais nous croyons que le verbe <« se rompre »
(admirablement rendu par I'allemand erbrechen, « vomir »,
avec la racine « se rompre », indiquant a la fois la cause
et I'effet) convient mieux encorc a la crofite du sol conte-
nant les eaux souterraines (4nunnaki), avec ou sans l'idée
sémitique de 'océan souterrain alimentant les sources et
les mers de la surface.

viii, 4. Il donne comme point d’atterrissement «le mont
Ararat » dont il fait « I'un des plus hauts sommets du
Taurus (12,000 pieds), dans le voisinage d’Erivan. » C’est
le Masis de la tradition vulgaire. —

Le midrasch Bereschit Rabba® ne contient que bien peu
de choses a exploiter pour ou contre la théorie sismique.
Au chap. vi, v. 14, & propos du bitume dont I’arche est
enduite et comparant ce fait avec le trait analogue du pa-
nier de Moise, il insiste sur la violence des eaux du déluge.
Jusqu’a quel point peut-on voir la une allusion a des va-

! Voyez 4 ce sujet Suess, Sintfluth, p.28et29: Lenormant,
Orig., 1, 410 et suiv. : et les commentateurs.
? Ed. allemande de A. Wiinsche, Leipzig, 1881.



— 320 —

gues de raz; des rivieres grossies par les pluies ne mérite-
raient-elles pas le méme qualificatif? Nous ne trancherons
pas, car ce qu’il faut éviter par dessus tout, dans une re-
cherche comme celle-ci, c’est de tomber dans les subtilités.
— V. 16. Mention de 1'obscurité qui accompagne le déluge,
par suite du non fonctionnement des astres et de l'éclai-
rage artificiel de I'arche. Ca rappelle le texte cunéiforme,
Col. 11, 50. — V. 18. Noé, dit le texte, avait besoin de
I'alliance de Dieu contre les géants, car 1'un d’eux posa
son pied sur l'abime et le boucha. Faut-il voir dans ce
mythe une réminiscence des eaux souterraines jaillissant
par les fentes du sol? — Cap. vir, 7. D'apres R. Jocha-
nan, Noé manquait aussi de foi, car il ne se décida & entrer
dans I'arche, « a cause des eaux du déluge » ou « devant
les eaux du déluge », que lorsque celles-ci lui monterent
presque jusqu’'aux genoux. Y a-t-il ici un écho des aver-
tissements A’1Ea? — V. 10. Mention des pluies et des soui-
ces de I'abime auxquelles on attribue un « débit » extraor-
dinaire en cette occasion. Il en résulte une perturbation
de I'ordre normal du monde. €ette derniere idée est une
exagération mythique mise en rapport avec des motifs de
I'ordre moral, selon la méthode subtile qui caractérise la
littérature rabbinique. — V. 18. La montagne de Garizim,
prés de Jérusalem, épargnée par le déluge, selon une fable
samaritaine. C’est de nouveau, en tout petit, une localisa-
tion de ' Ararat. — Cap. viir, 1. Les « montagnes de Dieu»
atteignent le grand abime; elles n’ont point de fin et con-
tiennent ’abime, afin qu’il ne s’éléve pas et n’inonde pas
le monde. Ici, il n'y a pas de réminiscence diluvienne, au
moins directe, c’est l'idée sémitique du tekdm. Plus loin,
par contre (p. 143), Dieu est censé avoir dit : « Les maux
que j'ai faits & la race de Noé, je ne les ai tirés que de
I'abime, comme il est écrit : L’abime s’ouvrit. » Ici la ré-
miniscence existe et n’est méme pas sans valeur. — V. 4.



— 321 —

L’arche reposa sept mois sur le mont Kartunja, au lieu de
le septieme mois. Est-ce donc qu’au bout de ce temps les
eaux remontérent la reprendre ou qu’on I’éloigna de toute
autre maniére? Plus probablement, c¢’est une simple faute
de transcription. — V. 11. D’apres R. Lévi, le mont des
Oliviers, au pays d’Israél, ne fut pas submergé par le dé-
luge; c’est de la que la colombe aurait rapporté la feuille
d’olivier (cf. Ezech., 22, 24). Encore localisation, mais sur-
tout mythique. — En résumé, presque rien d’utile pour
nous dans ce midrasch. —

Joséphe I'historien (Flavius Joséphe).! — Lib. 1. Cap. 111
(rv), 1. Tableau de la corruption anté-diluvienne : Bené-
Elohim, alliances mixtes, naissances des Néphilim. On leur
attribue tous les crimes que les Grecs imputent a leurs
Géants. Voila, plus nettement établie que nous ne I’avons
encore jamais trouvée, la transition qui lie les Néphilim
de la Bible aux Aninnaki chaldéens. Role prédicant de
Noé. Il figurait donc dans I'ancienne tradition hébraique
(voy. notre Car. nat. du DéL.). Fuite de Noé loin du pays
des Néphilim. Elle rappelle a s’y méprendre Hasis-Adra
quittant Surippak pour descendre vers les terres dévouées
a son dieu. — 2. La vie de 'homme est limitée & 120 ans,
et « la terre continentale est changée en la face de la mer. »
Donc mention formelle d’une inondation pélagique, impos-
sible, nous le savons, en dehors d’une cause sismique.
Construction de I'arche et embarquement. — 5. « Lorsque,
apres que Diew eut donné le signal, il eut commencé a pleu-
voir, Uecau descendait du ciel pendant quarante jours con-
tinus, au point que elle s’éleva au-dessus de la terre jusqu’a
quinze coudées. Et cela était cause que tout salut fut perdu
pour la plupart, (eux) n’ayant pas (d’endroit) olt se sauver.
Mais la pluie cessant, Veaw décroissait pendant environ

' Antiquités judaiques, éd. G. Dindorf, Paris 1865.
21



— 820 ==

Uespace de 150 jowrs, de facon que, le septieme mois, @ son
septicme jour, clles avaient sensiblement disparu. Insuite,
lorsque Uarche se fut reposée a (contre) un sommet de mon-
tagne quelconque en Arménie, Noé¢ sentant (voyant) cela
Uouvrit et voyant autour d’elle un pew de terre, se reposail,
étant déja revenu a une meilleure espérance. » Diminution
progressive des eaux; envoi des oiseaux. Plus tard, la
terre se trouve libérée du déluge ; de nouveau le dualisme
caractéristique. Débarquement, sacrifice. Les Arméniens
ont nommé le lieu du débarquement apobaterion. soit
descente ou sortie, et les habitants y montrent eucore au-
jourd’hui quelques restes de 'arche. » Il cite alors (111, 6)
les témoignages de Bérose, de Jérome d'Egypte, de Mnaséas
et de Nicolas de Damas, et termine (111, 8) par la promesse
de Dieu & Noé de ne « plus permettre aux eaux d'inonder
la terre. » Cette locution semble faire allusion au dualisme
de Gen., 1,10 : ferre (aride), mer, et indiquer I'action ex-
presse de la mer. Mention de la pluie de quarante jours,
abordage en Arménie, branche d’olivier, tout cela c’est
presque exactement le récit biblique. Vis-a-vis de la théorie
sismique, l'attitude de ce texte est done plutét favorable,
mais imprécise, car il n’indique pas de point de départ. La
branche d’olivier est importante, car elle écarte toute
explication entrainant une déformation quelque peu con-
sidérable et surtout permanente.! —

Philon le Juif,® dans son II¢ livre sur la Vie de Moise,?
rappelle que la justice divine punit les méchants par le
moyen des cataclysmes naturels. L’eau et le feu, le déluge
et 'incendie, alternent dans ce but, pendant le cours des
temps. Cette idée provient, tout naturcllement, de ce que

' Cf. Reuss, La Genése, p. 319, ad. not.

2 (Fueres completes, édit. Turnebus et Heeschelius, d’aprés
Gelenius, Francfort, 1691.

3 Op. cit., p. 661, E.



— 323 -

I'eau et le feu étaient les deux éléments principaux et que,
en vertu des conceptions harmoniques chéres a antiquité,
on devait se représenter ces deux élémeuts dans la main
de Dieu. comme un glaive a deux trauchants. Il n’en est
pas moins curieux dr retrouver cette idée des déluges et
des incendies alternatifs chez les sauvages du Nouveau-
Monde.! Parlant alors des éléments qui causent les inon-
dations, Philon a bien soin de dire que la mer sortant de
ses limites et les fleuves dans leurs crues ne peuvent inon-
der que les régions de plaine : campestres regiones, tandis
que les régions élevées sont réservées a 'action des pluies.
Flavius Joséphe dit de méme? que les fils de Noé furent
les premiers a oser descendre des montagnes dans la plaine,
m camporum planitiem, tandis que les autres hommes, se
rappelant le déluge, « craignaient les plaines. » A la fin
cependant, sur le conseil des fils de Noé, ils se déciderent
a descendre et la plaine ol ils s’établirent d’abord porte
le nom de Sennaar. C'est la Chaldée actuelle. Ces deux
auteurs, représentant la tradition autique, ont donc bien
gardé le souvenir que le déluge fut une inondation de
plaine, ce qui, nous le savons maintenant, est une confir-
mation de la théorie sismique.

Plus loin (662 »), Philon raconte, d'aprés la Genése, le
sauvetage de Noé et de sa famille di a la vertu du patriar-
che, les avertissements, la construction et le chargement
de I'arche, 'embarquement des animaux, « afin que les
semences (de vie) ne manquassent pas a l'avenir. Il
(Noé) savait, en effet, que la clémence de Dieu, si méme
les espéces périssaient, entendait conserver les genres, a
cause de cette similitude qui est en eux, et afin que rien
ne manquat aux ceuvres divines. » Cette phrase est animée

' Voy. le Déluge decant la critique.
2 Ant., 1, 4, 1.



s B —

par un remarquable esprit évolutioniste : A cause de cette
similitude qui est en eux,signifie que les genres ont la faculté
de reproduire, méme lorsqu’elles ont disparu, les espéces
plus ou moins semblables qui en dérivaient. Voild pourquoi
il suffit que les genres soient conservés pour que, dans
I’avenir, les germes de vie ne manquent pas, et que I’ccuvre
divine, comportant, selon l'idée trés juste de l'auteur, le
peuplement général du globe, ne laisse rien a désirer. Cest
du transformisme le plus correct. Il n'est d’ailleurs pas
douteux que telle fiit la vraie pensée de Philon, car il dit
dans la suite (663 A et B) « que, aprés l'’embarquement
des bétes, I'arche était (une imitation) un résumé du monde
entier, puisqu’elle contenait en fait d’animaux tous les
genres existant & ce moment-la, et tous ceux que la terre
devait présenter dans la suite. » Les genres a venir devaient
done naitre de ceux qui existaient alors, et ainsi, non seu-
lement les genres, en se subdivisant, produisent les especes,
mais ils peuvent méme se transformer les uns dans les
autres. Ces passages sont remarquables; c’est encore le
vieil esprit babylonien qui les anime de sa conception fon-
damentale, de cette idée, personnifiée dans les créations
successives et les dges du monde, que la nature a un
devenir, une histoire, ot chaque état sort de 1'état anté-
rieur par un développement organique. C'est le cas de
dire avec Renan,* que le génie des Darwin inconnus que
Babylone a possédés il y a quatre mille ans s’y reconnait
toujours.

Nous arrivons maintenant au passage principal (663, B):
« L’espérance humaine ne fut pas trompée, car cet épou-
vantable prodige (le déluge) disparut (m. & m. se remat)
avec la décroissance des eauz (du déluge) de jour en jour
(décroissance graduelle); les pluies étant arrétées et les

Y Hist. du Peuple d’Israél; 1, 80.



eaux se diffusant (disparaissant) de toute part, une partie
étant absorbé par l'efficacité (I'action) du soleil, 'autre
partic s'en retournant dans les abimes et les autres cavernes
de la terre. Car, comme d’aprés un édit (commandement)
de la divinitcé to.te puissante, chaque (partie de la) nature
(ou chaque élément) réclamait et reprenait ce qui luz appar-
tient, la mer, les fontaines, les fleuves (en un mot), I’élément
liquide retournant (chacun) en son liew. Ainsi le monde
sublunaire étant (fut) purifié aprés que (lorsque) la terre
¢mergea toute neuve, pareille a ce qu’elle était jadis, lors-
qu’elle fut créée pour la premiere fois. » Est-il possible de
marquer plus nettement le caractére ¢ransitoire du cataclys-
me ? Or,nous avons montré que la théorie sismique peut
seule en rendre compte. Elle trouve, au reste, dans ce
texte de précieux appuis: Toutes les parties de I'élément
liquide, ayant pris part a la catastrophe, — et ces
parties sont indiquées: la mer, les fontaines (sources),
les fleuves, -— rentrent chacune en son liew, c’est-a-dire 13
d’on elle était venue. Or, il est dit qu'une partie des eaux
s'en allerent dans les cavernes et les abimes de la terre
(tandis qu'une autre s’évaporait), c’est donc qu’elles en
venaient, comme le prouve aussi I'expression : « chaque
portion de la nature, entre autres, les fonfaines, reprenait
ce qui lui appartenait. » C’est I'énoncé formel de I’action
des eaux souterraines (Anunnaki), distinguées de la mer.
Il s’y ajoute la mer, qui était sortie de son liew et avait en-
vahi la terre, puisque celle-ci émergea de nouveaw; et les
fleuves qui, eux aussi, avaient débordé hors de leur liew,
soit de leur lit. Tout rentre dans la position normale avec
la décroissance graduelle des eaux. Ce récit reproduit donc
toutes les données essentielles du texte cunéiforme, tout
ce qui nous a servi & baser sur ce dernier la théorie sismi-
que, sauf le point de départ et le point d’arrivée. Il est
beaucoup plus explicite que la Genese, Or, étant donné



— 326 —

que ce récit est évidemment de seconde main, cette pro-
fusion de détails devient fort curieuse. Philon a-t-il, de sa
propre imagination, développé et complété ainsi les don-
nées si sobres de la Bible, ou bien a-t-il eu connaissance
de la tradition chaldéenne dans la forme compléte qui
inspira le récit cunéiforme, ou peut-étre de ce récit lui-
méme? C’est 1a un probléme bien intéressant. En tous cas,
le texte seul de la Genése ne pouvait pas lui donner tous
ces détails, et s’'il a mis & profit la tradition chaldéenne,
une autre question non moins intéressante se pose : Ou
bien il a lu le texte cundiforme mais connaissait assez le
panthéon babylonien pour découvrir les véritables agents
naturels sous leurs personnifications mythologiques; ou
bien la version chaldéenne qu’il a recueillie n’était pas
mythifiée: les agents naturels y étaient nommés formelle-
ment. Et dans ce cas, cette version n’était-elle plus mythi-
fiée, ou pas encore? En d’autres termes, était-elle, dans
sa forme d’alors, postérieure ou antérieure au texte cunéi-
forme tel que nous le possédons, ou completement étran-
gére a lui? Faut-il peut-étre y voir un indice que 'appa-
reil mythologique du texte ninivite est étranger a la forme
primitive de la tradition et ne lui a été endossé qu’au cours
des transcriptions successives dont est sorti le dernier
texte? Ou enfin, hypothése toute différente, la donnée de
Philon représenterait-elle la tradition Zébraique anté-géné-
siaque (ou du moins I'un de ses courants), déja naturaliste
comme la Genése mais pas encore condensée, comprimée,
comme l'exigea plus tard son admission dans le livre saint,
préoccupé de la morale qui se dégage des événements bien
plus que de leur nature intime? Voild qui établirait sur
des bases jusqu'ici insoupc¢onnées 'indépendance de la Ge-
nese et du texte ninivite actuel. Tout cela sont des con-
jectures, mais a coup sar des plus suggestives.

Ailleurs (Livre sur la Confusion des langues, Op. cit., p.



— 327 —

334, ), Philon rappelle que 'arche était enduite de bitu-
me. On sait quelles conséquences nous en tirons pour fixer
le topique de I'événement.

Ailleurs encore (Livre sur 'immutabilité de Dieu, Op.
cit., p. 308, ), 'auteur affirme que Noé était tres instruit
et tres sagace, ce qui rappelle absolument Hasis-Adra, a qui
sa sainteté a valu de comprendre les avertissements d'Ea
lui annoncgant le déluge.! —

III. — LA TRADITION SYRIENNE.

Lucien®nous donne la tradition diluvienne des Araméens,
telle qu’on la Iracontait dans le fameux sanctuaire d'Hiera-
polis ou Bambice, aujourd’hui Mambedj, sur le haut
Euphrate :

« La plupart disent que le temple a été hati par Deu-
calion Sisythes, sous le régne duquel eut lieu la grande
inondation. J’ai aussi entendu dans la Hellade le récit que
font les Grecs sur Deucalion ; voici le récit des Hellénes :
L’auteur donne alors la tradition grecque sur la méchan-
ceté des premiers hommes et ajoute : Pour les punir, il
leur arriva un grand malheur : Les entrailles de la terre
vomirent des torrents d’eau, il tomba une grande pluie, les
rivieres débordeérvent et la mer envahit au loin la terre
ferme. — Tout le pays ne fut plus qu’un lac et tous les
hommes périrent sauf Deucalion seul. »

' Comparez notre Caractére naturel, p. 78.

? Ou l'auteur, quel qu’il soit, du traité Sur la déesse syrienne
(De Dea syr., 12 et 13). Lenormant, Origines de Uhist,, 1, 418 :
Suess, Sintfl.,, 62, trad. Th. Fischer, 11, 229, 230; Gainet, Op.
cit., 182. Ce récit, comme le dit fort bien Lenormant (Commen-
taire de Bérose, p. 297), n'est qu'une version du récit babylonien
habillée a la grecque. —



— 328 —

» Les habitants de la Ville-Sainte racontent encore une
histoire merveilleuse : Ils disent qu’il se produit dans leur
pays un gouffre énorme qui engloutit toutes les eaux de
Uinondation. J’ai vu le goufire, il est sous le temple et tres
petit. Peut-étre fut-il jadis plus grand. »

Il est évident que cette tradition est importée, qu’elle
est issue directement de celle de la Chaldée. On y retrouve
les quatre formes de I'inondation : les eaux souterraines,
la pluie, le débordement des rivieres et l'invasion de la
mer. Mais il faut remarquer avec soin combien y sont
enchevétrées des traditions multiples, issues de pays dif-
férents.

C’est d’abord Deucalion qui, sous le surnom de Sisythes,
est confondu avec Xisuthros, le Hasis-Adra des Grecs. Le
temple est situé sur le haut Euphrate et cependant la
légende qui s’y rapporte vient de Grece. Mais cette
légende, elie-méme, est tout imprégnée des récits chal-
déens nés sur le bas Euphrate. L’Hydrophoria est une
coutume grecque, tandis que la colombe placée sur la téte
de I'idole rappelle le récit chaldéen du déluge.

Peu de récits sont aussi propres que celui-ci & montrer
comment les mythes se transportent & distance et se mé-
langent de la facon la plus bizarre. On y voit que la tra-
dition du déluge est venue du bas Euphrate en Gréce puis,
de 13, est remontée vers le haut Kuphrate. Mais on peut
se demander pourquoi c’est justement & Hierapolis qu'on
place les fentes béantes qui absorbérent les eaux.

Il est certain que des fentes de ce genre se forment
souvent dans les tremblements de terre: c’est de cette
facon que le lac Eulalie, dans la vallée du Mississipi, s’est
brusquement vidé. Or l’ancienne Hierapolis, aujourd’hui
Mambedj, est en effet située dans la grande zone d’ébran-
lement d’Antioche, ce qui pourrait expliquer l'adaptation
locale de ce détail, si bien en rapport avec le cataclysme
sismique de Chaldée.

@



— 329 —

Cependant Rey, qui a exploré avec soin les ruines du
temple, pense que l’origine de tout ce récit est beaucoup
plus simple. Il attribue a des cours d’eau souterrains qui
parcourent la ville, I'idée du gouffre et la réminiscence
diluvienne qui fit batir le temple.?

Nicolas de Damas,? sous Hérode-le-Grand et Auguste:
« Ily a, de 'autre c6té (en amont, Smith) du pays des
Minyades (du pays de Minyas, Smith, Milyas, Lenormant,
0, .1, 440), une grande montagne en Arménie, qui s’ap-
pelle Baris (peut-étre Masis ? Luken). C'est 1a, d’aprés la
tradition, qu’au temps du déluge, plusicurs cherchérent
un refuge et se sauvérent. On dit que I'un, naviguant dans
un bateau (coffre, Smith,) y resta accroché (aborda sur le
sommet, Smith) et qu'on y conserva longtemps les débris
de cette embarcation (en bois, Sm.). C’est sans doute la
(le) méme dont a parlé Moise, I'historien (le législateur,
Sm.) des Juifs. » Nous ne trouvons ici que le point d’ater-
rissement, I’ Ararat, Il est probable que c’est vaguement
le méme que celui de la Genése. —

Molon®: « Apreés le déluge, 'homme sauvé avec ses fils
quitta 1I’Arménie.... », donc méme point d’arrivée, en-
core. —

''E. G. Rey, Rapp. sur une mission scientifique dans le nord
de la Syrie ; Arch. des miss. scientif., 2° série, 11, 1867, p. 351,
pl. x. Suess, Sintfluth,, p. 64. -~ St-Méliton, dans son Apologie
adressée & Marc-Auréle, dont une partie nous a été conservée dans
la traduction syriaque, raconte au sujet de ce gouffre du temple
d’Hierapolis et de la cérémonie ot on y versait solennellement de
I'eau, une légende toute différente, mais sans relation avec le
déluge (Spisileg. Solesmense, t. 1, p. xuv); Renan, Mém. de
PAcad. des Inscript., nouv. sér., t. xxiu, 2° part., p. 325; Lenor-
mant, Orig., 1, 421, ad. not. —

* Hist. de Syrie, 1. 95° (Nic. Damase. fragmenta, éd. Muller,
76 : cory, 49) ap, Joséphe, Ant., 3, 6, et Eusébe. Smith, op. cit.,
47 ; Kuken, 258 ; Gainet, 169.

3 Euseb. Preep. cvang., 1x, 19 ; Luken 259.



— 330 —

I1V. — 1A TRADITION PHRYGIENNE.

Toute surchargée d'additions judaico-bibliques d’époque
taidive (Dél. dev. la crit., p. 230), peut-étre greffées sur
un fond national, cette tradition ne nous apprend pas
grand’chose. Nous y voyons seulement qu’ Apamée, ville de
Phrygie, sur les bords du Méandre et du Maroyas, portait
le surnom de Kibdtos, « arche, » et se prétendait le lieu
de débarquement de Noé.! C’est a cette tradition que se
rattachent les célebres médailles ou monnaies sacerdotales
paiennes d’Apamée, datant de I'époque de Septime-Sévéire
et de ses successeurs, d'Adrien, ete. (II° et III°® siécles).?
Mais Iconium (Ikonion) avait la méme prétention® et don-
nait, pour expliquer son nom, la fable suivante : « Pour
repeupler la terre, apres le déluge, Prométhée, sur I'ordre
de Jupiter, fit des « figures » (einkdn) humaines en argile,
que Minerve vivifia. »* Il ne faut pas aller chercher midi
a quatorze heures; c’est une tentation & laquelle on est
exposé en mythologie comparée plus que partout ailleurs :
Si 'argile figure ici, c’est sans doute 4 cause de sa plasti-
cité, qui en fait 'instrument docile de la statuaire primi-
tive. Cependant, on ne peut se défendre de rapprocher ce
passage de celui du texte cunéiforme ol il est dit que
« tous les hommes étaient retournés a I'argile » (1. 127 de

' Orac. Sibyll., 1, v. 261 s.; Cedren., Hist. compend., 1, 10,
éd. de Paris; Ewald, Jahrb. der bibl. Wiss., 1854, p. 1 et 19.
Sur le nom de Aibotos donné & Apamée, v. Strab., xu, 576;
Ptolem., v, 2, 25: Plin., Hist. nat., v, 29; Lenorm., Orig., 1,
440.

* Eckel, Doct. mm. vet., nu, 134-139; Ch. Lenormant, dans les
Mel. d’archéol. des RR. PP. Martin et Cahier, 11, 199 s.; Mad-
den, Numism. Chron., 1866, p. 173-219; Fr. Lenom., La mon-
naie dans Uantiquite, i, 123 s, ; Luken, op. cit., 1, 266.

3 Steph. Byz., v. Iconion.

4 Luken, 268, ad. not.



— 331 —

Jensen) et de penser & la Genése (11, 7) : « Le Seigneur
Dieu forma donc I'homme du limon de la terre », ou aux
peuples autochtones », ou enfin a la lugubre sentence :
« Memento, homo, quia pulvis es et in pulverem reverte-
ris. » Comme nous le disions, du reste, plus haut, les érup-
tions boueuses ou les accumulations de limon explique-
raient fort bien cette allusion, a condition d’interpréter
tout le cataclysme dans le sens sismique.?

Les livres sibyllins? ont le passage suivant : « Il existe,
en Phrygie, une montagne escarpée, visible de loin ; son nom
est Ararat..... Des sources de cette montagne, coule le fleuve
Marsyas; le vaisseau (Kibotos) descendant, s’arréta sur
son sommet, lorsque la pluie cessa....» Inutile d’ajouter
que, méme en dehors de toute théorie entrevue, cette tra-
dition est des plus invraisemblables, parce que la Phrygie
était tres éloignée de la Mésopotamie, dont elle était sé-
parée par toute la longueur de la Capadoce. En outre,
pour arriver en Phrygie, I'arche aurait di passer par des-
sus I’Antitaurus, c'est-a-dire & une altitude moyenne de
1500 & 2000 meétres. Nous sommes simplement en présence
du phénomeéne bien connu de I'adaptation locale d’une tra-
dition venue de loin. Nous savons que, dans ce cas, I'Ara-
rat local est toujours le sommet le plus caractéristique et
généralement le plus élevé du pays adoptif.? —

''A Iconium se rattache la légende d’Annalos (Hanoch?) le
saint roi antédiluvien (Steph. Byz. v. [lonion. Suidas donne la
forme Nannakos). Pour Annakos = Hanoéch. v. Buttmann, My-
thologus, 1, 176 s.; Lenorni., Oriy., 1, 441. Forme Kannacos, v.
Erasmeg Adag. chil., 2, c. 3, ad. 19; Bochart, Géogr. sacr., 110
¢. Pour Hanoch == Henoch = Inachus (grec), v. Buttm., 11, 168 s.;
Luken, Einheit, 125.

?1, v. 260, 265-267. Ed. Friedlieb. — Enfin Cédrénus parle
aussi de la pluie de quarante jours et guarante nuits (Gainet,
dp. sit., p. TT1).

? Les données sur Nannacus (S. 5, 24) et sur la montagne de
Kelaence, plus tard Apamée-Kibotos, comme lieu de déharque-



V. — LA TRADITION ARMENIENNE.

La tradition qui place sur I'Aravat ou Masis le point
de débarquement de I'arche est commune aux chrétiens et
aux infideles; elle est trés ancienne chez les uns et les
autres. Le Masis porte chez les Turcs les noms d’Agri-
Tepe (montagne solide), ou de Saad-Tepe (montagne bé-
nite).

« Les premiers chrétiens, nous dit M. Eugéne Rosé,?
batirent au lieu désigné par la tradition un couvent appelé
Monastere de I’Arche ou ils célébraient une féte annuelle,
en mémoire du jour ou le patriarche en était sorti avec sa
famille. Selon le compagnon de voyage de I'abbé Sestini,
Sullivan, des derviches musulmans y entretiennent actuel-
lement, dans un oratoire, le feu perpétuel d’une lampe.

« Les Arméniens, dit-il encore, en se fondant sur la ira-
dition biblique, qui donne le mont Ararat (Messesousat,
« montagne de 1’arche », en arménien) comme lieu ol
s'arréta 'arche, prétendent que Noé s’établit d’abord en
ces lieux et que la ville de Nakhdjavan, qui signifie lieu
de la premiere descente, confirme ce fait par I'ancienntée
de son nom. Ils ajoutent que c’est dans le méme endroit
que le patriarche planta la vigne. Aussi montre-t-on a

ment de l'arche (Oracles Sibyllins, 1, 261; Syncell., p. 22 B)*
comme sur I’Antioche pisidique, en tant que lieu de construection
de I'arche (Mos. Chor. in St-Martin, Mem. histor. et géogr. sur
UArmeénie, 1819, 1, 349), sent trop jeunes pour étre décisives. Au
contraire, il est bien probable que cette tradition fut importée
dans la ville d’Apamée, fondée par Antiochus I et dont le surnom
Kibotos n'apparait que dans Strabon, 12, 8, 13 (Ptolémée, 5, 2,
25; Pline, 5 § 106), par la communauté juive nombreuse qui y
habitait (E. Babelon, « La trad. phryg. du dél. » Ree. de UHist.
des Reliyg., 1891, t. 23, p. 174). Dillm., Gen., 6" éd., p. 133. —
! Dans le Dictionnaire de la Bible de Calmet, p. 533-534.



— 238 =

Chardin, 4 une lieue d’Erivan, un petit clos que I’on assure
étre celui de Noé. Ce fait serait attesté par le nom
d’ Agorhi, que porte cette petite bourgade, et qui viendrait
des deux mots arg ouri, signifiant « ¢l planta la vigne. »

Ernest Favre! donne a la localité d’Argouri une étymo-
logie presque pareille : « plan de vignes », fondée sur la
méme tradition.

Tavernier dit® que la ville de Nekgivan ou Nakschivan,
qui est batie & 3 lieues de la montagne d’Ararat, cst la
plus ancienne du monde; que c’est 1a que Noé vint habiter
a la sortie de I'arche; que le mot Nak-sivan vient de Nak
" qui signifie navire, et schivan qui veut dire posé ou arrété,
en mémoire du séjour de 'arche sur le mont Ararat.?

La tradition de I'’Ararat se retrouve chez les Persans
qui l'appellent Kolh-Nuh (Kuh-i-Nuh), <« montagne de
Noé », ou Asis (montagne heureuse) a cause du choix
qu’en fit Dieu pour servir de port a 'arche. Nous ’avons
vue chez les Arménicns qui disent que I’Ararat est inac-
cessible et qu’aucun mortel n’a le droit d’aller 1a ou dé-
barqua Noé. De fait, la premiére ascension de I’Ararat fut
faite, le 27 septembre 1830, par le docteur Fr. Parrot,
professeur de physique & Dorpat, aprés une tentative in-
fructueuse du méme voyageur, quelques jours auparavant.
Arrivé au sommet, il y trouva une plate-forme unie de
deux cents pas de diametre qui pouvait, par conséquent,

! « Recherches géologiques dans la partie centrale de la chaine
du Caucase. » — Genéve, 1875.

? Voyage de Perse, t.1v, cité dans le dictionnaire de Calmet,
t. 1, p. 530, p. 398. — On place quelquefois aussi le point de dé-
barquement a Erzeroam (Luken, 256).

3 Ptolémée (Geogr., vi, 2) donne a cette ville le nom de Naax-
nana, et Joséphe (Ant. 1, 3) appelle le « lieu de débarquement »,
en Arménie, Apobatérion, faisant du nom commun un nom pro-
pre (Luken, 257).



— 334 —

parfaitement supporter 'arche, d’apres les dimensions que
lui assigne la Genése.!

Plusieurs savants se sont rattachés a cette tradition et
ont regardé le Masis comme le lieu de débarquement de
I'arche. Cuvier, dans son fameux Discours sur les révolu-
tions du globe, s’exprime comme suit : « Il est certain, dit-
il, que la tradition du déluge existait en Arménie long-
temps avant Moise de Choréene, le principal des historiens
arméniens du Moyen-Age; la ville, qui, selon Josephe, était
appelée le liew de la descente, subsiste encore au pied de
I'Ararat et porte le nom de Nachidchevan qui a, en effet,
ce sens-la. »

Maltebrun, le célébre voyageur et géographe, partage
cette opinion, toutefois en la modifiant un peu: Il parle
d’une chaine de montagnes nommée Ararat et la cherche
parmi les branches du Taurus, en Arménie, et dans le

dition fondamentale, I’Ararat n'est plus un sommet indi-
viduel, ¢’est toute une chaine; il n’est plus nécessairement
le principal sommet de ’Arménie, on peut le chercher jus-
que dans le Kurdistan, ce qui nous amene sur les deux
Zab, & la hauteur de Mosul et de Ninive.

Mahomet, dans le Coran (x1, 46). désigne le mont El-
Djouds qu’il appelle une « montagne kurde. »

Une autre version® indique comme lieu de débarque-
ment de I’arche, la montagne d’4arar ou Gioud ou Giouda,
dans le pays de Moussal ou du Diar-Rabiah, au pied de
laquelle on voit encore un village appelé Thamanim et
Corda; ce nom de Thamanim voulant dire huzt, en mé-

! Dictionnaire de Calmet, p. 531-332.

2 Ibidem, p. 531.

* Bibliothéque orientale, p. 404, article Gioud, dans le Diction-
naire de Calmet, loc. cit. — Clest la version kurde, probablement
dérivée de celle du Coran.



~= B30 =

moire des huit personnes qui sortirent de 'arche, et Corda
désignant les mounts Gordiens, si connnus dans les anciens.
Cette opinion et la précédente sont dignes de remarque
en ce qu’elles placent le lieu de débarquement sensible-
ment plus au sud que les autres versions.

En somme, malgré quelques divergences internes, la
tradition arménienne présente une certaine unité, et on la
voit partagée, grice 4 une contagion de voisinage, par des
peuples assez différents, groupés autour du platean mysti-
que. Mais il ne faut pas oublier que les écrivains nationaux
d’Arménie sont jeunes et fort soumis aux influences étran-
geres. Il est bien possible que la tradition y soit seulement
importée (Déluge dev. crit., 230). —

VI. — LA TRADITION PHENICIENNE.

A en juger par ce que dit Joséphe,® les Phéniciens
avaient aussi une tradition du déluge. Elle se trouvait dans
les ceuvres, aujourd’hui perdues, de Jérome d’Egypte et
de Mnaséas, historiens des antiquités phéniciennes;® elie
n’est donc pas venue jusqu’a nous.? La ville de Zyr pré-
tendait aussi remonter, avec son temple d'Hercule, au
temps du déluge, tout comme Hierapolis de Syrie. Toppé,
le rendez-vous des pélerins des anciens ages, remontait,
elle, & avant le cataclysme.* C’est de l'importation évi-
dente. Quant & la fable de la victoire de Ponrtus, la mer,
sur Demarus, la terre, ca a tout l'air d’'un mythe cosmo-
gonique, plutot que d’une tradition diluvienne.® —

VAnt., 1, 3,6; 1, 4.

Luken, 265; Gainet, 169.

3 Del. dee. la crit., 230.

i Pompon. Mela, 1, 11, 15.

> Sanchiniathon, v. Dél. dec. erit., 233 et 240. Manuel 3, 3.
Pays d'origine (?) des Phéniciens : El-Katif, pays a tempérament

(]



— 336 —

VII. — LA TRADITION ARABE.

On a nié que les Arabes possédassent une tradition dilu-
vienne.! Bien que Sémites, a-t-on dit, et les plus proches
voisins des Chaldéens et des Hébreux, ils n'ont rien qui
ressemble 4 un souvenir de ce genre. Leur mythologie
tout entiére est trés différente de celle des Sémites du
nord et leur panthéon, avant Mahomet, ne ressemble en
rien a celui de leurs fréres septentrionaux.? Et on a expli-
qué ce fait par la raison que voici : L.’Arabie, a-t-on dit, a
ses Wadis qui grossissent par la pluie, mais elle ne connait
pas les inondations, ni, par conséquent, les traditions dilu-
viennes.? Car, il ne faut pas perdre de vue que les souve-
nirs de ce genre, pour la plupart pseudo-diluviens, ont
avant tout une origine locale, une raison d’étre liée aux
circonstances diverses, surtout climatériques, des pays ou
ils prennent naissance. Il est rare, en outre, que la tradi-
tion réellement diluvienne se soit implantée dans des pays
sans souvenir local analogue préexistant; elle aurait eu
trop de peine a y prendre racine. Au contraire, 1a ou vi-
vait déja un souvenir aborigeéne, le terrain était tout pré-
paré & recevoir des importations du méme genre. Les con-

sismique aussi, mais rocheux ou les phénomenes devaient pren-
dre une allure toute différente de celle qu'ils affectent en Chaldée.
Sidonc la tradition phénicienne était aborigéne, elle serait pseudo-
diluvienne et toute différente quant au processus de la catastrophe.
Leur pays primitif était sans eau comme I'’Arabie, ils nedevaien)
donc pas avoir de tradition originale. Ils prirent plus tard celle
des Hébreux. Nouvel exemple de l'absence de traditions dilu-
viennes originales chez les Chamites.

! Dillmann, Genesis, p. 132 s., voy. Dél. dev. crit., _p.0:23
Andree, Flutsagen, p. 13 et 125, v. Del., p. 256 et 278.

2 L. Krehl, Die corislamischen Araber, 1863.

3 Comparez le Coran, vi, 35, ot la pluie est appelée « la grice
de Dieu. »



— 337 —

fusions a l'aide desquelles devait s’opérer l'acclimatation
du récit mésopotamien devenaient faciles et naissaient
pour ainsi dire d’elles-mémes entre les circonstances sem-
blables que présentaient forcément la tradition locale et
le récit importé. De cette fagon, la greffe était aisée et la
fusion des souvenirs se faisait d’autant plus sire et plus
intime, qu’elle était inconsciente.

Ce que nous venons de dire de 1’Arabie, nous explique
aisément 1'absence de la tradition diluvienne dans I'Iran.
Ce pays, presque toujours soupirant apres la pluie, pré-
disposé a tout, sauf aux inondations, était peu propre a
recevoir la tradition diluvienne venue des bords de I'Eu-
phrate. Et de fait, rien n’est plus douteux que les échos
de la tradition biblique qu'on a voulu découvrir dans
I’Avesta ou le Bundehesch.?

Les Egyptiens, voisins aussi des Hébreux et en relations
séculaires avec eux, n'ont pas non plus de tradition dilu-
vienne. La rareté de la pluie et le caractére éminemment
bienfaisant des inondations dans ce pays, y rendent de
méme toute naturelle I'absence d’un souvenir pseudo-dilu-
vien aborigene.

Le raisonnement qui précede est parfaitement juste
quand il s’agit d’une tradition aborigene, née dans le pays
en question. Il rend, en outre, peu probable a prior: 'ac-
climatation de la tradition diluvienne; venue de Chaldée,
dans les pays sans souvenir analogue préexistant. Toute-
fois, il ne saurait en établir I'impossibilité, surtout s’il
s’agit d'un peuple en relations de voisinage ou de race
avec les porteurs de la tradition euphratique; a plus forte
raison, si l'importation ou l’emprunt peut avoir eu lieu
depuis le christianisme,

De fait, nous allons voir que les Arabes possedent des

! F. Spiegel, Genesis und Avesta, Ausland, 1868, p. 636.
P}



— 338 —

échos trés frappants de la tradition diluvienne, dans le
Coran et en dehors.

Le Coran. — Il parle du déluge d’une facon tout a fait
remarquable et qui atteste d’un emprunt, si ce n'est a la
Bible directement, du moins & la tradition hébraique po-
pulaire, plus probablement méme & la tradition babylo-
nienne originale.

D’un coté, en effet, i1 décrit une tempéte qui éclata en
nuages de pluie, et anéantit les Adetes, sauf leur prophéte
Houd :

LIV. 19. Nous envoyames contre eux (/es Adites) un vent
impétueux dans un jour néfaste, soufflant sans
relache.

20. 1l enlevait les hommes comme des chicots de pal-
miers arrachés avec violence. '
LXIX, 6. Ad a été détruit par un ouragan rugissant, impé-
tueux.

7. Dieu s’en esi servi contre eux pendant sept nuits et
huit jours consécutifs : tu aurais vu alors ce peuple
renversé par terre comme des troncons de palmiers
creux en dedans.

De lautre, il rapporte que le jardin dIram ou
d’Ad fut détruit par une grande inondation que Dieu fit
pour punir I'orgueil des géants (Adites). Cette tradition,
qui rappelle a4 s’y méprendre celle de la Geneése, se retrouve
chez les interpretes arabes avec le nom <« d’inondation
d’Iram. » Il est bien probable que la tempéte et I'inonda-
tion ne sont que deux formes d'une méme idée : le déluge.
Que celui-ci soit devenu une tempéte accompagnée de sé-
cheresse, cela se comprend, en vertu de ce que nous disions
plus haut, chez un peuple confiné dans le désert, ou ces
deux fléaux sont précisément les plus habituels. On com-
prend de méme, par ce qu’on sait d’autre part, que I'inon-
dation, idée venue du dehors, ait fini par se juxtaposer a
I'idée aborigene de la tourmente.! '

! D’aprés le Coran, le déluge se réduit a une inondation par-



— 339 —

Mais c’est surtout le processus assigné par le Coran a
I'inondation diluvienne qui va nous intéresser. Nous y re-
trouverons des échos frappants de la tradition chaldéenne
et une abondance de détails, concluant au caractére sismi-
que de I'événement, qui dépasse de beaucoup les données
de la Genése dans sa forme actuelle.

La description du déluge se trouve dans la x1® soure;
il en est fait mention, en outre, en divers endroits.! Com-
mengons par donner en entier le récit principal :

CHAPITRE XI
HOUD.?
Donné 4 la Mecque. — 123 versets.
Au nom du Diew clément et miséricordieux

1. Erir. Lam. Ra. Le Livre dont les versets ont été d’a-
bord établis sur une base solide, puis développés, vient du
Sage, de I'Instruit.

tielle du pays de Saba; il n’a pas du tout les proportions univer-
selles et mythiques que lui assignent la Genése et la plupart des
autres récits. Cette remarque est trés importante (cf. Luken, 1,
266) en ce qu’elle établit encore mieux la relation étroite qui lie
les récits arabes a ceux de la Chaldée et rend plus probable encore
un emprunt direct.

' Nous avons suivi la traduction allemande de S. F. Glinther-
Wahl, développant celle de Boysen (1828), p. 170 et suiv., en la
corrigeant, cas échéant, par celle d’'Ullmann (1840), p. 174 et
suiv., et par celle, beaucoup plus 1écente, de M. Kasimirski (Paris,
1880). Les traductions en prose nous ont paru offrir plus de garan-
ties d’exactitude que celles en vers, ol les nécessités de la rime et
du meétre peuvent quelquefois faire sacrifier la rigueur du mot 4
mot. | ‘

? Houd est le nom d'un prophéte envoyé auprés du peuple d’Ad :
il est question de lui non seulement dans ce chapitre, mais dans
plusieurs autres.



— 340 —

2. Ah! n’adorez donc pas Dieu : moi, je suis de sa part
votre avertisseur, votre apotre.

3. Implorez le pardon de votre Seigneur, puis revenez a
lui ; il vous fera jouir d'une belle part, jusqu’au terme fixé
d’avance, et il accordera ses faveurs a tout homme digne
des faveurs.! Mais, si vous tournez le dos, en vérité, je
crains pour vous le chatiment du grand jour.

4. Vous retournerez tous a Dieu ; il est tout puissant.

5. Ne font-ils pas des plis & leurs cceurs? pour cacher
leurs desseins ?

6. Etlorsqu’ils cherchent a se couvrir de leurs vétements,
Dieu ne sait-il pas ce qu’ils recelent et ce qu’ils laissent
paraitre ?

7. Certes, il connait ce que leurs cceurs renferment.

8. Il n'y a point de créature sur la terre a laquelle Dieu
ne se charge de fournir la nourriture; il connait son re-
paire et le lieu de sa mort ;® tout est inscrit dans le Livre
évident.

9. C’est lui qui a créé les cieux et la terre dans l'espace
de six jours ; son trdone était, avant la création, établi sur
les eaux : Dieu voulait d’abord savoir qui de vous agirait
le mieux.*

10. Quand tu leur dis: Vous serez ressuscités apres votre
mort, les infideles répondent : C’est de la magie pure.

' Ou bien : ses fareurs @ tout possesseur de mérite. 11 est diffi-
cile de rendre autrement les paroles du texte, ot le mot fadhl veut
dire également fuveur, appliqué a Dieu, et mérite, appliqué a
I’homme.

2 Le Koran représente la poitrine, comme un morceau d’étoffe
que l'on ploie pour y cacher quelque chose.

3 Ou bien, d’aprés un autre sens de deux mots du texte, il con-
nait sa place dans les reins et dans le ventre de ses parents.

4 Clest-a-dire, laquelle des choses créées sera la plus apte a se
charger de ses commandements, des hommes, ou de la terre et des
cieux.



— 341 —

11. Et si nous différons le chatiment jusqu'au temps dé-
terminé, ils disent : qu’est-ce qui I'empéche de le faire sur-
le-champ ? — Croient-ils donc qu’il ne viendra pas un jour
lorsque personne ne pourra plus le détourner ? Ce qui était
I'objet de leurs railleries les enveloppera de toutes parts.

12. Si nous faisons gofiter & 'homme les fruits de notre
miséricorde, et si nous I'en privons ensuite, le voila qui se
désespere et devient ingrat (incrédule).

13. Lui faisons-nous gofiter de nos bienfaits apres 'ad-
versité qui 'avait atteint, il dit : Les malheurs m’ont quitté
enfin ; et le voild joyeux et glorieux.

14. Ceux qui perséveérent et font le bien, ceux-la obtien-
dront I'indulgence et la récompense maguifique.

15. Il se peut que tu oublies de faire connaitre une par-
tie de ce jui t'a été révélé, et que ton cceur soit dans I'an-
goisse quand ils te diront: A moins qu’un trésor ne lui soit
envoyé d’en haut, ou qu'un ange ne 'accompagne, nous ne
croirons pas. Toi, Mohammed, tu n’es qu’'un avertisseur,
Dieu seul geére tout. |

16. Diront-ils : C’est lui ( Mohammed) qui I'a inventé, ce
Koran. Réponds-leur : Eh bien ! apportez dix sourates pa-
reilles,! inventez, et’appelez pour vous y aider tous ceux
que vous pourrez, hormis Dieu Faites-le, si vous étes
sinceres.

17. Si vous ne 'obtenez pas, apprenez qu’il (le Koran)
est descendu avec la science de Dieu, et qu'il n’y a de Dieu
que Dieu lui-méme. Etes-vous musulmans ?2

18. Nous rétribuerons avec justice les ceuvres de ceux
qui désireront la vie de ce monde et ses plaisirs; ils ne
seront point lésés.

! Soura, sourate, chapitre du Koran. Ce passage mérite d’'étre
remarqué, il prouve que les dix premiers chapitres existaient déja
a cette époque.

> Clest-a-dire : étes-vous résignés a la volonté de Dieu (mosli-
min) ?



— 342 —

19. Ce sont ceux-1a qui n’auront dans la vie future que
le feu pour partage ; ce qu'ils ont fait ici-bas se réduira a
rien : leurs actions seront vaines.

20. Seront-ils les égaux des infideles, ceux qui s’appuient
sur les preuves évidentes venant de leur Seigneur, preuves
que leur récite un témoin venant de la part de Dieu, pré-
cédé du livre de Moise, lequel a été donné comme guide
et comme signe de la grice de Dieu ? Ceux-ci croient en
lui ; mais quiconque n’y croit pas d’entre les partis (les
Arabes), le feu sera le lieu de raliement pour lui. Ne con-
serve aucun doute sur ce livre, il est la vérité méme ; mais
la plupart des hommes n’y croient pas.

21. Qui est plus méchant que celui qui invente des men-
songes sur le compte de Dieu? Ces hommes comparaitront
un jour devant leur Seigneur, et les témoins diront : Voila
ceux qui ont accusé leur Seigneur de mensonge. La malé-
diction de Dieu ne tombera-telle pas sur les méchants ?

22. Quels sont ceux qui détournent les autres du sentier
de Dieu, et veulent le rendre tortueux ? Ceux qui n’ont
point cru a la vie future. Ils ne rendront point Dieu impuis-
sant sur la terre, et ne trouveront aucun protecteur contre
lui. Le chatiment qui les attend sera porté au double. Ils
ne pouvaient rien écouter, et ils ne croyaient a rien.

23. Ce sont ceux qui se sont perdus eux-mémes, et les
divinités qu’ils avaient inventées ont disparu.

24. Nul doute qu'ils ne soient les plus malheureux dans
I'autre monde.

25. Ceux qui croient et font le bien, qui s’humilient de-
vant leur Seigneur, seront en possession du paradis, ou ils
resteront éternellement.

26. Ces deux portions des humains ressemblent a ’aveugle
et au sourd, & celui qui voit et qui entend. Sont-ils égaux
les uns aux autres ? N’y réfléchirez-vous pas ?

27. Nous envoyames Noé vers son peuple : Je suis, leur
dit-il, chargé de vous avertir clairement



— 343 —

28. De n’adorer que Dicu. Je crains pour vous le chiti-
ment dn jour terrible.

29. Les chefs du peuple incrédule lui dirent: Tu n'es
qu'un homme comme nous, et nous ne voyons que la plus
vile populace qui t’ait suivi sans réflexion. Vous ne pos-
sédez aucun mérite qui vous rende supéricur & nous. Bien
plus, nous vous regardons fous comme des imposteurs.

30. O mon peuple ! reprit Noé, qu’en pensez-vous ? Si je
ne fais que suivre la révélation de Dieu et la grace qui me
vient de lui, et que vous ne voyez pas, faut-il que je vous
I'impose malgré vous ?

31. O mon peuple ! je ne vous demande pas de richesses
en retour; ma récompense cst a la charge de Dieu, et je
ne puis repousser ceux quicroient qu'un jour ils reverront
le Seigneur. Mais je vois que vous étes un peuple d’igno-
rants,

32. O mon peuple! qui est-ce qui m’assistera contre
Dieu, si je repousse ceux qui croient? N’y réfléchirez-vous
pas ?

33. Je ne vous dis pas: Les trésors de Dieu sont & ma
disposition. Je ne connais pas les choses cachées. Je ne
vous dis pas: Je suis un ange ; je ne dis pas a ceux que
vos yeux regardent avec mépris: Dieu ne leur accordera
aucun bienfait. Dieu sait le mieux ce qui est au fond de
leurs ames. Si je disais cela, je serais au nombre des
méchants.

34. Ils répondirent : O Noé! tu as déja disputé avec
nous, et tu ne fais qu'augmenter nos querelles. Fais donc
arriver ce dont tu nous menaces, si tu es véridique.

35. Sans doute Dieu le fera arriver s’il le veut, et ce
n’est pas vous qui le rendrez impuissant.

36. Si je donnais des conseils, ils ne vous serviraient a
rien, quand Dieu voudrait vous égarer. Il est votre Sei-
gneur, et c’est a lui que vous retournerez.



37. Te diront-ils : Il I'a inventé, ce Koran ; dis-leur : Si
je I'ai inventé, le crime en retombera sur moi, mais je suis
innocent des votres.

38. Il a été ensuite révélé & Noé: Il n'y aura de croyants
dans ton peuple que ceux qui ont déja cru. Ne t’affige point
de leurs actions.

29. Construis un vaisseau sous nos yeux et d’apres notre
révélation, et ne nous parle plus en faveur des méchants :
ils seront submergés.

40. Et il construisit un vaisseau, et chaque fois que les
chefs de son peuple passaient aupres de lui ils le raillaient.
— Ne me raillez pas, dit Noé, je vous raillerai a mon tour
comme vous me raillez et vous apprendrez

41. Sur qui tombera le chatiment qui le couvrira d’op-
probre. Ce chatiment restera perpétuellement sur sa téte.

42, Et il en fut ainsi jusqu’au moment ou notre ordre
tut donné, et ou la fournaise creva.® Nous dimes a Noé:
Emporte dans ce vaisseau un couple de chaque espéce, ainsi

' On peut traduire encore : ¢f la fournaise déborda. Les com-
mentateurs ne sont pas d’accord sur le sens du mot fournaise, ni
sur 'endroit ot elle était. On suppose que cette fournaise n’était
qu'un réservoir d’eau comprimée, et qui creva pour opérer I'inon-
dation. On le place tantot dans I'lrak arabique, & 'endroit ot était
la ville de Koufa, tantot dans la Mésopotamie, et tantét dans
I'Inde. Probablement l'expression: la fournaise crecva, n'est-elle
quune locution métaphorique opposée a cette autre : les cataractes
du ciel soucrirent. Le mot du texte fannour, dont on a faitaujour-
d’hui, dans le langage usuel, tandour, est un trou circulaire pra-
tiqué ordinairement au milieu d'une chambre, se rétrécissant vers
sa base. Il a deux pieds de profondeur: on y allume le feu, et,
quand il est éteint, on applique sur les parois ardentes du four la
pate ronde et mince, seule espéce de pain connue en Orient. Quel-
ques commentateurs, prenant le mot tannour du Koran pour un
four de ce genre, se sont plu a4 débiter des contes ridicules, en rap-
portant que la fournaise qui a causé I'inondation était celle ou Eve
faisait le pain.



— 345 —

que ta famille, excepté celui sur qui la sentence a été pro-
noncée.' Prends aussi tous ceux qui ont cru; et il n’y eut
qu’un petit nombre qui crut.

43. Noé leur dit : Montez dans le vaisseau. Au nom de
Dieu, qu’il vogue et qu’il jette I'ancre.? Dieu est indulgent
et miséricordieux.

44, Et le vaisseau voguait avec eux au milieu des flots
soulevés comme des montagnes. Noé cria a son fils qui était
a I'écart : O mon enfant ! monte avec nous, et ne reste pas
avec les incrédules.

45, — Je me retirerai, dit-il, sur une montagne qui me
mettra 4 I'abri des eaux. Noé lui dit : Nul ne sera aujour-
d’hui a I'abri des arréts de Dieu, excepté celui dont il aura
eu pitié. Les flots les séparérent; et le fils de Noé fut
submergé.

46. Et il fut dit: O terre! absorbe tes eaux; 0 ciel!
arréte ; et les eaux diminuérent ; 'arrét fut accompli. Le
vaisseau s’arréta sur la montagne Al-Djoudi,® et il fut dit :
Loin d’ici les méchants !

47. Noé cria vers son Seigneur, et dit: O mon Seigneur
mon fils est des miens; tes promesses sont véritables, et
tu es le meilleur des juges.

48. — O Noé ! reprit Dieu, il n’est point des tiens. Ce
que tu fais est une action injuste. Ne me demande point
ce que tu ne sais pas. Je t’avertis, afin que tu ne sois pas
du nombre des ignorants.

! Un des fils de Noé que la tradition représente comme infidele.

2 Mot & mot: que sa course et son mouillage au nom de Dieu |

% La tradition mahométane désigne cette montagne comme l'en-
droit ot 'arche de Noé s’arréta. Djoudi est le nom donné & une
hauteur peu élevée et ne méritant pas le nom de montagne, dans
la partie septentrionale de la Mésopotamie, et qui la sépare de
I'Arménie. Elle est a peu de distance de la ville actuelle de
Djezireh. Le nom de Djoudirépond au Djordi, montes Gordyawi,
dont il n’est peut-étre qu'une altération.



— 346 —

49. Seigneur ! je me réfugie aupres de toi; dispense-moi
de te demander ce que je ne sais pas, et si tu ne me par-
donnes pas, si tu n’as point pitié de moi, je suis perdu.

50. Et il lui dit: O Noé, descends du vaisseau, accom-
pagné de notre salut et de nos bénédictions sur toi et sur
les peuples qui sont avec toi. Il est des peuples que nous
ferons jouir des biens du monde; plus tard, un chitiment
terrible les atteindra.

51. Voila une des histoires inconnues. Nous te révélons,
0 Mohammed ! cette histoire que vous n’avez pas connue
jusqu'ici, ni toi ni ton peuple. Prends patience; la fin heu-
reusc est pour ceux qui craignent Dieu.

52. Nous envoydmes aux hommes d’Ad leur fréerc HOUD.
Il leur dit : O mon peuple! adorez Dieu. Vous n’avez point
d’autre dieu que lui. Vous inventez vous-mémes les autres.

53. O mon peuple ! je ne te demande aucun salaire ; mon
salaire est a la charge de celui qui m’a créé. Ne le com-
prendrez-vous pas ?

54. O mon peuple! implorez le pardon de votre Seigneur,
et puis revenez a lui, il vous enverra du ciel une pluie
abondante.!

55. Il fera accroitre vos forces.? Ne vous en allez pas
coupables {faites pénitence) !

56. O Houd ! répondirent-ils, tu ne viens point accom-
pagné d’un signe évident ; nous n’abandonnerons point nos
divinités a ta parole seule; nous ne te croyons pas.

57. Que dirons-nous, si ce n’est qu'un de nos dieux t’a
frappé de quelque coup ? Il répondit: Je prends a témoin
Dieu, et vous témoignez vous-mémes que je suis innocent
de ce que vous associez d’autres divinités,

! Les peuples d’Ad souffraient de la sécheresse.

? Les peuples d’Ad sont représentés, par la tradition populaire,
combattue d’ailleurs par les historiens arabes judicieux, tels qu'lbn

Khaldoun, comme remarquables par leur taille gigantesque et
leur force. Voy. chap. vi1. 67.



— 347 —

58. A Dieu. Mettez en ceuvre vos machinations, et ne me
faites point attendre ;

59. Car j’ai mis ma confiance en Dieu, qui est mon Sei-
gneur et le votre. Il n’existe pas une seule créature qu'il
ne tienne par le bout de la chevelure. Dieu est sur le sen-
tier droit.

60. Si vous tournez le dos, je vous ai fait connaitre ma
mission. Dieu mettra un autre peuple a votre place, et vous
ne pourrez lui /@ Diew) causer aucun mal. Mon Seigneur
contient toute chose dans ses limites.

61. Notre volonté préte a s’accomplir, nous sauvames,
par 'effet de notre miséricorde, Houd et ceux qui ont cru
avec lui ; nous les avons sauvés d'un chatiment terrible.

62. Ce peuple d’Ad avait nié la vérité de son Seigneur ;
il avait désobéi a ses envoyés et avait suivi les ordres des
hommes puissants et rebelles.

63. La malédiction les poursuit dans ce monde. Au jour
de la résurrection, on leur criera: Ad n’a-t-il point été
incrédule envers son Seigneur ? Loin d’ici, Ad, peuple de
Houd !

64. Nous envoyames vers les Thémoudites leur frére
Saleh, qui leur dit : O mon peuple! adorez Dieu. N’ayez
point d’autres dieux que lui. Il vous a produits de la terre,
et il vous I’a donnée pour 1'habiter. Implorez son pardon :
puis revenez a lui. Mon Seigneur est proche. Il exauce
ceux qui le prient.

65. Ils répondirent : O Saleh! tu étais 1'objet de nos
espérances.! Nous défendras-tu maintenant d’adorer ce que
nos peéres adoraient ? Nous avons de grands doutes sur le
culte auquel tu nous appelles.

66. O mon peuple! répondit-il, songez-y. Lorsqu’une
volonté manifeste de Dieu m’accompagne, lorsque sa misé-

! Nous avions l'intention de te proclamer notre roi.



- BB =

ricorde est descendue sur moi, qui m’assistera contre lui
si je lui désobéis? Vous ne sauriez accroitre que ma perte.!

67. O mon peuple ! la chamelle que voici est la chamelle
de Dieu, elle sera un signe pour vous; laissez-la paitre
tranquillement sur la terre de Dieu, ne lui faites aucun
mal; un chitiment terrible le suivrait de pres.

68. Ils tuérent la chamelle. Saleh leur dit alors: Atten-
dez trois jours dans vos maisons. C’est une promesse qui
ne sera point démentie.

69. Et dés que notre arrét fut prononcé, nous sauvames,
par 'effet de notre miséricorde, Saleh et ceux qui avaient
cru avec lui, de 'opprobre de ce jour-la. Ton Seigneur est
le Fort, le Puissant.

70. Une tempéte violente surprit les méchants; le len-
demain ils furent trouvés gisants morts la face contre terre,
dans leurs habitations,

71. Comme s'iis n'y avaient jamais habité. Thémoud a
été incrédule envers son Seigneur. Loin d’ici, Thémoud !

72. Nos envoyés allerent vers Abraham, porteurs d’'une
heureuse nouvelle. Ils lui dirent: Paix! -~ Paix ! répondit-
il; et il ne fut pas longtemps a apporter un veau roti.

73. Et lorsqu’il vit que leurs mains ne touchaient pas
meéme le mets préparé, cela lui déplut, et il concut de la
frayeur. — N'aie pas peur, lui dirent-ils; nous sommes
envoyés vers le peuple de Loth.

74. 3a femme (la femme d’ Abraham) se tenait 1a debout,
et elle se mit & rire.? Nous lui annoncames Isaac, et apres
Isaac, Jacob.

75. Ah ! malheureuse que je suis! moi, enfanter ? lors-

' Vous qui aviez le projet de m'élire roi et d’augmenter ainsi ma
considération.

? Le mot que nous traduisons ici par rire est susceptible d'une
autre interprétation ; il veut dive : menstrua passa est, ce qui lui
présageait la possibilité d’enfanter.



— 349 —

que je suis une vieille et mon mari un vieillard! Certes,
c’est une chose étrange !

76. Tu t’étonneras donc de la volonté de Dieu? Sa misé-
ricorde et ses bénédictions sont sur vous, gens de cette
maison. Dieu est digne de gloire et de louanges.

77. Lorsque la frayeur d’Abraham se dissipa, et que
I'heureuse prédiction lui fut faite, il disputa avec nous en
faveur du peuple de Loth; car Abraham était doux, com-
patissant, enclin a 'indulgence.

78. O Abraham .! car I'ordre de ton Seigneur a déja été
manifeste; le chatiment les atteindra; il est irrévocable.

79. Nos envoyés allérent vers Loth ; il s’affligea a cause
d’eux et il était trop faible.? — C’est un jour difficile,
dit-il.

80. Des hommes de son peuple se portérent en foule
chez lui, ils commettaient des turpitudes. Il leur dit: Voici
mes filles ; il serait moins impur d’abuser d’elles. Ne me
déshonorez pas dans mes hotes. N’y a-t-il pas un homme
droit parmi vous ?

81. — Tu sais, lui dirent-ils, que nous n’avons pas besoin
de tes filles ; tu sais ce que nous voulons.

82. — Ah! si j'avais assez de force pour vous résister,
ou si je pouvais trouver asile aupres de quelque chef puis-
sant !?

83. O Loth! lui dirent les étrangers, nous sommes les
envoyés de ton Seigneur; ils ne te toucheront pas. Sors
avec ta famille cette nuit méme; mais que personne d’entre

! Mot 4 mot: détourne-toi de cela, ¢’est-a-dire brisons la-dessus,
laisse cela la.

? Voyant que c¢'étaient des jeunes gens et que lui n’était pas assez
fort pour les protéger.

3 Mot a mot ; Si je poucais trouver refuge auprés d’une colonne
puissante. Le mot rokn veut dire pilastre, et métaphoriquement
chef, grand.



— 350 —

vous ne se tourne pour regarder en arriére. Sa femme secule
le fera; le chatiment qui les surprendra (les coupables)
tombera aussi sur elle. Ce dont ils sont menacés s’accom-
plira avant demain. Demain n’est pas loin. ‘

84. Un ordre émana de nous; nous renversimes cette
ville de fond en comble ; nous fimes pleuvoir des briques
de terre cuite, tombant continuellement et marquées par
Dieu méme.! Elles ne sont pas loin de tous les méchants!

85. Nous envoyames vers les Madianites leur frére
Choaib. O mon peuple! leur dit-il, adorez Dieu; n’ayez
point d’autre dieu que lui; ne diminuez pas le boisseau et
le poids. Je vous vois dans 'aisance ; mais je crains pour
vous le chiatiment du jour qui vous enveloppera tous.

86. O mon peuple! remplissez la mesure, pesez avec
justice, et ne fraudez pas les hommes dans leur avoir; ne
commettez pas des iniquités sur la terre.

87. La plus petite quantité qui vous restera par ia faveur
de Dieu vous sera plus avantageuse, si vous étes croyants.

88. Je ne suis point votre gardien.

89. Ils lui dirent : O Choaib, sont-ce tes dévotions® qui
font que tu nous ordonnes d’abandonner ce qu’adoraient
nos peéres, ou de ne point faire avec nos biens ce qu'il nous
plait ? Cependant tu es un homme doux et droit.

90. — O mon peuple ! répondit Choaib, dites-le moi : si
j'ai recu de Dieu une preuve évidente, et s’il m’acorde une
belle part de ses biens, dois-je ne pas m’opposer a ce qu'il
m’a défendu? Je ne veux que vous corriger, autant que je
le puis ; ma seule assistance me vient de Dieu, c’est en lui
que j'ai mis ma confiance, et c'est a lui que je retournerai.

91. O mon peuple ! puisse ma séparation d’avec vous ne

' On croit que le sens de ces mots est que sur chaque brique
¢tait gravé le nom de l'individu qu’elle devait frapper.

* Choaib était trés pieux et dévot, comme tous les patriarches
prédicants, Noé, Hasis-Adra, etc.



— 351 —

pas vous valoir des maux pareils a ceux qui accablérent le
peuple de Noé, le peuple de Houd, le peuple de Saleh ! Le
sort du peuple de Loth n’est pas éloigné de vous.

92. Implorez le pardon de votre Seigneur, puis revenez
a lui. Dieu est miséricordieux et plein d’amonr.

93. — O Choaib ! répondit le peuple, nous ne compre-
nons pas trop ce que tu veux dire ; tu es faible parmi nous.
Si nons n’avions égard a ta famille, nous t’aurions lapidé.
tu n’aurais pas eu le dessus.

94, — O mon peuple ! dit Choaib, ma famille vous est-
elle donc plas chere que Dieu ? Ferez-vous comme si vous
le laissiez derriére vous? Dieu embrasse de sa connaissance
ce que vous faites.

95. O mon peuple! agissez, faites le mal tant que vous
pourrez; j'agirai de mon cé6té, et vous apprendrez

96. Sur qui tombera le chatiment ignominieux, et qui de
nous cst menteur. Attendez 'heure; moi je 'attends aussi.

97. Lorsque notre arrét fut prononcé, nous sauvames,
par l'effet de notre miséricorde, Choaib et ceux qui avaient
cru avec lui. Une tempéte violente surprit les méchants;
le lendemain on les trouva morts gisants dans leurs de-
nieures,

98. Comme s'ils n’avaient jamais habité le pays. Madian
ne s’est-il point éloigné du chemin droit, dont s’était éloi-
gné Thémoud ?

99. Nous envoyames Moise, accompagné de nos signes
et d'un pouvoir incontestable, vers Pharaon et ses grands.
Les grands suivirent les ordres de Pharaon; mais les
ordres de Pharaon n’étaient pas justes.

100. Pharaon marchera a la téte de son peuple au jour
de la résurrection ; il le fera descendre dans le feu. Quelle
affreuse descente !

101. La malédiction les suit dans ce monde; et au jour
de la résurrection quel affreux présent leur sera fait !



— 852 —

102. Voila de I'histoire des cités que nous te racontons :
Il y en a qui sont encore debout et d’autres comme mois-
sonnées.

103. Ce n’est pas nous qui avons agi avec iniquité envers
eux, ce sont eux-mémes. Les divinités qu’ils invoquaient &
coté de Dieu ne leur ont servi de rien au moment ou l'arrét
de Dieu fut prononcé. Elles n’ont fait qu’accroitre leur
défaite.

104. Quand Dieu s’empare des cités criminelles, c’est
ainsi qu’il s’en empare. Il s’en empare terriblement, avec
violence.

105. Certes il y a dans ceci des signes pour celui qui
craint le supplice de 'autre monde. Ce sera le jour oti tous
les hommes seront russemblés, ce sera le jour qui sera vu
par les cieux et la terre.

106. Nous ne le différons qu’a un terme fixé d’avance.

107. Ce jour-la, aucune ame n'élevera la parole qu'avec
la permission de Dieu. Parmiles hommes, tel sera réprouveé,
tel sera bienheureux.

108. Les réprouvés seront précipités dans le feu; ils y
pousseront des soupirs et des sanglots.

109. Ils y demeureront tant que dureront les cieux et la
terre, & moins que Dieu ne le veuille autrement. Ton Sei-
gneur fait bien ce qu’il veut.

110. Les bienheureux seront dans le paradis; ils y sé-
journeront tant que dureront les cieux et la terre, sauf si
ton Seigneur ne veut ajouter quelque bienfait qui ne sau-
rait discontinuer.

111. Ne sois point dans le doute sur ce qu'ils (les infi-
deles) adorent. Ces hommes adorent ce qu'adoraient avant
eux leurs peres. Nous leur payerons leur part sans dimi-
nution aucune.

112. Nous donnames le livre & Moise ; on se mit a dis-
puter sur ce livre. Si la parole de Dieu (defférant le chati-



— 363 —

ment) n’avait pas été prononcée, certes leurs différends
auraient été bientot terminés. Ton peuple aussi, 6 Moham-
med ! est dans le doute la-dessus.

113. Dieu payera a tous le prix de leurs ceuvres, car il
est instruit de tout ce que vous faites. '

114. Suis le chemin droit, comme tu en as recu l'ordre ;
que ceux qui se convertissent avec toi ne commettent plus
d'iniquités, car Dieu voit vos actions.

115. Ne vous appuyez pas sur les méchants, de peur que
le feu ne vous atteigne ; vous n'aurez point de protecteur
contre Dieu, vous ne serez point secourus.

116. Fais la priere aux deux extrémités du jour et a
I’entrée de la nuit ; les bonnes actions éloignent les mau-
vaises. Avis a4 ceux qui pensent.

117. Persévere, car Dieu ne laissera point périr la ré-
compense de ceux qui font le bien.

118. Parmi les générations qui vous ont précédés, ceux
qui pratiquaient la vertu et défendaient de commettre des
iniquités sur ia terre n'étaient qu'en petit nombre. Nous
les avons sauvés ; mais les méchants suivirent leurs appé-
tits, et fureut coupables.

119. Ton Seigneur n’anéantit point injustement les cités
dont les habitants sont justes.

120. Si Dieu avait voulu, il n’aurait fait de tous les hom-
mes quun seul peuple. Mais ils ne cesseront de différer
entre eux, excepté ceux a qui Dieu aura accordé sa misé-
ricorde. Il les a créés pour cela, afin que la parole de Dieu
s’accomplisse quand il a dit : Je remplirai I'enfer de génies
et d’hommes a la fois.

121. Nous te racontons ces histoires de nos envoyés,
pour affermir ton cceur. Par elles la vérité descend sur toi,
ainsi que 'admonition et 'avertissement pour les croyants.

122. Dis 4 ceux qui ne croient pas : Agissez autant qu’il
est en votre pouvoir, nous agirons aussi ; mais attendez la
fin, nous I'attendrons aussi. 23



— 354 —

123. A Dieu appartiennent les choses cachées des cieux
et de la terre; tout retourne a lui. Adore-le et mets ta
confiance en lui. Ton Seigneur n’est point inattentif a ce
qu'ils font. —

Commentaire : V. 2. Role prédicant du patriarche (voy.
notre Car. nat. du dél.,p. 74 s. s.). — V. 3. Suite de la
méme idée. Réminiscence de la félicité antédiluvienne,
peut-étre du mensonge conseillé par Ea, dans le texte
cunéiforme (1. 31—41). Menace du cataclysme. — V. 4.
Conf. le texte cunéiforme (1. 112 et 127): « Le genre humain
est retourné a la poussiere (a Uargile). » — V. 9. Réminis-
cence de « lesprit » couvant les « eaux primordiales »
pour en tirer ie monde (Gen. 1, 2). — V. 11. Réminiscence
du délai accordé aux antédiluviens (Gen. vi, 3) et de la
confiance avec laquelle, selon le Talmud (vide infra), ils se
promettaient d’échapper aux menaces divines. « Ce qui
était {'objet de leurs vailleries les enveloppera; » 11 s'agit
des menaces de Dieu ou, plus particulierement, des eaux
par lesquelles il avait annoncé qu’il les punirait (Cf. Gen.
vii, 4). — V. 13. Le sage, I'homme pieux, n’agit pas ainsi.
Il offre, au contraire, des qu’il est sauvé, des sacrifices
d'actions de grice, et ces sacrifices sont agréables a Dieu,
au poiut que le juste qui les offre peut s’appeler Noal
(agrément de sacrifice), « '’homme aux sacrifices agréés, »
ou Atra-Hasis, le « tres sage, » le « tres pratiquant. » Il
est, en effet, trés sage 'homme qui, ayant conscience de
sa dépendance, cherche a se concilier les dieux puissants.
— V. 18. Moqueur. — V. 19. Réminiscence de la géhenne.
— V. 20. Idem. — V. 27. Réle prédicant de Noé. Com-
mencement du récit du déluge. — V. 28. Idem. — V. 29,
Moquerie des antédiluviens 4 I’'égard de Noé. Réminiscence
des filiv optimatum et des filie hominum de Gen. vi, 2. —
V. 31. Réminiscence de la réponse de Cit-napishtim (1. 35).
— V. 34. Réminiscence de la moquerie du peuple. — V.



— 355 —

35.CL.v.11. — V. 36. « Quand Diew voudrait vous égarer,»
c’est I'idée contenue dans le fameux « mensonge d’Ea, » que
les dieux agissent arbitrairement, perdant ou sauvant qui
bon leur semble. Chez les Hébreux, une conception plus
exacte de la justice avait banni cette idée monstrueuse et
ne permettait a la divinité elle-méme aucun écart capri-
cieux. C’est ce qui éclate dans les préliminaires de la des-
truction des villes coupables de la Pentapole (Gen. xvi,
20. x1x, 29). D’apreés le principe développé par Abraham,
il aurait suffi de dix justes pour sauver les cinq villes cri-
minelles, et méme, apreés la constatation négative de ce
nombre, Lot n'a pas partagé leur sort; bien plus, il a pu
sauver par sa priere la petite ville de (oar. Les personnes
sauvées dans 'arche de Noé sont au nombre de huit seu-
lement, et le cataclysme ne peut étre conjuré (Gen. vi, 18).
Il y perce l'idée que s’il y avait eu aussi dix justes, le genre
humain n’aurait pas péri. On sait, d’ailleurs, que le nombre
dix (dérivant des dix doigts des mains) était pour les
anciens Sémites un nombre rond de la plus grande impor-
tance. — V. 39. Réminiscence du texte cunéiforme (I. 20-
26) et de la Genése (v, 14-17). — V. 40 et 41. Analogue
du texte cunéiforme (1. 27-29) et de Gen. vi, 22 et v,
5. Raillerie des chefs du peuple, paralléle au texte cunéif.
1. 30 : réponse aux wieillards. Ce trait manque dans Ia
Genese. La fin de ce verset et le suivant (41) contiennent
la réponse de Noé. C’est le parallele des 1. 31-40 du texte
cunéiforme. — V. 42. La fournaise creva (ou déborda).
Cette fournaise, tannour, a causé l'inondation diluvienne,
donc elle était remplie d’eau. On la suppose, d’ailleurs,
remplie d’eau comprimée. ce qui rend a merveille I'idée
générale de compression, de géne, attribuée avec raison a
tout ce qui est sous la terre. Cela répond donc absolument
aux eaux souterraines, dont les nappes comprimées par
I'ondulation sismique débordent lors des tremblements de



— 356 —

terre, tandis que la crotte qui les contient, véritable four-
naise ou cuisent les eaux thernia]es, créve sous l'influence
des réactions qui la sollicitent. Si on rejette cette inter-
prétation, qu'on en trouve une autre qui rende également
compte du texte. Non moins significatif 4 nos yeux est
emplacement attribué a ceite fournaise, A ce réservoir
d’eau comprimée. On le place dans I'Irak Arabi ou Méso-
potamie inférieure, c’est-a-dire dans I'ancienne Chaldée ou
Babylonie inférieure; quelquefois, d'une maniere plus
générale, en Mésopotamie; en tout cas sur le cours inférieur
du Tigre-Euphrate, région admirablement dispusée pour
I'action des Anunnaki, et que nous avons désignée comme
le théatre du déluge, parce que seule elle s’adapte aux
diverses données des textes. N'y a-t-il pas dans ce tof)ique
une réminiscence évidente de la tradition chaldéenne,
corroborant les autres analogies que nous avons relevées ?
Quant a la localisation dans I'lnde, elle remonte aux bas
temps comme les localisations génésiaques a Ceylan, et
elle est mythique comme les localisations de I'Ararat dans
I’Asie centrale. — V. 43. « Que son mouillage (soit) au
nom de Dieu, » ou: « qu'il jette U'ancre aw (au lieu nommé
le) nom de Dieu. » Peut-on voir ici une allusion a la « mon-
tagne divine, » toujours située dans le nord, ce qui équi-
vaudrait au passage de Bérose: « wers les dieux, » pour
indiquer expressément le trajet de l'arche vers le nord,
soit vers l'amont ? — V. 46. Mention des eaux sorties de
la terre et que la terre doit (vé)absorber. Dualisme habi-
tuel des eaux de la terre et du ciel; celles de la terre sont
toujours nommées les premieres. Il est question, sans
aucun doute, des eaux souterraines. On ne saurait com-
mander a la terre d’absorber les eaux marines. Cette locu-
tion ne peut exprimer le retrait de la mer. Aborbage sur
le mont A4/-Djoud:, hauteur peu élevée dans le nord de la
Mésopotamie (DschudiD.,au-dessusde Dschesiret-Ibn-Omar,



sur le Tigre, dans le Bohtan). Le topique est toujours le
méme. « Loin d'ici les méchants ! » On prétend que cette
montagne est inaccessible aux simples mortels. C'est le
parallele du texte cunéif. 1. 1537 a4 160. — V. 47, 48 et 49.
Dialogue de Dieu et de Noé apres le déluge. Il se retrouve,
avec des formes différentes, dans la plupart des textes. —
De méme, la bénédiction du V. 50. Le chéatiment dont il
est question ici est le jugement dernier mis en paralléle
avec le déluge, comme dans le Livre d'Hénoch. — V. 51.
Semble indiquer que la tradition du déluge était inconnue
aux Arabes avant Mahomet, et que celui-ci la puisa au
dehaors. Cela revient bien & ce que nous disions en com-
mencant a parler de la tradition arabe. L’histoire du déluge
n’est dailleurs qu'une des histoires inconnues. 11 y en avait
done encore d’autres, ce qui indiquerait que le prophete
fit un einprunt en masse a un cycle traditionnel inconnu
de ses compatriotes. I.’analogie avec ce qu’on sait d’autres
peuples voisins et les ressemblances intrinséques rendent
trés probable que ce fut un cycle mésopotamien. Ce verset
marque la fin de I'histoire du déluge. La suite raconte
plusieurs chatiments analogues; la forme du récit est la
méme pour tous, et on voit qu'une conception unique
anime ces diverses narrations. Ca et 1a ,une réminiscence
de I'histoire du déluge appliquée aux faits postérieurs. Par
exemple, V. 54, 62, 63 (malédiction & deux membres,
comme celles du Talmud), 68, 89, 91, 95, 96, 100 (rémi-
niscence des barathra du Sirbounis, Ezod.), 101 (cf. 63),
105 (Idem, paralléle mystique, « typique »), 108, 115 et
120. —

Apres ce passage principal, notons rapidement les autres
endroits du Coran ou il est possible de voir une allusion
au caractere sismique du déluge ou une réminiscence de
cette catastrophe ainsi comprise :

D’abord 111, 31, le diable est appelé Satan le apidé, et



— 358 —

les commentateurs disent que c¢’est I'épithéte donnée cons-
tamment & Satan a cause de la tradition qui prétend
qu'Abraham assaillit un jour a coups de pierres le diable
qui voulait le tenter. C'est possible, mais nous pré-
férons voir dans cette épithéte un écho des fables, que
nous avons déja rencontrées si souvent, sur les mauvais
anges ou les génies enfermés sous la terre et chargés de
pierres amoncelées. Or, on sait qu’il nous a été facile d’é-
tablir une liaison étroite entre cette conception si répandue
et celle des Anlinna chaldéens.

Autres réminiscences : vir, 39. « La géhenne sera leur lit,
ct au-dessus d’eux des couches de feu les couvriront.... » On
se souvient que, pour nous, l'idée méme de la géhenne
avec ses dérivés provient du souvenir d’une catastrophe
sismique, qui seule a pu fournir la base réelle sur iaquelle
se sont développés les mythes de cette catégorie. Les
phénomenes volcaniques I'eussent pu au moins aussi bien,
mais ils font défaut dans les contrées antéroasiatiques qui
servirent de berceau a la mythologie sémitique.

viI, 76. Alors une commotion violente de la terre les sur-
prit ; le lendemain on les trouva gisants, morts et la face
contre terre dans leurs demeures.

Ce passage, identique & vir, 89, peut se traduire aussi :

<« uuoon Les hommes sans conscience furent renversés par
un vent du ciel (par un tremblement de terre, Ullmann)
dans leurs demeures, et, au matin,' on les trouva morts sur
le sol, comme s'ils ne s’y fussent jamais tenus debout (comme

' La catastrophe est censée s'étre produite pendant la nuit. C'est
une conséquence de 1l'horreur instinctive de I'nomme pour les
ténébres. Cela vient de ce que la vue, qui est par excellence notre
sens défensif, ne peut pas fonctionner dans l'obscurité. Les ani-
maux chez qui la vue n'existant pas est remplacée par une plus
grande finesse de I'ouie, du tact ou de l'odorat ou par un autre
sens, doivent avoir des impressions correspondantes,



— 359 —

s'ils n'y eussent jamais habité, Ullmann). » Tremblement de
terre expressément nommé ou vent violent, les deux con-
cordent avec les données du texte cunéiforme. Le Coran ren-
ferme, du reste, plusieurs mentions de tremblement de terre.

xxi1, 27, Alors nous fimes une révélation a Noé, en
disant : Construis un vaisseaw sous nos yeur et d apres
notre révélation; et aussitot que Uarrét sera prononcé et que
la fournaise crivera.

Ou: « .... Et lorsque notre projet se réalisera (le
projet de Diecu), et que la bouillante chaudiere de la
profondeuwr commencera a déborder, fais entrer deuxr cou-
ples de chaque espece d’ animauz, ete., » dialogue de Dieun
et de Noé avant le déluge.

Ou encore: < ..... Notre parti était donc pris (le parti de
Dieu); et la chauditre bouillante (de la profondeur) com-
menca (sur notre ordre) a déborder. » L’expression du texte
signifie proprement le fourneauw, le four; mais la suite mon-
tre qu’il faut I'’entendre ici dans un sens qu’elle a fréquem-
ment : la terre s’entr’ouvrant vomit des eaux. C'est I’avis
de Boysen, qu'Ullmann confirme par une note [p. 178) :
« L’eau du déluge était censée bouillante, voila tout ce
que cela veut dire. » Cette opinion est partagée par les
rabbins (cf. 2. Sanhedrin, f. 108), et Lenormant (Orig.,
1, 421, ad. not.) veut reconnaitre <« un écho des fables,
populaires dans tous les pays sémitiques, sur le gouffre
d'Hicrapolis (v. ante) et son rdle dans le déluge, dans les
expressions énigmatiques du Qoran sur le four, tannour,
qui se mit & bouillonner et a regorger d’eau se répandant
tout autour, quand commenca le déluge. On sait, ajoute-
t-il, que ce tannour a été 1'occasion des plus bizarres ima-
ginations des commentateurs musulmans, qui avaient
perdu la tradition de I'histoire a laquelle le Prophéte fai-
sait ainsi allusion. » Quelques Perses, éléves peut-étre de
Serduscht ou de Zoroastre, se sont livrés a4 des spécula-



— 360 —

tions analogues et assez concordantes sur ce four ou cette
chaudiére et 'endroit ol elle se trouvait.! Wahl comprend
le mot & mot de ce passage: la chaudiere d’eau chaude
commenga a déborder (de méme dans la 23° soure), ce qu’il
rend par : « les abimes ignés souterrains (les volcans) en-
voyérent les eaux souterraines inonder la surface du sol. »
Plus loin, nous allons voir textuellement que les eaux du
déluge furent absorbées dans le sein de la terre. C’est ab-
solument les Anumnaki et cela rappelle le passage de
Philon.

& vrie Alors retentit la parole (le commandement de Dieu):
Terre engloutis ton eaw! et toti, ciel, arrite (tes pluies)! Le
flot baissa,..... et Uarche se reposa sur la montagne de
Dschudi. » Les fentes ouvertes par le mouvement ondula-
toire dans la crotite superficielle du <ol alluvial ont absorbé
de nouveau les flots limoneux qu’elles avaient projetés et
Varche a pris terre aux flancs de I"Ararat musuiman (dans
les monts Gordyéens, v. ante). Wahl et Ullmann sont d’a-
vis que le mont Dschidi n’est autre que I’Ararat de la
Bible. Nous examinerons plus loin, et pour tous les textes
a la fois, si I'abordage sur la montagne implique néces-
sairement I'idée de son sommet.?

Liv, 11. Nous ouvrimes les portes du ciel ‘avec I'eaun
tombant en torrents.

12. Nous fendimes la terre, en fontaines, et Ueau du ciel
se réunit a Ueau des sources, d’apres Uarrét fizé d avance.

13. Nous le (Noé) portdmes dans un vaisseaw fait de
planches et de clous.

C’est,-4 peu prés comme dans la Genese, le dualisme
fondamental des eaux d’en-haut et des eaux d’en-bas:

! Th. Hyde, De Rel. Pers.. Ch. x, éd. Oxonii, 1700, p. 171:
Henry Lord’s Account of the Reliy. of the Perseas, p. 9; Wahl,
p. 174, ad. not.

* Chap. vi. Critique de M. I'abbé de Foville.



— 361 —

les pluies et les eaux souterraines. Ici, il n'y a pas de
doute possible, les fontes abyssi sont bien les sources, les
eaux souterraines, méme si on suppose ce passage inspiré
par la conception sémitique de 'océan intérieur nourris-
sant les sources de la surface. C'est & dire que nous re-
trouvons textuellement les Anunnak: chaldéens, avec le
caractére sismique de leur action,

Outre les passages cités, relatifs au processus de l'inon-
dation diluvienne, ou tout au moins inspirés par quelque
réminiscence de cette catastrophe,le Coran contient encore
plusieurs endroits ou il est permis de voir des échos des
circonstances accessoires du cataclysme, et qui présentent
avee le récit cunéiforme les ressemblances les plus curieu-
ses, Tel est d’abord xxrmr, 103: « Lorsque la trompette
sonnera, oh alors il W'y aura pas de liens de parenté entre
cuz, les liens de parenté n’existeront plus. On ne se fera
plus de demandes réciproques. » C'est-a-dire que chacun
sera tellement préoccupé de son propre sort, et tellement
saisi de stupeur, qu’il ne songera plus aux autres. Alors
méme que cette prédiction s’appliquerait immédiatement
au jugement dernier, il est impossible de méconnaitre son
étroite ressemblance avec le passage du texte cunéiforme :
Col. 111, 4. « Le freve ne soccupe plus de son freve. les
hommes ne s'inquictent plus les uns des autres. » et avec
plus d’un récit de séismes contemporains (v. ante, p. 199).
Il ne faut pas oublier, d’ailleurs, que la conception théolo-
gique de I'avenir est intimément liée & I'expérience histo-
rique du passé. On a, dans le méme genre :

LXX, 8. « Le jour ou le ciel sera comme Uairain fondu,

9. Ow les montagnes seront comme des flocons de laine
teinte de rouge,

19. Et o U'ami ne questionnera pas son amzi. »

Tel est encore nxxrt, 10 et 11, qui rappelle & s’y mé-
prendre le mensonge conseillé par Ea, pour plonger les
Surippakites dans une sécurité trompeuse :



— 362 —

LxXI1. 10. Il fera pleuvoir du ciel des pluies abondantes.
11. Il accroitra vos richesses et le nombre de vos fils; il
vous donnera des jardins, il vous donnera des cours d’ecau.

Le texte cunéiforme disait de méme :

31. Tau prit la parole et luv dit; il s’adressa a son servi-
teur, mor :

32. Voici la réponse que tu leur feras :

33. « Parce que Bel me hait,

34. je ne resterai pas dans votre ville, je ne poserai pas
ma téte sur le territoire de Bel ;

35. je descendrai vers la mer et je demeurerai pres d’ Tau,
Mon sergneur.

36. 1l vous remplira de toutes sortes de biens,

7. [de troupeauz), d’oiseauz, d'une quantit¢ de poissons,

ob[ | 08 DHOIESON [iocesl o 5 ¢ = » = 3 C e

40, Un sour il fera pleuvoir sur vous une pluie lour dc »

Telle aussi la folie imputée a Hud par les Adites (xi,
b7), qui rappelle I'ironie excitée par la construction de
'arche en méme temps que la maladie d’Izbubar. Les
prophétes accusés d’étre possédés par un démon (Coran,
passim) rappelle aussi Izdubar rencontrant les hommes-
scorpions, et d’autres passages analogues du texte cunéi-
forme.

Telle encore la puissance attribuée a Dieu sur les bétes
fauves, faisant pendant a la victoire d'Izdubar sur les lions
(sculpt. de Khorsabad, Smith, Chald. Gen, p. 168), et
plusieurs autres textes. Sur J'autochtonie allide a I'idée
d’'un Dieu unique, voyez le curieux passage xi1, 64, qui
rappelle Gen. 1, 20-24 et 11, 7.

A titre de réminiscences dans le genre de celles qui ins-
pivérent le psaume <« In exitu » et d’autres passages,
citons :

L, 4. Nous savons combien la terre en a déja dévoré ;
nous avons un livre que nous avons conservé, et qui en
instruit.



— 363 —

LXIX, 14. Lorsque la terre et les montagnes seront em-
portés dans les airs, ct Uune comme les autres broyées d'un
seul broiement,

15. Ce jour-la U'évenement aura lieu.

16. Le ciel se fendra ce jour-la en deux pieces.

Et Lxx1, 25. En punition de leurs péchés, ils ont été noyés
et puis précipités dans le few, o on retrouve, toujours
pour les raisons que nous avons dites, I'action combinée
ou alternative des deux éléments principaux.

En résumé, le Coran est tres explicite; il indique for-
mellement deux causes d’inondation : la pluie et les eaux
souterraines qui font conclure au caractére sismique ; il ne
dit pas un mot de la mer. Ses données sont donc treés favo-
rables a la théorie sismique. mais il ne faut ni s’en étonner
ni leur attribuer une trop grande valeur probante, attendu
qu’'elles portent le cachet le plus authentique d’échos em-
pruntés au dehors, bien que probablement a la source
originale, —

Abulfeda,! d’apres le Kamil d'Ibn-el-Athir, dit que les
mages (de Babylone) n’ont pas connaissance du déluge,
sauf une partie d’entre eux qui v croient. Ceux-ci admet-
tent que la catastrophe se produisit dans la contrée de
Babel et ne s’étendit qu’aux districts avoisinants. D’apres
eux, elle n’elt pas atteint le pays habité par les descen-
dants de Hajumart, situé a l'orient (de Babel, c’est-a-dire
au nord de la Suziane, dans la chaine du Puscht-i-Kah).
De méme, ajoute-t-il, les peuples orientaux, Indiens, Perses
et Chinois, ignorent le déluge. Seul, un groupe de Persans
en a connaissance et c’est pour affirmer qu’il ne fut pas

t Mort en 1331, Historic anteislamica, éd. Fleischer, Leipzig,

1831, p. 16.



— 364 —

général et n’atteignit pas I’ Akabat Holwan.! Cette derniére
donnée est précieuse, car si le flot n’atteignit pas ce col
du Zagros, c'est que I'inondation ne franchit pas les limites
naturelles de la Mésopotamie. De méme, il ne saurait plus
¢tre question alors d'abordage sur un des sommets voisins.
Nos inductions, d’autre part, sont donc confirmées par un
texte formel. Apres avoir affirmé ainsi la non-universalité
géographique du déluge, l'auteur proclame, par contre,
qu'une chose reste certaine, a savoir que tous les peuples
de la terre descendent de Noé. C'est l'aniversalité ethno-
graphique.

Dans un passage précédent, Abulfeda donne une courte
description du déluge, en relation avec le Coran (71¢soure,
v. 22-24). Parlant de la montagne el-Dschudi, ol, d’apres
s. 11, v. 46, T'arche s’arréta, il dit qu’elie appartient au
pays de Mosul (au nord et en amont de la Mésopotamie).
De méme Reidhuni, dans son commentaire sur ie Coran,?
s’exprime comme suit : « Le Dschtdi est une montagne
prés de Mosul; mais on dit aussi qu’il est situé en Syrie,
et d’autres encore le placent pres d'Amid. »*> On est con-
duit tout naturellement & voir dans ces localisations diffé-
rentes, jointes a celles dont nous avons déja parlé, le pro-
cessus habituel de 'adaptation locale d'une tradition étran-
gere. On y a vu plus que cela. Des interpretest ont voulu
y reconnaitre deux courants d’idées distincts : le courant

' Passe montagneuse, prés de la ville de Holwan, sur la fron-
tiére entre la Mésopotamie et la Perse. A un autre endroit, Abul-
feda désigne Holwan comme la derniére ville de 1'Irag, quand on
gravit les régions montagneuses de la fronticre. Holwan serait a
cinq jours de voyage de Bagdad.

2 Ed. Fleischer, 1846.

* Nom arabe de Diarbekr.

# Prof. Ryssel, de Zurich, a l'obligeance duquel nous devons cet
extrait d’Abulfeda.



— 365 —

qui considere le déluge comme une catastrophe locale et
celui qui en fait un évenement universel. A la premiere
idée se rattacherait la fixation de I'Ararat pres de Mosul,
immédiatement au nord de I'Irag inondé et sur le fleuve
qui passe 4 Bagdad. A la seconde répondraient les topiques
plus €éloignés et par cela méme plus fabuleux de la Syrie,
de Diarbekr et de I’Ararat arménien.

Ailleurs, la montagne diluvienne recule encore plus loin
vers l'ouest. Dans sa (Géographie,' Abulfeda, comme
Isthakhri,? transportent ce nom d’el-Djudi, avec la tradi-
tion de I'arche, a la montagne qui domine Nisibe, sur
I'Euphrate, le Masion des classiques.? Les documents
syriaques donnent & ce nom la forme Masché ou Maschi;*
Lenormant pense que c'est fonciérement le méme que
celui du Masis {ou Massis) arménien, bien que les deux
montagnes ne doivent cependant pas étre confondues.?
Strabon donne le Masion comme faisant partie des monts
Gordiens, ce qui rattache sa version & celle de Bérose.
Enfin, il y a des légendes populaires musulmanes qui font
débarquer Noé a Kufah,® sur le bras occidental de I'Eu-
phrate; mais, chose curieuse et qui mériterait d’étre notée,
si cette indication n’était pas tout a fait isolée, ce qu’on
place le plus habituellement & Kufah, c'est le lieu d’em-
barquement et le point de départ.” Cela n’a, du reste, au-
cune valeur comme indice de tradition ancienne, pas plus

t Geogr., p, 69s.; Tab. Mesop. p. xxv1, in Lenormant, Oriy.,
i, 11.

2 P. 44, Ibidem.

8 Strab., x1, 541 ; xvi, 285 ; Ptol., v, 18. 2.

4 Assemani, Bibl. orient., u, 110: 11, 1, 498 ; Michaélis, Spi-
cil. geogr. Hebr. exter., 1, 141.

® Comme le fait Michaélis.

6 Niebuhr, Reiseberichie, 1, 261.

" D'Herbelot, Bibl. orient., art. Noult.



— 366 —

que le dire de Joseph-ben-Goryon (v, 96) qui place 1’Ara-
rat biblique au nord de I’Arménie, vers le pays des Alains
et des Scythes, c’'est-a-dire dans le Caucase, ou que celui
des Samaritains qui le transportent dans l'ile de Serandib
ou de Ceylan' ou furent localisées, dans les bas temps,
plusieurs scénes des premiers chapitres de la Geneése. Mal-
gré tout, cependant, il est utile de noter les 1égendes mu-
sulmanes relatives aux faits et aux personnages des épo-
ques bibliques primitives. Nous avons eu déja l'occasion
de nous apercevoir que tout n'y provient pas de sources
juives ou chrétiennes, et nous sommes d’accord avec Le-
normant pour y voir des débris parfaitement caractérisés
de mythes babyloniens ayant pénétré par infiltration di-
recte jusqu’en Arabie. C’est le cas, incontestablement, pour
les données qui ont servi de base au récit diluvien du
Coran, beaucoup plus rapproché du poeme cunéiforme que
de la Geneése, et Stan. Guyard? a eu ia bonne fortune de
retrouver un écho de la rencontre d'Izdubar et de Hasis-
Adra, telle qu’elle est racontée par le texte cunéiforme,
dans la légende musulmane d’Alexandre-le-Grand, ainsi
que dans I'histoire coranique de Moise et du prophete
Khidhr. Dans le Coran (xvii, 59-81), Moise dit & son ser-
viteur : « Je ne cesserai pas de marcher jusqu'a ce que je
sois parvenu au confluent des deux fleuves. » Arrivé 14,
Moise trouve un homme avec lequel il a diverses aven-
tures et que les commentateurs arabes identifient a Khidhr.
Or, ce Khidhr est précisément le prophete immortel que
la légende d’Alexandre nous montre conduisant le héros a
la « source de l'eau de vie. » L’analogie est frappante;
elle le devient plus encore, si on admet, avec Lenormant,
que le nom Khidhr soit une forme contractée du grec

.

! Tuch, Comment. ub. Gen., 2° éd., p. 135.
* Reoue de Uhistoire des religions, 1880, p. 344.



- 86T —

Xisuthros ou de I'original babylonien Hasis-Adra parvenu
directement aux Arabes sans passer par le Grec.! Aux
analogies linguistiques s’ajoutent les ressemblances per-
sonnelles fournies par la légende. Clermond-Ganneau, dans
son mémoire sur Horus et St-Georges, a étudié d’une
facon complete les légendes musulmanes relatives a Khidhr.?
Elles en font une sorte de génie marin qu’il rapproche de
Glaucos, khidhr ayant en arabe le méme sens que glaucos
en grec. Khidhr (ou le Khidhr) est le gardien des mers, le
protecteur des navigateurs et en méme temps le plus sa-
vant des étres. Voila qui rappelle étrangement « Ea, le
dieu de la sagesse insondable, le dieu de la mer » du texte
cunéiforme. Enfin, ce qui est bien significatif aussi, le
Khidhr est assimilé, d’une part, a St-Georges qu'on repré-
sente toujours terrassant un monstre marin, d’autre part,
et cela depuis une époque fort ancienne, au prophete Elie,
parce que celui-ci a été enlevé vivant au ciel, comme le
juste sauvé du déluge dans la tradition chaldéenne. Lenor-
maut a parfaitement raison de penser que tout cela dé-
coule naturellement et manifestement des données tradi-
tionnelles qui avaient cours sur le personnage de Hasis-
Adra. Nous avons vu sa légende implantée a Hierapolis,
et il est probable qu'elle s'était popularisée dans toute la
Syrie et la Palestine, peut-étre jusqu'en Arabie.

Une fois convertis a 1'islamisme, les :Persans, adoptant
la tradition diluvienne, voulurent la localiser pres d’eux,
conformément & l'esprit général des légendes populaires.
En conséquence, ils prirent pour Ararat local le mont
Elvend, au-dessus de Hamadan, l'antique Ecbatane.”? Au
méme titre, les Afghans prirent leur mont Kouner ou

! Lenormant, op. cit., p. 13.
2 Recue archéologique, nouy. sér., xxxi, 388-397.
3 Ritter, Erdkunde Asiens, vi, 92-93.



s 868 =

Nourghil,! les Boukhares leur Nourah-dagh.? Lenormant
croit que ces localisations ont été inspirées par de vieilles
traditions indigenes; il nous semble beaucoup plus simple
et plus naturel d’admettre, ici comme partout ailleurs, le
procédé bien connu de l'adaptation locale en vertu duquel
une tradition de montagne se fixe tout naturellement au
sommet le plus caractéristique du pays qui la regoit. C’est
peut-étre un peu moins clair pour le pic de Demavend;
en effet, le désert qui s'étend au pied de cette montagne
porte le nom de Naubendan qui offre une singuliére ana-
logie avec celui de Naubendhanam, « attache du navire »,
donné au pic de I'Himalaya ol Manou Viivasvata attache
son navire dans la tradition indienne du déluge.? Lenor-
mant pense avec Obry* que le pic de Demavend a di re-
cevoir une appellation iranienne correspondant au nom
indien, d’ol1 sera provenue celle de Naubendan. C’est-a-dire
que, dans les deux cas, 'adaptation de la itradition dilu-
vienne & la montagne en question lui aura fait donner un
nom rappelant « I'attache du navire. » Voila une explica-
tion fort simple, d’accord avec les enseignements généraux
de la mythologie comparée, qui rend compte des faits
sans obliger a4 supposer de « vieilles traditions indigénes »
dont il n’y a pas trace d’autre part. On explique ainsi par-
faitement le fait, invoqué par Lenormant en preuve de son
systeme, & savoir que le pic en question est le plus élevé
du systéme de I’Elbourz ou Albordj, c’est-a-dire du Hara-
Beresaiti de la Médie rhagienne, et que, ainsi que l'a re-
marqué Frantz Delitzsch,® ce nom d'Elbourz est évidem-

VA, Burnes, Tracels in Bokhara, 1, 117.

? Meyendorft, Voyage &’Orenboury ¢ Boulkhara, trad. Jaubert,
p. 97, 149 et suiv.

¥ Wiltord, Asiatic rescarches, vi, 522; Vigne, Tracels in
Kashmere, 1, 221.

4 Du bercean de Uespéce humaine, p. 10.

> Die Genestis ausgelegt, 4° éd. (1872), p. 545.



— 369 -

ment celui que le Lawre des jubilés (vir et x) et S. Epi-
phane! ont eu en vue et ont altéré quand ils ont appelé
Loubar la montagne ou s’arréta I'arche de Noé. Lenormant
déclare hésiter d’autant moins & admettre ceci qu’il a éta-
bli ailleurs,? que I'’Elbourz est déja désigné dans les ins-
criptions assyriennes sous le nom d’4llabria, preuve de
ce que, des une haute antiquité, la prononciation médique
locale donnait & son appellation de Hara-Barzat (corres-
pondant perse du zend Hara-Berezaiti) la forme Hala-
Barzat. L’élision analogue de la fin du nom original dans
Allabria et dans Loubar serait de nature, dit-il, a faire
croire que c’est par I'intermédiaire des Assyriens que les
Juifs et les Syriens eurent d’abord connaissance du grand
pic du sud de la Caspienne et des récits qui le rattachaient
au déluge. —

En quittant le groupe des souvenirs antéroasiatiques,
que nous venons de trouver si favorables a4 notre these, il
convient de se rappeler, pour éviter toute conclusion exa-
gérée, que la tradition mésopotamienne, sous une forme
ou sous une autre, représente incontestablement la source
de toutes les autres traditions diluviennes. L’origine méso-
potamienne de plusieurs groupes sémitiques antéroasiati-
ques (et en particulier du peuple hébreu qui en avait
conscience), sortis des plaines de I'Euphrate par une série
d’émigrations dont celle des Térahites ne fut qu'un terme,
et I'empreinte nettement chaldéenne qu’a gardé dans tous
ces récits le processus de la catastrophe, nous avertissent
suffisamment qu’il faut regarder le bas Euphrate non-seu-
lement comme la patrie d’origine de la tradition diluvienne,
mais encore comme le théatre de I’'événement lui-méme.

' Ade. haeres., 1, 4.
? Lettres ussyriologiques, 1, 36.
24



— 370 —

Ces deux choses sont, du reste, inséparables par essence,
tant qu'on n’a pas affaire a un récit entiérement mythique.
Chaque fois que nous rencontrerons dans le monde ancien,
une tradition diluvienne ressemblant de pres 4 la tradition
chaldéenne, nous devrons admettre qu’elle dérive, sinon
immédiatement, du moins par des intermédiaires anciens
ou récents, du cycle traditionnel mésopotamien. En outre,
il sera facile de prévoir que, dans sa migration d'un peuple
chez un autre, cette tradition aura eu a subir une foule
de modifications pour s’adapter aux religions et aux mi-
lieux différents qui la recevaient. Il ne sera donc pas légi-
time de s’appuyer, comme ['a fait Diestel (Die Sentfluth w.
die Flutsagen des Alterthums, 1871 et 1876), sur ces va-
riations inévitables pour nier certaines relations originelles
incontestables par elles-mémes.

Pareillement, il ne sera pas permis de traiter les diffé-
rentes traditions dérivées comme si elles étaient originelles
et de considérer la certitude d’'une théorie donnée (comme
celle qui nous occupe, en particulier) comme une somme
de preuves dans laquelle chaque tradition favorable repré-
senterait un terme individuel et indépendant. Une somme
de ce genre irait croissant avec le nombre des traditions
invoquées. Or, il n’en est pas ainsi, car, évidemment, les
souvenirs émanés d'une source commune font double
emploi entre eux. Est-ce a dire qu'il soit inutile d’invo-
quer, comme nous venons de le faire, toutes les traditions
qui, aujourd’hui, sont différentes, bien que ne 'ayant pro-
bablement pas toujours été? Nullement, car il est possible
que certaines de ces traditions découlent de formes aujour-
d’hui perdues de la tradition mére. En les recueillant, nous
faisons donc tout ce qui reste possible pour capter la
source traditionnelle qui nous intéresse dans tous les cou-
rants divers qui la constituaient a I'origine. Or, il n'est
pas nécessaire d’insister sur la haute importance critique
de ce captage total.



— 371 —

En somme, ce chapitre nous conduit & un résultat aussi
important qu’inattendu: La notion sismique du déluge
existait dans les traditions antéroasiatiques. moins nette
assurément que dans le texte cunéiforme, mais plus nette
(dans la tradition hébraique surtout) qu’elle ne se révele
dans la Genese. Cela tient-il & ce que la Bible, conformé-
ment & son plan général, ne présente, ici comme ailleurs,
qu’'un résumé des traditions en cours dans le milieu d’ou
elle émane ; ou bien est-ce que, & coté du courant capté
dans le Livre Saint, il y avait d’autres flots traditionnels,
émanés aussi de la tradition chaldéenne, mais demeurés
plus fideles a celles-ci ? Pour le milieu chaldéen, les textes
retrouvés depuis mettent hors de doute la seconde hypo-
thése, parfaitement conciliable, d’ailleurs, avec la premiére
qui est d’'une tout autre nature. Pour le milieu hébraique
et les autres milieux ethniques de I’Asie antérieure, la
seconde hypothése devient aussi treés probable quand on
réfléchit a la facilité avec laquelle les traditions orales fil-
trent d’'un peuple & un autre, pour peu qu’il y ait entre
eux des relations quelque peu suivies, ce filtrage étant
toujours et nécessairement accompagné de déformation
adaptative. Pour les traditions écrites, c’est autre chose :
Par le fait de leur inscription, elles ont presque toujours
pris place dans le corps des doctrines religieuses, et on sait
avec quelle difficulté un peuple livre ses dogmes.

Quoiqu’il en soit, un fait est désormais acquis, c’est que
les peuples antéroasiatiques (les seuls, nous le savons, qui
aient des traditions réellement diluviennes) avaient gardé
du déluge des souvenirs qui, interprétés a la lumiere de
notre science moderne, en font incontestablement l'inon-
dation sismique que nous retracions avec Suess dans notre
premier chapitre. On nous objectera peut-étre que les
souvenirs positifs, et a plus forte raison les simples rémi-
niscences, que nous avons cru trouver dans les traditions



— 372 —

sont souvent illusoires, que nous ne les y avons vus qu’a
travers notre opinion précongue, et que par conséquent il
n’était pas permis de les faire valoir en faveur de notre
thése. Ainsi formulé, le reproche serait sévere et certaine-
ment exagéré. Mais, nous en convenons volontiers, une
recherche comme celle-ci présente un écueil, c’est le dan-
ger de tomber dans la subtilité ou, comme on dit vulgai-
rement, de tirer les choses par les cheveux. Cet écueil,
'avons-nous toujours évité ? (’a été notre souci constant,
néanmoins admettons que plus d’une fois nous nous soyons
trompé. Sacrifions généreusement au lecteur tel ou tel
rapprochement (variable d’ailleurs avec le jugement de
chacun) qu’il pourra trouver par trop subtil. Il en restera
toujours un bon nombre, et des plus curieux, qu'on ne
pourra pas écarter. Par-dessus tout, demeurera, avec son
immense importance suggestive, ce fait capital que toutes
les traditions réellement diluvienncs oni conservé sur ce
cataclysme des données impossibles a interpréter en dehors
de I'hypotheése sismique. De ce nombre sont avant tout la
position du point d’arrivée de l'arche en amont de son
point de départ et le role prédominant assigné aux eaux
d'en bas (mer et eaux souterraines). Cette unanimité sur
les points principaux du débat est incontestable. Elle rele-
gue au second plan la solution des points de détail.

Pour ce qui est des simples réminiscences du déluge
sismique que nous avons cru retrouver soit dans les récits
méme de la catastrophe soit dans d’autres traditions, nous
devrious peut-étre y ajouter peu d'importance? C’est
tout le contraire. Sans chercher dans les vieilles traditions
une rigueur de logique a laquelle elles ne sauraient pré-
tendre, ni le reflet dc connaissances scientifiques qui n'é-
taient pas de leur temps, ce qui serait une faute grave
contre la critique, il ne faut pas oublier, cependant, et on
ne saurait assez le répéter, que les conceptions religieuses



— 373 —

des peuples primitifs sont influencées dans une immense
mesure par l'expérience historique que ces peuples ont
amassée. Pour les conceptions cosmogoniques surtout, 1’ex-
périence des phénoménes naturcls est un élément, tour a
tour constitutif ou déterminant, de la plus haute impor-
tance. Tous les mythologues seront de notre avis et, d’ac-
cord avec eux, nous pourrons dire: Si un peuple a, dans
ces conceptions religieuses en général, et en particulier
dans son systéme cosmologique, des idées qui fassent une
allusion manifeste aux phénoménes sismiques, par exemple,
c’est que ce peuple a été témoin de manifesfations de ce
genre. Lors donc que nous trouvons, comme c'est le cas,
dans les traditions ou les conceptions originales des peuples
antéroasiatiques des réminiscences non équivoques de phé-
nomenes sismiques, et que ces réminiscences sont liées de
la facon la plus intime a l'ensemble de ces conceptions,
nous avons le droit de prétendre que ces peuples ont été
témoins de phénomeénes de ce genre ayant réagi puissam-
ment sur leur développement historique puisqu’ils ont a
ce point impressionné leur mémoire. Les « réminiscences »
constituent donc, 4 coté des « souvenirs positifs, > une
catégorie importante d’arguments; on ne saurait leur
vouer trop d’attention.

Or, nous disions, en commencant ce chapitre,* que, si la
théorie sismique doit étre la véritable explication géolo-
gique du déluge, il faut avant tout qu’elle puisse s’appli-
quer a l'ensemble des récits par lesquels seuls nous con-
naissons cet événement. Partant de la, nous avons pris
successivement chacune des traditions que la critique
scientifique moderne considére comme #éellement diluvien-
nes et aborigenes, nous y avons joint I'une ou I'autre tradi-
tion importée, intéressante pour les motifs que nous avons

' Page 260.



— 3714 —

dits, et nous avons passé la théorie sismique au crible de
chacune de ces traditions. Le résultat de cette épreuve a
été décisif: La théorie sismique, qui cadrait déja si bien
avec le récit cunéiforme et avec la Genese, s’applique encore
parfaitement aux autres textes. Non seulement elle rend
compte, aussi bien qu'une autre théorie, de Uensemble des
données de ces textes, mais il en est, parmi ces données, qui
sont inexplicables en dehors de cette théorie et répugnent a
toute autre. Rappelons enfin que les dommées concluant
d’une maniere exclusive au caractere sismique de Uévene-
ment sont a la fois les plus nombreuses, les plus importantes
en elles-miémes et les moins équivoques des textes.! —

' Pour compléter ce chapitre, notons les passages suivants du
Livre d’Hénoch. puisés dans les fragments grecs de cet ouvrage deé-
couverts & Akhmim (Haute-Egypte), publiés et traduits par
Adolphe Lods (Paris, 1892). La version éthiopienne est le seul
document qui nous ait conservé le livre d’Hénoch en son entier.
Elle est et restera jusqu’a nouvel ordre notre source principale pour
la connaissance de cet apocryphe. C'est elle que nous avons suivie
dans le corps de ce chapitre : toutefois les fragments du nouveau
texte, découvert par M. U. Bouriant, directeur de la mission archéo-
logique au Caire, appelé par lui texte de Gizéh et publié d’abord
dans les Mémoires de la Mission archiéologique francaise au
Cuaire, vol. 1x. fase. 1, complétant I'ancien sur plus d'un point,
au moins & notre point de vue, méritent un court examen :

1,5 Tous les bouts de la terre seront ébranlés. Et un grand

tremblement et (une grande) crainte les saisiront jus-

6 qu'aux extréemites de la terre. Et les hautes montagnes
seront ¢hranlées et tomberont et se dissoudront ; et les col-
lines élecées seront abaissées, de sorte que les montagnes
g'écouleront ; et elles fondront, comme la cire decant le

7 feu, dans la flamme. Et la terre sera fendue, déchirée par
une crecasse : et tout ce qui est sur la terre périra; et un
Jugement sera (exeree) coutre tous.

Réminiscence des tremblements de terre, des projections ignées
qui les accompagnent et de la fissuration préalable du sol. Ce
tableau s’applique soit au déluge, soit & un jugement de Dieu en



— 37 —

général (Cf. 90, 18 : 56, 8). Avec notre théorie des réminiscences,
ce passage est également intéressant dans les deux hypothéses.
0,9 FEt les femmes ont mis an monde des Titans, par lesquels
toute la terre a été remplie de sang et d’iniquite.

Titanas, des Titans. Ce nom d’origine mythologique, peut avoir
été introduit par le traducteur: les LXX s’en servent quelquefois
pour rendre I'hébreu Refuim, 2 Sam. 5,18, 22; cf. 23,13 (Incert.);
Judit 16, 6. Le traducteur ayant reconnu ici la légende trés géné-
rale des Titans, au lieu de l'expression vague: « Lie-les, » dit
plus elairement : « Lie-les sous les collines de la terre » (10, 12),
ce qui fait ressortir le caractére montagneux des esprits en question
et les rapproche encore davantage des Antinnas. En tout cas, le
parallele est formel entre ces Titans et les Nephilim de Gen. vi,
ce qui ramene le tout dans le cadre des conceptions mythologiques
générales.

10,1 Alors le Trés-Haut, le grand Saint, prit la parole @ ce

sujet, et il parla et dit, en envoyant Ismaél au fils de Leé-

2 mech : « Dis=lui en mon nom : « Cache-toi », et révéle-lui

la fin imminente, (dis-lut) que la terre entiére est perdue

et qu'il ca se produire une inondation de toute la terre et
qu'elle andantira tout ce qui s’y trouce. »

Prédietion du déluge. Rien de nouveau, sauf l'omnis terra dont
on sait que penser dans la littérature biblique.

10,4 Eta Raphaél il dit: « Lie-Azaél pieds et mains et le jette

dans les ténebres. ISt ouvre le (sol du) désert que est dans

D le Dadouél et precipite-le la. Et mets sous lui des pierres

apres et aigués, et coucre-le de téncbres, et qu'il habite la

aux siceles (des siceles), (el) bouche ses yeur, et qu’il ne

6 voie point la lumidre. Et an jour du grand jugement 1l
sera emmené dans la fournaise. »

Azacl doit étre lié pieds et mains (AS kersi fai posi, ordre plus
ordinaire 88, 1. 3 : cf. pourtant Mt, 22, 13), dans l'obscurité (cf.
92, 5: 94, 9; 103, 8), dans un désert: le désert est le séjour prin-
cipal des démons (cf. Weber, p. 245: LXX Es. 13, 21: 34, 13. 14),
mais tout spécialement d’Azaél (Lév. 16, 10. 22). Ce désert porte
le nom significatif de Dondaél, Douda El, chaudiére de Dieu,
p. XXxII. ce qui le rapproche du Tannoar arabe.

Raphaél doit ouorir le désert, ¢'est-a-dire faire en sorte qu'il se
fende, qu'il owecre la bouche, pour engloutir le coupable, de méme
que la terre a plus tard englouti Koré, Dathan et Abiram (Nomb.



— 376 —

16, 30. 32). Ces réminiscences sont pour nous d'une grande valeur
inductive.

14, 5. Et Pon «a dit de vous lier dans les liens de la terre pour
tous les dages du monde.

« Dans ou avec les liens de la terre, » c'est-d-dire la masse de
la terre surincombante servantde chaine pour les retenir (10, 4. 5.
12), ou les éecrasant comme l'imagination sefigure qu’elle écrase les
morts. Cette expression hardie et imagée, d>une grande valeur pour
nous, a été simplifiée dans la version éthiopienneen cette autre plus
simple, plus compréhensible, mais absolument plate : « dans la
terre, » c'est-d-dire méme sur terre.

17,1 Et m’ayant pris, ils m’emmenérent en un certain lieu
dont les habitants deciennent semblables @ un few ardent
et, lorsqu’ils le veulent, apparaissent comme des hommes.

D’aprés Dillmann, ces étres qui apparaissent 4 volonté comme
du feu ou comme des hommes seraient des feux follets ou mieux
des « apparitions ignées dans l'air. » Mais nous demanderons a
notre tour : qu’est-ce que ces apparitions ignées ? Et on conviendra
que, des différentes explications qu'on en peut donner, la plus
vrsisemblable est encorede les identifier aux lueurs et aux flammes
sismiques précédemment décrites. Elles seules partagent avec les
aurores horéales, rares dans les régions tempérées, la faculté d’il-
luminer réellement le ciel.

17, 5. Et nous allames jusqu'a un fleuce de feu ou le feu des-
cend en courant comme de 'cauw et s’é¢coule dans la Grande mer
de U'Occident. 6. Je vis les grandes riviéres ; et je parvins jus-
qu'au grand flevce ef jusqu’anzx grandes téncébres ; et j'allai (dans
les lieux) ot ne marche nulle chair.

Dans les fleuves fabuleux dont il est question dans ces deux
versets, il faut reconnaitre, avec Dillmann et Schodde, les fleuves
que la légende grecque, d’accord avec d’autres mythologies (voy.
le « gardien des eaux » dans la descente d'Istar aux cnfers),
placait dans le Hadés. Partant du méme point de vue, le fleuve
de feu, oit le fleurve se précipite (vers. éthiop.: coule, ¢’est-a-dire
s’écoule) comme de leau, serait le Pyriphlégéthon (Od., x,
513) que l'auteur, se séparant en cela de la légende homérique,
fait déboucher dans la grande mer de U'Ouest, 'une de celles
qui formaient la ceinture du disque terrestre et que Pindare
appelle (Pyth., 1v, 447) les mers de 1'Océan (cf. Ovph., Argonaut.,
1080). L’auteur, dit Lods, ne pensait sans doute pas a ce que les
Hébreux appelaient la Grande Mer ou la mer de I'Ouest, a la



— 377 —

Meéditerranée, trop bien connue de son temps. Cette opinion est
admissible, mais & la base de toutes les conceptions de ce genre,
nous rechercherions un phénoméne naturel qui ait pu les ins-
pirer. Iei, on pourrait peut-étre penser aux éruptions basaltiques
du Hauran, du Djolan, ou de I'un des massifs voisins, qui ont
fort bien pu se prolonger dans les temps anthropiques, et dont
les coulées eussent fourni la base du tableau précité. Peut-étre
méme y a-t-il ici un souvenir des venues asphaltiques de la Mer
Morte. Peut-étre enfin un écho des éruptions sismiques de la
Chaldée.

17, 7. Je vis les cents de tempétes de Uhiver et la facon dont se
déverse Uabime (origine) de toutes les eaua. 8. Je cis Uembouchure
de tous les fleuves de la terre et Porifice de Uabime,

La fin du v. 7 est authentiquement hébraique : l'abime, c’est la
masse (Gen. 1,9) des eaux inférieures (au irmament), sur laquelle
repose la terre (Ps. 24, 2; 136, 6 ; etc.), et d’ott provient toute 1'ean
répandue a la surface de la terre (Prov. 3, 20; Am 5,8: 9, 6),
celle des rivieres (Gen. 49, 25 : Dt. 33, 13), cellede la mer (Prov.
8, 28 : Job 38, 16), peut-ttre celle des nuages (Job 36, 27-36). Hé-
noch voit la facon dont se déverse (pour ces divers usages) l'abime
de toutes les eaur.

Cette conception hébraique du feliom, originaire de Chaldée
comme toute la cosmologie des Hébreux, prouve que les anciens
Térahites attachaient beaucoup plus d'importance aux eaux infé-
rieures qu'a celles d’en-haut. Ce point de vue, évidemment expé-
rimental, ne pouvait provenir que du fait que, sous leurs yeux,
les eaux d’en-bas se montraient jouant le role principal dans
les manifestations de I'élément liquide. Nous avons retrouvé
cette maniére de voir dans plus d'une tradition (chap. v). Elle
prouve que, dans le récit diluvien de la Geneése, il faut, contrai-
rement a l'opinion vulgaire, donner le réle principal, non aux
pluies, mais aux fontes abyssi, paralleles des Anunnaki. Ce sont
précisément ces fontes abyssi (Gen. v, 11; vur, 2; Prov. v,
28), qui sont désignés au v. 8 sous le nom de l'orifice de Uabime.
Quant & U'embouchure de tous les fleuces, faut-il entendre par la
le point ot ces fleuves prennent leur source, qui serait alors préeci-
sément Vorifice de Uabime ? Les deux membres du verset ne feraient
que se répéter, ce qui est fréquent dans les vieux récits. Ou bien.
l'auteur croyait-il que tous les fleuves ont la méme embouchure,
au sens que nous donnons aujourd’hui & ce mot, ¢’est-a-dire qu’ils



— 378 —

se jettent tous au méme endroit? C'est peu probakle: on savait
fort bien le contraire et le déversement des riviéres n'était pas,
comme leur origine, un phénomeéne mystérienx qu'il fallat expli-
quer par quelque conception soi-disant scientifique. S'il en était
ainsi, I'expression la bowuche des flenees, & la fin du réeit cunéi-
forme, perdrait toute valeur géographique. Il faudrait y voir cette
conception sémitique évidemment erronée, peut-¢tre mythique, et
renoncer a 'employer & la détermination du topique du déluge.
Mais on vient de voir que c’est trés improbable.

18, 6. Je paszai et je ris un lien bralant nuit et jour, o (se
trouvaient) les sept montagnes de pierres précieuses....... 9. It je
vis un few ardent.

Sept « montagnes » dans le feu, comme sept Anunnaki,
« génies des montagnes, » enfermés dans les abimes ignés. Le
caractere défavorable des esprits souterrains a disparu; an con-
traire, ces « montagnes » (au sens fétichique) portent des pierres
précieuses et des minerais (celle du milicu était en pierre dan-
timoine), de méme que les « Bergminnlein» sont les gardiens
des monis métalifféres et des irésors minéraux en général, A me-
sure que I'humanité avance en age, les terreurs folles que lui cau-
sait la nature font place & un point de vue plus juste. On comprend
que ce monde est pour nous un trésor qu'il faut savoir apprécier,
le don d’un Dieu de bonté et non pas un perpétuel guet-i-pens
tendu par des divinités aussi farouches que leurs adorateurs.

18,11 Ef je vis un grand gouffre pour les colonnes de feu qui (1)

descendaient ; et elles étatent démesurées en profondeur et

12 en hauteur. Et au-dela de ce goulfire je cis un liecw oi il

'y acait ni firmament céleste au-dessus, ni terre appuyce

sur des fondements au-dessous, ni cau au-dessous de lui,

13 ni (un seul) oiseaw ; mais ¢ était un licu désert et terrible.

Sy ris sept ctoiles semblables @ de grandes montagnes

embrasces. Comme je faisais des questions a leur sijet,

14 Pange dit : « Ce lica est la fin dw ciel ef de la terre ; il sert

15 deprison pour les astres et les puissances du ciel. Et quant

aunr astres qui roulent dans le feu, ce sont cenr qui ont

transgresse Uordre du Seignenr aw commencement de leur

lever (car le lien qui est en dehors du ciel est vide) parce

16 qi’ils ne sont pas sortis en leurs temps ; et Il $est irrité

contre eur et les a lies jusqi’an moment de leur fin, (de
celle ) de lenr peché, (a savoir) 10000 ans. »



e T ~—

19,1 Et Uriel me dit: « C’est ici que se tiendront les anges,
eto.

Le v. 12 donne une description de I'’Averne, conforme i la notion
générale de ce lieu. La version éthiopienne disait qu’il n’y avait
pas d’eau sur lui, ¢’est-a-dire a sa surface.. Ici, nous avons -
dessons de lut; ¢’est la conception hébraique, qui divise le monde
en trois é¢tages superposés : le firmament, la terre et les eaux infe-
rieures ou l'abime (Cf. 17, 7). Il est curieux, néanmoins, de retrou-
ver chez les Sémites cette conception de I’Averne classique, lieu
désert et aride, dérivant, comme on sait, du spectacle des mani-
festations subvoleaniques des champs Phlégréens, il faut admet-
tre qu'une région en proie & des phénomeénes du méme genre (peut-
étre le Hauran) leur aura suggéré une idée analogue, ou, si l'on ne
croit pas pouvoir en appeler aux phénoménes voleaniques dans
cette région pendant 1'époque anthropique, on peut songer aux
effets accessoires des tremblements de terre (¢f. ch 11). En vertu
de la synthése dont nous avons déja parlé. I'Averne devient la
prison des anges déchus (19, 1), soit des étoiles ou des montagnes
au nombre de sept (18, 13 et 14) qui, liées jusqu'a la fin (18, 16),
rappellent nos sept Antnnaki. Cette synthése, qui réunit les phé-
nomenes volecaniques, sismiques et orogéniques, est tellement dans
l'ordre des choses que la géologie moderne I'a conservée ou reprise,
faisant de ce groupe entier ce que nous appelons la dynamique
interne ou la météorologic endogine. 18,16, Dix mille, avec le
sens grec: « un grand nombre indéterminé, » comme nous
disons « trente-six. »

20, 5. Michel, lun des saints anges, est établi sur les bons
d'entre le peuple et sur Uabime.

Sur les bons du peuple, c'est-a-dive soit (A) sur la meilleure
partie de I'humanité, le peuple juif (d’aprés Dan. 10,21 ; 12, 1 et
toute la tradition ultérieure : Weber, p. 165 : soit sur la meilleure
partie du peuple juif, ceux a qui est réservé I'arbre de vie (24, 25) :
soit, en vertud'une réminiscence chaldéenne, sur les justes qui ne
méritaient pas les chatiments divins. En tout cas, 'ange qui veille
sur eux veille sur 'abime (soit sur le goulfre de la Géhenne, destiné
4 la mauvaise partie du peuple, soit sur les eaux inférieures), afin
que celui-ci ne puisse leur nuire. Or le Talmud (vide infra) dit:
Les maux que Jai faits @ la race de Noe, je ne les av tirés que
de Pabime. Rapprochant les deux idées, on retrouve le souvenir
d'une catastrophe inoubliable causée principalement, parait-il,



— 380 —

par 'abime, c’est-a-dire par les eaux inférieures : la mer et les
sources. C'est le déluge sismique.

21, 1. 2. Et je fis route jusqu’c la (maticre) informe. Et la je
contemplai une chose effrayante: je nevis ni ciel au-dessus
nt terre appuyce sur des fondements, mais un liew informe

3 et terrible. It J'y vis sept astres du ciel, qui y acaient éte
liés et précipités, semblables ¢ de grandes montagnes et
tout en feu.

Toujours ce lieu avernoide, prison des sept esprits. Ce lieu est
étroit, puisqu'on y est /i¢, profond, puisquon y est précipite. 11
s'en dégage du feu ou des vapeurs enflammées. C’est I'image par-
faite d'une fente sismique (puisque le topique exclut 1'hypothése
voleanique) livrant passage aux produits internes. C'est plus net
encore dans le v. suivant :

1, 7. Et de la je me rendis dans un autre lieu plus affrewx que
celui-ci; et je eis des choses effrayantes; (il y acait) léic un grand
Jew ardent et embrasé ; et cet endroit avait une fissure (qui allait)
Jusquw'a Uabime : elle étact remplie de colonnes d’un grand feu,
qui descendaient ) je ne pis (en) eoir ni mdénic e conjectirenr
Uétendue ni la largeur,

Ici, il est expressément question d'une fissure qui va jusqu’a
I'abime, cest-a-dire jusqu’aux régions d’ot on pressentait que
venaient les eaux inférieures (eaux des Antunnaki). Cette fissure
du sol est remplie de colonnes de feu qui en montent. Le texte dit
qu'elles en descendaient (sans doute pour consumer les coupables
qui y étaient enfermés), C’est une illusion, amenée peut-étre par
le souvenir de Gen. 19, 24 ; Ps. 11, 6 ; Ezech. 38, 22, et qui appa-
raissait déja en 18, 11, ou simplement par la fluctuation qu’é-
prouvaient les flammes, lesquelles par moment étaient rabattues
et semblaient descendre. Cela revient au méme pour le fond de
I'idée. Le feu et les vapeurs rendent 'accés de la fente aussi diffi-
cile que celui d'un cratére en éruption ; voila pourquol on ne peut
méme en conjecturer 1'étendue.

3,1 Etdela je me rendis dans un autre liew vers U'Occident

2 des extrémités de la terre, et Japercus un few qui couradt

en tous sens sans se reposer ni suspendre sa course; le

3 jour comme la nuit il (la) poursuicait constamment. Kt

je demandai disant: « Qu'est (ceei) qui n'a point de

4 repos ? » Alors Ragouél, lun des saints anges, qui état

avee moi, me répondit : « Ce feu qui court c’est le feu du
Couchant qui poursuit tous les luminaires du ciel. »



— 381 —

Le « feu vers le Couchant, » sans doute identique au « feu du
Couchant » dont I'abréviateur a parlé (17, 4 ; cf. 20, 4), est, d’apres
Dillmann, une masse ignée destinée & renouveler la substance
qui remplit les astres (72, 4). Cette idée est une nouvelle forme
de la notion qu'avaient les Sémites et qui est & la base de la cos-
mogonie babylonienne, que les corps célestes dépendent de la
terre. Elle est juste quant & la lune et, ainsi réduite, elle se rap-
proche beaucoup de la conception moderne qui nous montre les
systemes solaires provenant, par concentrations et séparations
alternatives, de masses nébuleuses originelles (voy. notre Histoire
de la géologie, dans les deux premiers numeéros de la Reoue tho-
miste). Etendue aux astres en général, elle provient du point de
vue subjectif qui, jadis, faisait de la terre immobile le centre et le
pivot du monde, comme il faisait de chaque nation ['élue, la
privilégiée, la premiére entre toutes.

Comme elle doit pourvoir tous les luminaires, cette masse ignée
court sans cesse du nord au sud et du sud au nord pour recueillir,
a leur sortie du ciel, toutes les étoiles. Elle leur donne la chasse;
mais dans cette explication du v. 4 on peut voir soit 'alimentation
dont nous venons de parler, soit et méme mieux, ¢tant donné
l'esprit général du livre, la lutte perpétuelle du ciel et de l'enfer,
de I'lgi¢i et de 'Anunnaki. En tout cas, cette manifestation infer-
nale est, comme toutes ses pareilles, placée vers U'Occident,, au-
dela des extrémités de la terre (habitable) ou, puisque Hénoch
peut rester sur la terre pour contempler ce qu’il va voir, dans la
partie occidentale des confins de la terre (habitable). Au point de
vue meésopotamien, cette direction de l'ouest, qui a toujours un
caractere funeste, est celle du désert de Syrie qui marque en effet
la limite de la terre habitable (vide ante). Au point de vue pales-
tinien, c'est la direction de la mer, et ¢a n’a plus aucun sens my-
thologique.

Ce court examen du texte grec, joint a I'étude que nous avions
faite de la version éthiopienne, montre I'importance capitale du
Livre d'Hénoch au point de vue de la cosmogonie sémitique. —

Relevons encore, sans y ajouter plus de valeur qu’il ne convient,
les données ou les insinuations suivantes, éparses dans le Talmud:
Le traité des Berakhoth (Le Talmud de Jérusalem, traduction
Moise Schwab, 1, 76), ch. 1v, 1, dit que Babel est 'endroit le plus
bas de la terre. Selon R. Yochanan, le nom de ¢zoula, profondeur
ou abime, a ét¢ donné a Babel, parce que c¢'est la que les victimes
du déluge furent englouties (et on rapproche Exod. xv, 10), confor-



— 382 —

mément a ce verset: C'est « Babel que tombérent les cictimes
d’Israél, i on sont tombees celles de toute la terre (Jerem., 11,
49). De méme, le pays de Schinar de Gen. 1, 2, s'appelle ainsi,
dit Resch-Lakisch, car ¢'est 1a que furent précipités (scheninarouw)
les morts du déluge. Onkelos dérive le mot déluge, de Gen. vi,
17, de l'idée d'entrainement général, jointe a celle de confusion,
de mélange, parce que, dit-il, le déluge a tout entrainé vers Babel
qui est dans une dépression. Jarehi (loc. cif., p. 66), qui le cite,
répete que le nom de Schinear vient de ce que la furent poussés
et entassés les cadavres des antédiluviens.

Le Traité Peschin (loc. cit., p. 2), ch. 1, 1. rappelle que,
pendant le déluge, les planétes (a ce qu'on disait) ne fonctionnaient
pas (¢tant sans clarté), et qu'on ne savait ni quand il faisait jour,
ni quand il faisait nuit ( Midrasch rabba sur Gen., sect. 31, n* 25).
Voila qui, sous une forme évidemment mythique, rappelle cepen-
dant I'obscurité mentionnée par le texte cunéiforme (11, 50).

Traité Rosch Ha-Schana (op. cit., t. vi, p. 54), 1, 1-2 ; discus-
sion, sans importance pour nous, sur la chronologie du déluge
(Conf. Traité Taanith, 1, 6, op. cit., t. vi, p. 149, sur les condi-
tions de I'habitation de I'arche).

Traité Sanhédrin x, 3 (loc. cit., x1, 37), perversité des antédi-
luviens: Les contemporains du déluge n'ont pas de part & la vie
future et ne ressuciteront pas au jour du jugement dernier, car il
est dit (Gen. vi, 3): Mon esprit ne jugera pas toujours en Uhom-
me ; les hommes de cette génération n'ont donc & espérer ni juge-
ment, ni nouveau souftle. — 4. La horde de Qorah ne remontera
plus du sol, car il est dit (Nomb. xvi1, 33) : la terre les a recou-
certs. Réminiscence du fait d’expérience que l'ensevelissement
dans les fentes du sol est toujours fatal. Or, ces fentes ne pouvant
se former qu'a la faveur des séismes, il faut voir ici, a travers
toutes les subtilités amassées par le rabbinisme, le souvenir de
fentes sismiques dont les ancétres d’Israél eurent beaucoup a souf-
frir. La méme expérience fit regarder comme au-dessus des forces
humaines le sauvetage des victimes tombées dans ces fentes. Voila
pourquoi, voulant donner une haute idée de la puissance divine,
Samuel (1, 2, 6) dit : L’ Eternel tue et ressuscite, il fait descendre
dans la fosse et en fait remonter. 11 s'agit ici de ces « fosses »
naturelles qui s'ouvrent profondes dans le sol, et non du « tom-
beau » qui n'est pas nécessairement situé en profondeur. On les
creusaitsouvent au flanc d’un rocher ou d'une grotte, parfois méme
ils étaient ixolés et saillants comme les catafalques en marbre de



— 383 —

nos cimeticres. De méme, Ps. xv, 3 : [l m’a fait remonter de la
Sfosse du mugissement (des eanr ), de la boue du bourbier. Rémi-
niscence des fentes boueuses du déluge ou des barathra du Lac
Sirbonis (Exode). Enfin, R. Yohanan dit: « chaque goutte d’eau
que Dieu (it pleuvoir sur les contemporains du déluge avait été
chauffée d’abord dans I'enfer, puis versée sur la terre. » Or, 'enfer
est situé sous la terre, done chaque goutte d’eau du déluge (méme
les pluies, s1 on voulait prendre le pied de la lettre) provenait des
réservoirs souterrains, des fontes abyssi. Que devient. dans ce cas,
l'opinion vulgaire, attribuant presque tout le cataclysme aux éclu-
ses du ciel 7 Et comment expliquer, en dehors de la théorie sismi-
que, ce role prédominant des eaux souterraines ?

Traite Sanhedrin (Talmud Babli, éd. Mareus Marinug, Brixen,
secund. Edit. basileensem, t. vit.— A. Wiinsche, Der babyloniselie
Talmud, 277 Halbband, 3° Abt., Leipzig, 1889), 318. (Fol. 107) et
108c) Mischna x, 2 : La génération du déluge n’a (n'aura) aucune
part au monde & venir (4 la vie future) et ils ne se lévent (ressus-
citeront) pas non plus pour le jugement, comme il est dit Gen.
6, 3 : « Mon esprit ne jugera pas 'homme pour toujours », ce qui
veut dire aucun droit et aucun esprit.

Korach et sa suite ne reviendra pas & la surface, comme il est
dit Num. 16, 33 : « Et la terre les recouvrit », en ce monde, « et
ils disparurent de 'assemblée » dans le monde a venir. Tel est
I'avis de R. Akiba: R. Elieser, au contraire, dit: Clest d’eux qu’il
est éerit, 2 Sam. 2, 6: « L’éternel tue et ressuscite (m. a m. :
anime), précipite dans l'enfer et en fait remonter. »

319. (Fol. 108«) Gemara. — 320. 11 est éerit, Hi. 21, 13 « 1ls
passent (passeront ol passérent) leurs jours dans ce qui est bon
(dans l'agrément, les plaisirs), mais en un instant, ils sont (seront
ou furent) précipités (engloutis) dans le schéol. » Réminiscence
de la soudaineté avec laquelle les crevasses sismiques s’ouvrent
ct engloutissent leurs vietimes? Pour la soudaineté, qui est le
propre des catastrophes sismiques, voir ch. . — Ils dirent, en
effet : Avons-nous besoin de lui (le Tout-Puissant) pour autre
chose que pour une goutte de pluie? Mais nous avons des riviéres
et des sources, dont nous pouvons faire usage. Alors le Saint (béni
soit-il) dit: Avec les biens que je leur ai donnésen exces, ils
m’ont irrité: avee ces mémes biens, je les jugerai (punirai), comme
il est dit, Gen, 6, 7: « Vois, je vais amener un déluge des eaux. »
— R. Josse a dit ; La génération du déluge n’est devenue orgueil-
leuse (ne s'est enorgueillie) qu'a cause de la prunelle des veux,



— 384 —

qui ressemble a 'eau, comme il est dit, Gen. 6, 2 : « Les fils de
Dieu virent alors que les enfants (filles) des hommes étaient
belles,.... », c¢'est pourquoi il (Dieu) les a aussi jugés (punis) par
I'eau, qui ressemble a la prunelle des yeux, car il est dit, Gen.
7, 11 : « Tous les yeux (sources, bouches) de 'abime s’ouvrirent. »
Pour avoir le sens complet caché dans ce passage, il faut se rap-
peler la version qu'en donne le Targ. Jon. B. Uziel : Gen. vi, 2.
Viderunt filii optimatum filias hominum quod pulchre essent,
et fucantes faciem (oculos) et discernentes capillos, et ambu-
lantes cum manifestatione carnis et cogitatione scortaiionts : et
acceperunt sibi uzxores, ete. Raschi dit de méme : « La prunelle
des yeux », c¢'est parce qu’ils (les fils de Dieu) voyaient que leur
bonheur était complet (le bonheur que leur donnait 'amour des
filles des hommes): aussi ils levaient leurs yeux (sur elles) et
cherchaient avec passion les yeux (le regard) de ces filles. Ou : ils
suivaient, dans leur libertinage, la seule direction (le seul attrait)
de leurs yeux. » M. le prof. Fragniére, & qui nous sommes rede-
vable d’'une foule de renseignements utiles, nous communiqgue
une traduction toute différente de ce passage de R. Josse : « Gene-
ratio diluvii non extollitur nisi in via rotee fontis (Galgal) qua
silet ad aquas; ideo (7) judicavit eos in aquis que silent ad rotam
fontis (Galgal), ut dictum est, etc. » Qu’est-ce que ce chemin (de
la roue) du puits de Galgal, qui se tait prés des eaux? Qu’est-ce
encore que ces eaux qui se taisent (ou s’apaisent) prés de la roue
du puits (de Galgal)? Sont-ce les eaux souterraines qui, en temps
ordinaire, montent dans les puits jusqu’d la margelle (rota) sans
la dépasser? Ces eaux eussent servi & faire le déluge, selon Gen.
7, 11 et selon la théorie sismique. 1l y a un certain parallélisme
entre ce passage ainsi traduit et le précédent relatif aux sources :
« Avons-nous besoin de lui (Dieu) pour autre chose que pour la
pluie, pour une goutte de pluie méme? Nous avons les riviéres
et les sources dont nous pouvons faire usage (sans Lui). »
L’homme terrien, en lutte contre Dieu, invoque a4 son aide et
regarde comme sa propriété les eaux inférieures. 11 oublie que
c’est Dieu aussi qui les lul a données, en excés, il le dit Lui-
méme. Il ne laisse & Dieu que les eaux supéricures, la pluie, et
il est si persuadé de 'importance prépondérante des eaux d’en-bas
sur celles d’en-haut, qu’il appelle la pluie une goutte, tandis que
les eaux des sources sont en exceés. 1l s’enorgueillit des sources
qu’il regarde comme siennes, parce qu’elles sortent de s« terre.
Ce passage est tout empreint de la vieille idée de la lutte de [«



- 385 —

terre contre le ciel, de 'Aninnali contre 'lgigi. — Le mot gal
ou galgal signifie « tas de pierres, » comme galéed (Gen. xxxi, 45
s.) signifie « monceaux de témoignage. » Détail caractéristique a
I'appui de ce que nous venons de dire: Galgal, ou si 'on veut
Gilgal, ne se trouve que comme nom de localité; mais toujours
ce mot est accompagné de larticle et associé & l'idée de cultes
anciens et idolatriques (Renan, Hist. du peuple d’Israél, 1, 23). —
R. Jochanan a dit: La génération du déluge a péché avec grand
(grandement) et c'est avec grand (grandement, rabal) qu'elle fut
punie. Elle a été punie avec grand, comme il est dit, Gen. 7, 11:
« Toutes les sources du grand abime (fe/om rabah) s’ouvrirent. »
Et8, 2 : « Les sources de I'abime (te/dom ) furent bouchées. » R. Jo-
chanan ajoute : Trois (de ces) sources sont restées (ouvertes), la fente
de Gedor, les thermes de Tibériade et la grande source de Biram. C’est
la conception hébraique du te/iom alimentant les sources. On voit
que le Talmud lui assigne le role dominant dans le déluge. Clest
4 lui et non aux pluies qu’il attribue le grand chatiment.

321. R. Abba bar Kahana, commentant Gen. 6, 12, a dit : Tous
se convertirent, sauf Tuschalmi. Or, d’aprés Raschi, Tuschalmi
était un oiseau qui s'était souillé avee toutes les créatures. 1l est
curicux de retrouver ici cette idée, répandue dans les mythes
ameéricains, que le plus obstiné des bené Elohim avait pris la forme
d’un oisean (cf. Dél. dec. la critique, aux trad. d’Amérique). Le
péché, ou plutot la tentation, vint done d’en-haut, de 'air (oiseau)
ou du ciel (bené Elohim) : le chiatiment, surtout de la terre (Antn-
naki). C'est toujours le méme dualisme caractéristique. I1 constitue
pour notre thése une réminiscencede grande valeur. — Dans I'école
de R. Ismaél on enseignait que, tout d’abord, Noé avait aussi été
compris dans l'arrét d’extermination (mais qu’ensuite il trouva
grice). Sa vertu, que le texte oppose a la corruption des autres
hommes, n’était donc que relative? Clest en effet I'opinion des
rabbins, qui lui reprochent de n’avoir pas cru tout de suite au
déluge et de ne s'étre décidé 4 f'embarquer qu’apres avoir constaté
un certain nombre de phénoménes prémonitoires de la catastrophe
qui se préparait. — Rab Dimi, arrivant & Babylone et commen-
tant Gen. 6, 6, dit: Le Saint (béni soit-il) a dit : « J'ail bien fait
de leur préparer des tombeaux (une sépulture) dans la terre! »
D’autres, par contre, prétendent que Dieu dit: « Je n’ai pas bien
fait de leur préparer une sépulture dans la terre! », car il est
écrit (Gen. 6, 6) : « L’Eternel se repentit.... », et de méme (Ex.
32, 14) : « Et le Seigneur se repentit d’avoir fait (renon¢a a faire)

25



— 86 —

a son peuple le mal qu'il avait dit (vouloir lui faire). » Quoiqu'il
en soit, le passage Gen. 6, 6, commenté par Dimi, se rapporte
aux hommes du temps du déluge. Avec la version: « J'ai bien
fait », on a le sens de 'ensemble du passage génésiaque, et le regret
dc I'Eternel d’avoir créé 'homme peut, en effet. étre adouci par
la résolution qu'il prend de le détruire. Clest ce que veulent voir
dans le texte ceux qui lisent: « L'Eternel se (repentit) consola
d’avoir fait I’homme sur la terre. » Si on lit: « Je n’ai pas bien
fait », on a quelque chose d’analogue au repentir qu'éprouvent
les dieux (dans le texte cunéiforme) d’avoir causé ou laissé faire
le déluge. Une chose subsiste, en tout cas, ¢’est qu'il a été préparé
a la génération du déluge wne sépulture dans la terre. Or, 'inon-
dation en elle-méme pouvant bien tuer les hommes mais non les
enterrer (si ce n'est peut-étre, et sur une faible échelle seulement,
sous le limon entrainé), il ne reste, pour rendre compte de cet
ensevelissement, auquel on ajoute une grande importance puls-
qu'on en fait I'objet unique du repentir ou de la satisfaction
divine, il ne reste, disons-nous, que l'expérience des séismes, ou
on a vu a maintes reprises des quantités d’hommes étre engloutis
dans les fentes que Uébranlement ouveait dans le sol,

322. (Fol. 108a/) R. Jossé de Césarée enseigna : Il est écrit, Hi.
24,18 : « Il est (flotte) léger sur la surface des eaux. » Cela veut
dire que Noé¢ leur précha la conversion et leur dit: Faites péni-
tence, sinon le Saint (béni soit-il) ameénera un déluge sur vous,
et il fera flotter vos cadavres sur les eaux comme des outres. Cf.
texte cunéif. Col. 11, 26 : « des cadavres flottaient ca et la comme
des trones d'arbres. »

323. (Fol. 1084) Selon Rabba : « Ils dirent & Noé: Vieux, a
quoi bon cette arche? 1l leur répondit : Le Saint (béni soit-il) va
amener le déluge sur vous. Ils dirent : Quel genre de déluge ? Est-
ce un déluge de feu, dans ce cas nous avons quelque chose (un
animal, un préservatif), qui s'appelle Alitha ; veut-il au contraire
amener un déluge d'eau, dans ce cas nous possédons (pour nous
en servir), des qu'id le fera sortir de lu terre; des plaques de fer
dont nous recouvrirons la terre; mais £'il voulait 'amener du
ciel (s1 par hasard c'était du ciel qu'il voulut I'amener), nous
aurions encore quelque chose qui s’appelle Akob, plusieurs I'ap-
pellent Akosch (une sorte d’éponge). Il leur dit: c'est d'entre les
talons de cos pieds qu’il le fera sortir. » 11 v a done deux hypo-
théses sur la provenance du déluge (des eaux du déluge), la terre
et le ciel. La premiére est énoncée d’abord et sans aucun doute;



s BET e

la seconde ne vient qu'ensuite et elle est présentée sous forme
dubitative ; enfin, le patriarche, dans sa réponse, se prononce
pour la premiére hypotheése : Le déluge sortira de la terre, bien
plus, les flots en sortiront a I'improviste et aux places qu'on pen-
sera le moins : entre les talons de vos pieds. Impossible de pein-
dre plus clairement la formation inopinée des fentes sismiques
vomissant les eaux. KEt, ici comme partout, l'action prépondé-
rante, sinon exclusive, dans le cataclysme, est attribuée aux eaux
d’en-bas. Nous avons fait déja plus d'une fois cette remarque dont
les défenseurs de 'opinion vulgaire ne paraissent pas se douter.
Les « plaques de fer » font allusion & la métallurgie qui était,
comme on sait, 'apanage des hommes ennemis de Dieu. Dans
une Boraitha, on enseigna: Les eaux du déluge étaient fortes
(épaisses) comme le jet du sperme, comme il est dit: « Clest pré-
paré pour ceux qui branlent (chancellent) du pied. » Allusion,
sans doute, a ce que les eaux jaillissant des fentes du sol, en
colonnes puissantes, étaient boueuses et troubles. « Ceux qui chan-
cellent », allusion peut-¢tre & ce que, en méme temps, le sol était
¢branlé et rendait la marche chancelante. — R. Chisda a dit :
lls ont péché avec des choses chaudes (le sperme) et avec des
choses chaudes, ils furent punis. Cest que les eaux du déluge
étaient censées avoir été bouillantes, cela & cause de leur origine
souterraine et par analogie avec les sources chaudes. Cest le méme
ordre d’'idées que les flammes de la Géhenne, les volcans, etc. —

Arrivé & la fin des extraits qu’il nous a paru utile de faire dans
le Talmud, une réflexion s’impose, d’autant plus qu'on ne semble
guere 'avoir faite malgré son importance. 11 est de mode de sou-
rire en lisant le Talmud. On le regarde comme une ceuvre toute
d’arbitraire et les subtilités talmudiques sont un terme consacré.
Dans cet état de choses, de quelle valeur peuvent étre les données
que nous y avons puisées? Nous le disions nous-méme en com-
mencant, il ne faut pas y attacher plus de valeur qu’il ne con-
vient. Est-ce a dire qu'elles n’en aient aucune ? Loin de la. Sans
doute, en tant que commentaire de I'Ecriture, le Talmud a peu
de valeur. Pour établir entre la lettre sacrée et ses interprétations
arbitraires un rapport au moins apparent, il a recours a des
moyens artificiels aussi éloignés que possible des régles de la eri-
tique. Chaque mot de la loi renferme pour lui un sens plus élevé
et un mystere sublime; chaque récit nous apprend autre chose
que les ¢évenements qu'il parait contenir. L’allégorie, le jeu de
mots, si chers aux Orientaux, l'interprétation fragmentaire et



— BBE —

antithétique y sont poussés & leurs extrémes limites. Grace & ces
procédés, qui devaient leur assurer la plus grande liberté sans les
forcer & rompre ouvertement avec 'autorité religieuse de la tradi-
tion, les talmudistes se sont mis effectivement au-dessus des faits
historiques et des préceptes positifs contenus dans les Ecritures,
tout en ayant l'air de rester enchainés & la parole révélée. Ce be-
soin d’abriter cotte que cotute les idées nouvelles sous des textes
anciens est certainement une faiblesse: néanmoins, comme on le
rencontre souvent dans I'histoire religieuse, il faut croire que c'est
une condition nécessaire pour triompher des préjugés vulgaires.
Peut-étre méme les réformateurs en ont-ils besoin quelquefois &
titre de ménagement envers leur propre conscience. Dans le cas
particulier, d’ailleurs, la liaizon est plus apparente que réelle :
I'allégorie a bientot fait de la lettre sainte un signe complaisant
qui exprime tout ce qu'on veut, un instrument docile au service
de l'esprit et de ses plus libres inspirations. De sorte qu'en fin de
compte, ce qui s’abrite avec tant d’art sous les textes séculaires,
ce sont des idées entiérement nouvelles ou du moins entiéerement
indépendantes, c'est un courant traditionnel & part, le reflet des
opinions philosophiques on vulgaires en cours dans le milien du
moment, bien plus que les spéculations objectives d’une école de
commentateurs. Voild ce qui, 4 nos yeux, fait la valeur du Tal-
mud, ce qui lui restitue son caractere de source historique et nous
a engagé a I'incorporer dans la tradition hébraique en dehors de
la Bible. —

Ce que nous venons de dire du Talmud s’applique en entier a la
Kabbale ( La Kabbale on la philosophie religieuse des Hébreur, par
Ad. Frank, 1889), qui va nous fournir aussi 'une ou l'autre indi-
cation : Tout d’abord, le Zolar (3° part., p. 9, verso, et 10, recto,
de l'édit. ' Amsterdam, sect. Wikra,) renferme le passage suivant
d’une certaine importance dans la question de l'universalité du
déluge : « Si l'on objecte, dit-il, que tous les habitants de ce
monde sont également sortis d’Adam, nous demanderons s'il est
possible qu’Adam se soit transporté dans toutes ces régions pour
les peupler de ses enfants ? Nous demanderons combien de femmes
il aurait eues alors? Mais non, Adam n'a existé que dans cette
partie de la terre qui est la plus élevée et qu'enveloppe le ciel
supérieur. » Il ne faut pas attacher i cette difficulté plus d'impor-
tance qu’elle n’en a réellement. 11 serait aisé d’y répondre par les
migrations dont le fait est acquis & 'ethnologie, et par la longueur
du temps. Mais cette conception, se rattachant a tout un ordre



— 389 —

d'idées cosmologiques parfaitement erronées (voy. Op. cit., p.
287), n’a d’autre valeur que celle de la Kabbale elle-méme. Or, il
est impossible de considérer la Kabbale comme un fait isolé, com-
me un accident dans le judaisme : elle en est, au contraire, la vie
et le cceur. Car si le Talmud s’est emparé de tout ce qui concerne
la pratique extérieure, 'exécution matérielle de la loi, elle a gardé
pour elle exclusivement le domaine de la spéculation, les plus
redoutables probléemes de la théologie naturelle et révélée (loc. cit.,
p. 288), Une idée kabbalistique est donc par excellence une idée
juive, et & ce point de vue, la citation qui précéde est intéressante.

Nous en dirons autant de la suivante. On sait que, chez les
Sémites, le nombre de dix est un « nombre rond » remplissant,
en cette qualité, toutes sortes de fonetions allégoriques, mythiques
ou mystiques. Halévy, dans sa critique des Origines de Uhistoire
de Lenormant (voyez le Déluge derant la critique, p. 118 et suiv.)
a insisté avec raison sur ce fait capital et de grande conséquence.
On sait, pareillement, que l'origine de ce nombre rond et symbo-
lique réside dans les dix doigts des deux mains, mais il est inté-
ressant de trouver, dans le systeme kabbalistique, une explication
et, en quelque sorte, une promulgation tardive de cette idée, évi-
demment bien antérieure : Sous le nom de Sephiroth, qui y joue
un trés grand role, la Kabbale s'occupe des dix nombres ou nwmé-
rations abstraites. Elles sont représentées comme les formes les
plus générales, et par conséquent les plus essentielles, de tout ce
qui est; comme les catégories de l'univers. C'est-d-dire qu’en
cherchant, n'importe de quel point de vue, les premiers éléments
ou les principes invariables du monde, on doit, d’apres l'idée
kabbaliste, rencontrer toujours le nombre dix (Frank, op cit., p.
108), « Il y a dix Sephiroth, dit le Sepher ietzirale (chap. 1, p.
9), dix et non pas neuf, dix et non onze; fais en sorte que tu les
comprennes dans ta sagesse et dans ton intelligence ; que sur elles
s'exercent constamment tes recherches, tes spéculations, ton savoir,
ta pensée et ton imagination ; fais reposer les choses sur leur
principe, et rétablis le Créateur sur sa base. » En d’autres termes,
I'action divine et I'existence du monde se dessinent également aux
veux de l'intelligence sous cette forme abstraite de dix nombres,
dont chacun représente quelque chose d’infini, soit en étendue,
soit en durée, soit par tout autre attribut. Tel est du moins le
sens que l'auteur que nous avons pris pour guide attache a la
proposition suivante: « Pour les dix Sephiroth, il n'y a pas de
(in ni dans I'avenir, ni dans le passé, ni dans le bien, ni dans le



mal, ni en élévation, ni en profondeur, ni & l'orient, ni & I'oceident,
ni au midi, ni au nord. (chap. 1, p. 4). » 1l faut remarquer, ajoute
M. Frank, que les divers aspects sous lesquels on considére ici
I'infini sont au nombre de dix, ni plus, ni moins ; par conséquent,
nous n'apprenons pas seulement, dans ce passage, quel doit ¢tre
le caractére général de toutes les Sephiroth ; nous y voyons de
plus & quels principes, & quels ¢éléments, elles correspondent. Kt
comme ces différents points de vue, quoique opposés deux a deux,
appartiennent cependant a une seule idée, & un seul infini, on
ajoute : « Les dix Sephiroth sont comme les doigts de la main,
au nombre de dix, et cinq contre cinqg ; mais au milieu d’elles est
I'alliance de I'unité (chap. 1, prop. 3). » Ces derniers mots nous
fournissent a la fois 'explication et la preuve de ce qui précéde.
Nous avons ainsi, d'une maniére explicite, la clef de l'énigme
renfermée dans I'importance mystérieuse du nombre dix, énigme
qui a tant embarrassé les interprétes a propos des dix patriarches
antédiluviens. On sait maintenant qu’ils correspondent aux dix
roix antédiluviens de la tradition de Bérose. Le nombre dix y
fonctionne comme un nombre rond et revient d'ailleurs dans
d’autres généalogies de la Bible. Cette raison empéche de voir la
moindre connexion entre les patriarches chaldéo-hébraiques et les
dix héros des Iraniens, les dix Brahmadikas des Indiens, les dix
ancétres des Scandinaves et les dix rois mythiques de Ad. Le
nombre dix étant un nombre rond par excellence, il eat été éton-
nant qu’il ne fut pas choisi de préférence par les anciens peuples
pour indiquer une période déterminée. Et la preuve, c¢’est que ce
nombre marque aussi l'époque préhistorique chez les peuples qui
ignorent la tradition du déluge, comme les Chinois et les Egyp-
tiens. Il ne peut done pas étre question ici d’une tradition com-
mune & 'humanité civilisée et remontant 4 une source préhisto-
vique ; Torigine en est dans les dix doigts des deux mains, non
dans une antique tradition. Voila ce que nous disions il y a deux
ans (Op. cit., p. 125); la Kabbale vient de nous en fournir une
preuve de plus. —




	La théorie sismique et les traditions diluviennes

