
Zeitschrift: Bulletin de la Société Fribourgeoise des Sciences Naturelles = Bulletin
der Naturforschenden Gesellschaft Freiburg

Herausgeber: Société Fribourgeoise des Sciences Naturelles

Band: 6 (1890-1893)

Artikel: Études de géologie biblique : la théorie sismique du déluge

Autor: Girard, Raymond de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-306909

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-306909
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ETUDES DE GEOLOGIE BIBLIQUE

LA THÉORIE SISMIQUE

DU DÉLUGE

RAYMOND DE GIRARD

Professeur agrégé à l'Ecole polytechnique de Zurich

'***&*?>





INTRODUCTION

U y a longtemps que l'explication scientifique du déluge
préoccupe les naturalistes. Ce fut d'abord à l'occasion des

fossiles, dont la nature a beaucoup intrigué l'antiquité.
Aristote enseignait que ces restes curieux étaient des

« jeux de la nature », engendrés dans la roche même qui
les contient, par une force inconnue.

Cette idée des « jeux de la nature » se retrouve au XI0
siècle, chez Avicenne flbn-Sina), naturaliste et médecin
arabe. Il les attribue à une force plastique spéciale qui les

aurait formés dans le sein de la terre.
En Occident, cette théorie fut défendue d'abord par

Albert-le-Grand (au XIII0 siècle), le célèbre commentateur
d'Aristote; puis elle eut de nombreux partisans. Les
fossiles étaient considérés tantôt comme des « jeux de la
nature », tantôt comme les « premiers essais du Créateur »

avant de se risquer à la création d'êtres plus parfaits,
dignes de recevoir de lui le souffle de vie.

Fallopio regardait les dents d'éléphants fossiles trouvées
de son temps, comme des concrétions terreuses.

Agricola attribuait les coquilles fossiles à l'influence de
la chaleur sur les roches, mais il reconnaissait la vraie
nature des ossements et des feuilles fossiles. D'autres,
obéissant aux tendances astrologiques du temps,
attribuaient les fossiles à l'influence des astres.

Au siècle dernier encore, beaucoup croyaient qu'il vient
de la mer un vent chargé de semences qui, pénétrant dans
les roches, y engendre ce qu'on appelait alors les « pierres
figurées. »



— 4 —

Dans notre siècle encore, un géologue en vue regardait
les fossiles comme « des embryons d'organismes appartenant

à une autre période et qui ne seraient jamais nés! »

Cette théorie des « jeux de la nature » ou des « pierres
figurées » fut très répandue, cependant elle trouva d'assez

bonne heure des adversaires : ce fut l'école diluvienne, qui
attribuait au déluge les fossiles de toutes les formations'

Au Ve siècle, déjà, Orosius voyait dans les fossiles les

restes et les témoins du déluge mosaïque.
Au XVe siècle, Alexander ab Alexandro de Naples reprit

cette théorie et il s'en suivit une controverse qui devait
durer plusieurs siècles, entre les figuristes et les diluviens.

Cette théorie est déjà un progrès sur l'opinion d'Aris-
tote, car elle regarde les fossiles comme les restes d'animaux

ou de plantes préexistants: elle reconnaît leur vraie

nature, mais ignore encore leur véritable origine. Elle eut
beaucoup de partisans, non pas à cause de sa valeur
scientifique, mais parce qu'on croyait y trouver une confhma-
tion du récit génésiaque. En particulier, les ossements du

mammouth et de ses compagnons de la faune quaternaire,
notamment du rhinocéros, qui avaient attiré l'attention
des hommes dès les temps les plus anciens et donné
naissance aux interprétations les plus diverses, conservaient
le privilège, très naturel, de passionner la curiosité.

Chez les peuples de l'antiquité classique, les ossements
des grands pachydermes furent généralement considérés

comme les os des héros ou des géants. Au moyen âge, on

crut y voir les dépouilles d'animaux fabuleux désignés sous

le nom de dragons et de griffons. Comme ces débris se

rencontraient souvent dans les graviers aurifères, dragons
et griffons furent réputés les gardiens des mines d'or. Us

vivaient dans les profondeurs du sol et mouraient aussitôt

que, par suite d'une circonstance quelconque, ils voyaient
la lumière.



Les gisements de Sibérie, si riches en ivoire de

mammouth, furent connus très anciennement des Chinois, et
les Arabes employèrent, dès le Xe siècle, l'ivoire fossile
des bords du Volga. Le nom même du mammouth semble
la forme arabe de l'hébreu behemoth, mot employé par le
livre de Job pour désigner un animal monstrueux sur
l'identité duquel on n'est pas fixé.

Ces idées se modifièrent, bien que lentement, avec le

progrès des connaissances. Quoique la plupart des savants
du XVIIe siècle et, parmi eux, le père Kirclier, déclarassent

encore que ces objets extraordinaires devaient être de

simples jeux de la nature, cependant la théorie diluvienne

gagnait du terrain pendant les XVIe et XVIIe siècles. Au
commencement du XVIIIe, elle était défendue par
plusieurs naturalistes célèbres, entre autres, Woodward,
Bayer, Scheuchzer, et ralliait le plus grand nombre des

savants. Scheuchzer surtout, défendit la théorie diluvienne
et combattit les « jeux de la nature. »

On avait fini par reconnaître que ces prétendus «jeux »

étaient bien réellement les ossements de grands
pachydermes. Partant de là, on pensa d'abord qu'ils provenaient
d'éléphants amenés en Europe avec les armées, par les

Grecs, les Carthaginois ou les Romains. Mais ces idées
n'avaient pas tardé à être combattues au nom de la
géologie naissante. D'accord avec l'esprit général qui l'animait,

on avait suggéré que ces ossements et les alluvions
anciennes qui les contenaient devaient provenir du déluge
biblique. Il y a environ un demi-siècle, les géologues les

plus autorisés, et notamment l'illustre Cuvier, qui démontra

que les os fossiles appartenaient à des espèces éteintes
et remontaient à une époque géologique antérieure,
croyaient avoir trouvé dans les formations post-tertiaires
les traces évidentes du déluge historique.

« Je pense donc, avec MM, Deluc et Dolomieu, disait le



— 6 —

père de la paléontologie, que, s'il y a quelque chose de

constaté en géologie, c'est que la surface du globe a été

victime d'une grande et subite révolution, dont la date ne

peut remonter beaucoup au delà de cinq ou six mille ans;

que cette révolution a enfoncé et fait disparaître les pays

qu'habitaient auparavant les hommes et les espèces des

animaux aujourd'hui les plus connus; qu'elle a, au
contraire, mis à sec le fond de la dernière mer, et en a formé
les pays aujourd'hui habités; que c'est depuis cette
révolution que le petit nombre des individus épargnés par elle

se sont répandus et propagés sur les terrains nouvellement
mis à sec, et par conséquent que c'est depuis cette époque
seulement que nos sociétés ont repris une marche progressive,

qu'elles ont formé des établissements, etc. ».'
« C'est là, dit ailleurs le même savant, un des résultats

les mieux prouvés et les moins attendus de la saine géologie,

résultat d'autant plus précieux qu'il lie d'une chaîne

non interrompue l'histoire naturelle et l'histoire civile. »

Buckland, dans ses Vindictes geologicee et dans ses Beli-
quiœ diluvianœ, professe également l'opinion qui attribue
à une inondation générale de la terre le transport des blocs

erratiques, les vallées de denudation, les dépôts que l'on a

appelés depuis drift, lehm, lœss, les amas d'ossements

réunis dans les cavernes ou mélangés et cimentés avec
d'autres débris dans les brèches osseuses.

Dans son livre l'iscium querela et vindiciœ, Scheuchzer

nous montre les poissons fossiles, conduits par leur chef,

un brochet des carrières d'Oeningen, se plaignant de leur
sort dans un long discours latin : « D'abord, ce n'est pas
leur faute, disent-ils, s'ils ont péri au déluge; ils ne l'avaient

1 Cuvier, Discours sur U\< rècolutions de la surface du ijlobe,
6e édition française, pp. 290 et 291. Paris, Edmond d'Ocagne: —

Amsterdam, Dufour et C, 1830.



pas mérité. Maintenant on ne veut pas même les

reconnaître, pour ce qu'ils sont; on en fait des minéraux et des

pierres »

Plus tard, Scheuchzer trouva, comme on sait, dans les

carrières d'Oeningen une salamandre géante qu'il prit pour
un squelette humain et dont il fit le célèbre Homo diluvii
testis.

Leopold de Buch, Pallas, Bigsby, De la Bêche et jusqu'à
Alexandre de Humboldt, expliquaient par une violente
action des eaux la dispersion lointaine de ces blocs massifs

appelés erratiques. Wagner, Burmcister, Greenough, Nérée

Boubée, ont admis une inondation générale ayant recouvert

toute la terre, comme cause des derniers phénomènes
géologiques, des derniers dépôts sédimentaires constatés à

la surface du globe.1
De cette opinion très généralement répandue parmi

les savants, naquit tout naturellement la dénomination de

diluvium pour désigner l'ensemble des diverses formations

que l'on attribuait au déluge universel, On donnait à ces

couches le nom même du vaste phénomène d'où l'on
croyait qu'elles étaient nées.

Quant à la théorie des « jeux de la nature », elle survivait

dans quelques esprits. Après Scheuchzer, la lutte
entre elle et sa rivale, la théorie diluvienne, continua
quelque temps encore, puis, sans qu'elles se fussent
convaincues l'une l'autre, sans que la victoire se fût prononcée

entre elles, les deux théories disparurent à la fois
devant la doctrine moderne qui avait grandi dans le silence."

1 C'est sur l'autorité de tous ces savants et d'autres encore que
s'était appuyé l'illustre cardinal Wiseman dans ses Discours sur
les rapports entre la science et la religion récitée. La question
du déluge y est traitée tout entière à ce point de vue. Trad, de

l'abbé de Genoude. 2 vol. in-8, 1837. — Paris.
- De nos jours encore, on rencontre fréquemment des gens peu



Déjà de bonne heure, il se trouva des hommes qui
tenaient la vraie théorie sur la nature des fossiles. Ce

n'étaient pas des savants, c'étaient des hommes illettrés,
libres par conséquent de tout préjugé d'école.

Le premier (ou l'un des premiers en tout cas) qui
reconnut la véritable origine des fossiles, fut Léonard de

Vinci (f 1519).
Un peu plus tard, Fracastoro eut aussi la véritable

doctrine.
En 1580, Bernard Palissy « s'offrait, lui simple potier

de terre », à prouver contre tous les docteurs de Sorbonne

que les fossiles sont les débris d'organismes ayant vécu

aux lieux mêmes où on les observe « pendant que les

rochers n'estoyent que de l'eau et de la vase, lesquels depuis
ont esté pétrifiés, après que l'eau a défailly ».'

Le modeste artisan, doublé d'un génie que personne ne

soupçonnait, eut mérité pour cette affirmation magistrale
mieux que la petite statue qui lui fut érigée dans le square
de St-Germain-des-Prés.

Mais ces voix restèrent sans écho ; les porteurs de la
vraie théorie étaient isolés. Le XVe et le XVIe siècles ne

furent pas favorables à l'idée nouvelle. Même au XVIIe,
elle ne parvint pas à se généraliser, malgré les travaux de

chercheurs célèbres comme Fabio Colonna et Sténon.

Enfin, les dernières années du XVIIe siècle et le

commencement du XVIIIe virent la vérité percer d'une façon
définitive. Cependant on trouve encore dans les écrits de

cette époque beaucoup d'efforts dépensés pour réfuter les

théories anciennes qui se mouraient, il est vrai, mais bien
lentement.

versés dans les choses de la science, pour qui l'origine diluvienne
des fossiles ne fait pas l'ombre d'un doute.

1 Palissy, in Sainte-Claire Deville, Coup d'icil historique sur
la géologie, etc., Paris 1878.



Il était réservé aux travaux de Leibniz (1680), de Spe-

ner, de HooJce (166S), de Vallisneri, de Spada et d'autres,
de fonder définitivement la vraie théorie : « les fossiles sont
les restes des faunes et des flores anciennes; ils n'ont rien
à faire avec le déluge. »

D'autre part, une observation plus approfondie des faits
modifiait dans son ensemble la conception du diluvium.
La théorie des glaciers, fondée par Venetz, Agassiz,

Charpentier, Schimper et d'autres, vint donner de la dispersion
des blocs erratiques une explication toute différente. De

même, il fut reconnu que l'ensemble des terrains qu'on
avait appelés diluvium se compose de plusieurs parties
distinctes et successives, révélant une action formatrice
très lente ou plutôt une série d'actions récurrente et
plusieurs fois séculaire. Il fut constaté qu'il y avait plusieurs
espèces de diluvium et dans chacune d'elles plusieurs
couches dues à des causes différentes et se rapportant à des

époques fort distantes. La notion du rapsodisme du phénomène

orogénique, qui représente la formation d'une chaîne
de montagnes comme l'œuvre de plusieurs crises de
dislocation se succédant à intervalles parfois très longs, vint
rendre compte de plusieurs particularités jusque-là
inexpliquées dans la disposition des terrasses fluviales, notamment

dans la région subalpine, et dans la formation des

vallées d'érosion, en même temps que la notion des

effondrements consécutifs au ridement expliquait la formation des

bassins maritimes récents. Enfin la théorie éolienne
permettait de comprendre les grands amas de leess. A
l'ensemble des formations si variées et d'origine si diverse,
survenues après les âges tertiaires et désormais dégagées
de toute relation avec le déluge, on dut attribuer une époque

de longue durée que l'on a appelée quaternaire. On y
rattacha l'âge intermédiaire des tourbières et des habitations

lacustres, qui établit la transition avec l'époque
actuelle ou historique.



— 10 —

Cependant, des conversions éclatantes se produisaient
parmi les diluviens. Buckland n'avait pas tardé à revenir
sur sa première appréciation. Avant même que les

nouveaux progrès de la science eussent permis de créer cette
distribution et cette classification des terrains post-tertiaires,

il jugeait probable que « l'immense inondation »

signalée par lui en 1823 n'était pas la même que celle dont
l'histoire fait mention, mais qu'elle est la dernière qui l'ait
précédée Le Monde primitif).

Greenough avait également modifié son ancienne
manière de voir. « Beaucoup de nouveaux faits ont été
constatés, dit-il dans son Address at the anniversary meeting

of the geological Society (Londres, 1834), et je dois rétracter

ma première explication. De récentes études ont prouvé
qu'il faut rapporter à plusieurs périodes différentes les

animaux que l'on regardait comme exclusivement diluviens.»

Sedgwick, un autre géologue anglais, accusait, quelques
années auparavant (1831), dans le même recueil, un
changement d'opinion analogue.

Aujourd'hui, le sentiment commun est qu'une inondation
aussi courte que la dépeint la Genèse, à plus forte raison
le texte cunéiforme, n'a pu laisser de traces durables.
Cette opinion professée par la grande majorité des géologues,

pour ne pas dire par tous, a pénétré dans les milieux
théologiques éclairés, comme en témoigne Dillmann (Genesis,

131). En outre, l'âge de ce que l'on avait appelé le

diluvium, l'âge quartenaire, dans lequel la période glacière
est comprise, ne paraît pas avoir duré moins de plusieurs
milliers d'années. Sur des couches plus ou moins épaisses
de sable, de graviers et de galets charriés par la glace et
laissés sur le sol après leur disparition, s'étendait une
végétation d'où sont issues des houilles schisteuses, comme
les Schiefer-Kohlen d'Uznach et de Diirnten, au lac de

Zurich, et que recouvrent à leur tour des matériaux gla-



— 11 —

ciaires amenés par de nombreux phénomènes de congélation,

et du fluvio-glaciaire dû au travail des torrents nés

de la fonte des glaces. Plus d'une fois renouvelée, jusqu'à
la disparition complète et définitive de ces énormes masses
de glace, cette succession d'alternatives de glaciation et
de fusion qui devait aboutir à l'état de choses actuel, a dû

exiger un temps énorme. La théorie qui voit dans les

dépôts du diluvium les traces laissées par le déluge est

donc définitivement convaincue de fausseté, comme l'ont
reconnu plusieurs théologiens de mérite (Voy. Forget,
dans la Science catholique du 15janv. 1893), et il semble

qu'on ne devrait pas perdre son temps à essayer de la

ressusciter. Les caractères du lœss ne fournissent point à

cette opinion l'appui que d'aucuns ont cru et en tout cas,
la localisation par bassins hydrographiques, qui est essentielle

aux divers amas de diluvium éloigne à tout jamais l'idée
d'une catastrophe universelle, même au sens le plus relatif
du mot. Malgré cela, nous avons vu, et il n'y a pas encore
bien longtemps, surgir des livres destinés à réhabiliter la
théorie diluvienne. Tarmi ces tentatives, dont le parti-pris
pourrait bien être le principal mobile et qui sont regrettables

parce qu'elles ne font qu'entraver, non pas le progrès

de la science qui s'en soucie peu, mais la vulgarisation
des idées justes, et cela sans aucun profit ni pour la géologie
r.i pour la théologie, nous citerons celle de L. Figuier (La
Terre avant le Déluge, 1864), celle de l'abbé Lambert (Le
Belüge mosaïque, 1870), celle de l'abbé Hamard (Etudes
critiques d'archéologie préhistorique), celle de l'abbé Gainet
(La Bible sans la Bible, 1871, et Accord de la Bible avec
la géologie), celle de M. de Chauibrun de Rosemont (Etudes
géologiques sur le Var et le Bhône pendant les époques

tertiaire et quaternaire, etc., 1873 ; et Essai d'un commentaire

sur la Genèse, 1883), enfin, tout récemment, Le
Déluge universel démontré par la géologie et la préhistoire



— 12 —

(en espagnol) du P. Gonzalez-Arintero (1891). La thèse

commune de ces auteurs consiste à attribuer au déluge

biblique l'ensemble des formations quaternaires ou tout
au moins quelques-unes d'entre elles, spécialement le

lœss ou le diluvium gris, selon les auteurs. Mais nous
l'avons dit. cette théorie, quelque forme qu'en lui donne

pour essayer de la rajeunir, est définitivement condamnée,

et c'est un fait désormais acquis à la science que le déluge

biblique n'a pas laissé de traces matérielles.
Cela étant, il fallait trouver une explication géologique

du fait qui partît de cette donnée assurément peu
encourageante. Diverses tentatives furent faites, se tenant plus
ou moins exactement sur le terrain de ces prémisses. On

peut les grouper, suivant trois tendances, en théories cos-

mieques, faisant appel en général à un changement dans la

position de l'axe des pôles; théories volcaniques, rapprochant

le déluge de la catastrophe récente de la Sonde, et
théories orogéniques, rattachant ce cataclysme à des

soulèvements montagnneux ou à des effondrements dans le

genre de celui qui eût englouti la mystérieuse Atlandide.1
Mais tous ces systèmes pèchent par quelqu'endroit, tantôt
ils sont inadmissibles en eux-mêmes, tantôt ils s'adaptent
mal aux relations traditionnelles qu'ils devraient expliquer.
Et les efforts se multipliaient et la question en restait là.

L'impossibilité de trouver une explication géologique du

déluge qui s'accordât avec le manque absolu de traces
laissées par l'événement, mettait le doute dans bien des

esprits et la mauvaise harmonie entre les géologues et les

théologiens.

* Mais cette submersion complète et permanente de la terre
atteinte par le fléau ne s'accorde pas avec le texte de la Genèse,

epai décrit le retrait des eaux de l'inondation et le dessèchement

graduel de la terre submergée (Gen. vin, 1-14).



— 13 —

La question en était là, lorsque parut (en 1883) une
étude courte mais magistrale qui, partant d'un point de

vue entièrement nouveau, vint subitement jeter la lumière
au milieu de ces profondes ténèbres. Edouard Suess, l'émi-
nent professeur de l'Université de Vienne, dans un travail
intitulé : Die Sintfluth, eine geologische Studie (1er fascicule
de VAntlitz der Erde), montrait, à la lumière des indications

combinées du poème chaldéen et de la Genèse, que
le déluge a dû être une inondation sismique limitée à la

dépression mésopotamienne. Cette conclusion, partant de

la non-universalité même ethnographique (système qui,
surtout depuis les travaux de Motais en 1883 et 1885), a

conquis dans l'exégèse une place importante), fait disparaître

la difficulté provenant du défaut de traces matérielles,
puisqu'il est dans l'essence des phénomènes sismiques de

n'en pas laisser ; en outre, elle rend compte seule et pour
la première fois de deux circonstances importantes
mentionnées par les deux récits : le rôle prépondérant joué
dans le cataclysme par la mer, d'une part, par les eaux
souterraines, de l'autre, et le trajet de l'arche de l'aval vers
l'amont en sens inverse du courant normal des eaux.

La théorie sismique de Suess n'est peut-être pas encore

parfaite, bien que nous ne voyions aucune objection de

quelque importance à lui adresser. Mais, et c'est là son

grand mérite, elle rend entièrement compte des textes et
fait disparaître la principale objection que la géologie pût
opposer. La négation de cet événement au nom de la

science du globe n'est plus possible ; au contraire, la

géologie est obligée de le reconnaître comme sien ; c'est
elle qui l'explique, à l'aide des données de la sismologie,
l'une de ses plus récentes conquêtes.

Dans ces conditions, il semble que la théorie sismique
aurait dû être accueillie par les exégètes avec empressement,

comme un traité de paix après une longue guerre.



— 14 —

Hélas, il n'en fut rien, et c'est le cas de répéter ce que
Réville disait de l'unité des races humaines et de l'appui
que le darwinisme a apporté à cette doctrine : « Les
partisans de la tradition canonique n'en ont pas su gré »1

En effet, a-t-on assez attaqué le malheureux professeur
de Vienne, dont la théorie a peut-être l'un ou l'autre point
faible, mais n'en conserve pas moins le mérite d'être la
première explication du déluge en état de satisfaire un
peu les géologues. Or, ce n'est pas un mince mérite si on

songe au nombre d'incrédules qu'avaient laissés les tentatives

antérieures d'explication, tant elles étaient mauvaises.
Maintenant que, dans les milieux exégétiques, la croyance
au caractère naturel du déluge devient de plus en plus
dominante, comme nous l'avons montré ailleurs,2 c'est
rendre à l'interprétation biblique un très grand service

que de fournir une explication géologique de cet événement

qui soit à la hauteur de la science du jour. Or ce

service, Suess l'a rendu, quoiqu'on en dise, et au lieu de

s'acharner après les rares côtés faibles de son travail, au
lieu de s'efforcer de le battre en brèche, comme on l'a fait,
parfois au nom de l'orthodoxie qui cependant plane plus
haut et s'accommode mal du parti pris, en général, du

reste, avec des arguments si faibles qu'ils s'émoussent au

premier choc, il eût été plus juste, et aussi plus sage, de

reconnaître le mérite de cette œuvre prise dans son
ensemble et sa haute valeur comme instrument exégétique.

Les géologues, eux, accueillirent en général l'explication
de Suess avec la faveur que méritait sa valeur scientifique

1 Prolégomènes de l'Histoire des Religions, p. 79. Dans ces

derniers temps, les choses ont un peu changé et la Revue thomiste,
qui a vraiment le monopole de l'exégèse scientifique telle qu'il
la faut à notre époque, nous a ouvert ses pages pour un exposé

impartial de cette intéressante théorie.
2 Le caractère naturel du Déluge, Fribourg, Veith 1894.



— 15 —

intrinsèque, indépendcmnient de la haute autorité de son

auteur. Mais un fait plus grave se produisit qui mit un
instant en question la théorie du savant professeur. Son

interprétation était basée sur la traduction du texte
cunéiforme donnée par P. Ilaupt en 1881 et 1883. Or,
cette traduction a été depuis lors l'objet de révisions
nombreuses et savantes qui en modifient assez profondément

certaines parties. La question était donc à reprendre
et on ne s'en tit pas faute. Avec une légèreté incroyable,
des gens habituellement sérieux prirent prétexte de ces

changements dans le texte pour déclarer les conclusions
de Suess abrogées, sans se donner la peine d'examiner si

les passages différents dans la forme, ne revenaient peut-
être pas au même pour le sens. Cette étude, nous l'avons
faite (La théorie sismique du déluge et les traductions
nouvelles du texte cunéiforme, Bévue titomiste, 1893-94) et nous
arrivons au résultat diamétralement opposé. Pour nous, la
théorie sismique de Suess subsiste en entier, confirmée plutôt

par l'étude du texte amendé.

Ce premier résultat nous a donné l'idée de soumettre
la théorie sismique à une vérification complète. Son
originalité au point de vue géologique eût suffi à légitimer ce

travail, si un motif d'ordre supérieur ne nous en eût fait
un devoir. Nous avions acquis la persuasion que cette
théorie est vraiment le nœud de la question du déluge à

l'heure actuelle, que son ignorance ou son oubli est la
seule cause des hésitations déplorables où l'exégèse
diluvienne se débat encore. Ce point, de la plus haute importance,

nous l'avons établi dans notre dernier livre'. Quelques

remarques suffiront à le faire toucher du doigt.
Tout d'abord, disait-on, y a-t-il des preuves scientifiques

du déluge Pendant un certain temps, nous l'avons dit,

1 /.<• caractère naturel du delio/e. Fribourg, Veith, 1891.



— 1(1 —

on regardait comme telles les coquillages fossiles, les

sables marins de plusieurs formations, les cavernes à

ossements, les blocs erratiques, les vallées d'érosion, le lœss,

etc. C'étaient autant de traces laissées par le cataclysme
et témoignant de sa réalité. Lorsqu'on eut découvert qu'on
s'était trompé, que plusieurs de ces phénomènes, non seu-

ment n'avaient aucun lien avec la cause qu'on leur
assignait, mais môme répugnaient à cette origine, soit qu'ils
ne fussent point produits par l'action de l'eau, comme les

blocs erratiques par exemple, soit que, d'origine neptu-
nienne en effet, un déluge d'une année, comme celui de la

Genèse, ou plus court encore, comme le veut le texte
chaldéen, eût été impuissant à les produire, la conclusion

logique à laquelle on arriva fut qu'il n'y a pas a"e preuves
géologiques du déluge. Les autres sciences donnèrent un
résultat tout aussi négatif, et on fut dès lors convaincu

qu'il n'y a, en faveur du cataclysme historique, aucune
espèce de preuves scientifiques.

A défaut de preuve, y avait-il du moins une possibilité,
une probabilité 'c1 Pouvait-on admettre (pie le déluge rentrât
dans les inondations multiples qui signalèrent les temps
quaternaires et le regarder, peut-être, comme le dernier
de ces phénomènes? Non, pas même, puisqu'on avait acquis
la preuve que ce cataclysme est sans relation avec les

dépôts formés par les inondations quaternaires. De plus,
il n'est point prouvé que cette dernière époque ait été

caractérisée, comme on l'a cru longtemps, par des inondations

anormales fréquentes. Le grand développement que
prirent alors les phénomènes d'érosion fluviale et de dépôt
peut fort bien s'expliquer par l'action de courants, beaucoup

plus grands que les nôtres sans doute, mais ne sortant
pas plus souvent que ceux-ci de leur état de régime. La
continuité, que nous savons être la règle d'ensemble, sinon

tout à l'ait générale, du phénomène orogénique, nous défend



— 17 —

pareillement de croire que les périodes de débâcles

orogéniques) et partant de creusement fluvial, fussent alors plus
fréquentes qu'aujourd'hui. La géologie, concluait-on, est
donc « impuissante vis-à-vis du déluge ; » c'était l'expression

consacrée. Elle manque de preuves, aussi bien pour
l'affirmer que pour le nier. Ce résultat, décevant plutôt
que nettement défavorable, produisit une accalmie, une
période de quiétisme, qui ne fut pas de longue durée.

Bientôt, il se trouva des gens pour faire remarquer
qu'un cataclysme tel que le déluge historique, aurait dû,
de toute nécessité, laisser des traces. Une inondation de

cette importance devait, en premier lieu, raviner le sol et
déposer ailleurs les produits de ce ravinement. En second

lieu, elle avait dû anéantir les animaux terrestres et
occasionner de la sorte une interruption de la vie, une lacune
dans le développement de la faune, au moins dans la contrée
éprouvée. Or, on ne constate nulle part rien de pareil. Pas

ti'ace, dans les formations quaternaires, de ces gigantesques
Phénomènes d'érosion et de dépôt consécutif. Pareillement,
la faune actuelle reproduit, à quelques espèces près, la
faune quaternaire et celle-ci passe insensiblement à la
•aune tertiaire. Partout, la transition est ménagée, et rien
11 annonce qu'à une date quelconque, depuis le tertiaire,
" y ait eu une interruption brusque dans la vie organique
'Pnne région quelconque.1

"¦lis, ajoutait-on, la question est extrêmement grave
car si on réfléchit que les traces en question sont
nécessaires, (pie le cataclysme ne pouvait pas ne pas les laisser,

n scra forcé d'avouer que leur absence équivaut à la
Preuve de la non-réalité du déluge. En effet, la géologie

•
_

Ahstraetion faite, bien entendu, de certains phénomènes fout
" x, qu'on est on droit de supposer, comme par exemple l'ex

notion brusque du mammouth dans le Nord. etc.



— 18 —

n'avait découvert aucune trace d'une inondation de ce

genre ; bien plus, elle possédait, disait-on, des indices

incompatibles avec le fait supposé. Donc, l'hypothèse d'un
déluge n'était pas admissible scientifiquement. Les faits
constatés par la géologie prouvant, qu'il n'y avait pas eu

de déluge produit selon les lois de la nature, dans les
conditions assignées par les textes, il ne restait que le dilemme :

miracle ou négation, dilemme peu consolant attendu que
les textes ne font aucune mention d'un procédé miraculeux.1

Restait un autre point, sur lequel les lumières attendues
de la géologie s'évanouissaient par le fait : la question de

l'étendue du cataclysme. On renonçait à l'invoquer et on

déclarait, les uns avec joie, les autres avec dépit, que la

géologie laisse les exégètes parfaitement libres de leur
choix entre un déluge absolument universel et un déluge

partiel à un degré quelconque. Elle ne peut rien dire,
pensait-on, ni de l'un ni de l'autre, parce que le déluge

biblique ne s'est pas produit selon les lois de la nature et
n'a pas laissé de traces que la science puisse retrouver.
Dans cette question, la géologie est incompétente, et la

sagesse commande de ne pas lui demander un témoignage
qn'elle ne peut rendre On oubliait qu'à défaut d'un
procédé miraculeux, dont ils ne disent mot, les textes
mentionnent expressément les agents naturels qui entrèrent
en cause.2 Cette remarque décisive est de celles qu'on ne
fait pas dans les moments d'effervescence.

Bref, le déluge était bien compromis. Pour les uns, il
passait, malgré la protestation formelle des textes, dans

la catégorie des miracles ; pour les autres, il était relégué
avec les mythes cosmogoniques et les légendes titanoma-

1 Voyez l'ouvrage cité.
2 Voyez toujours l'ouvrage cité.



— 19 —

chiques. Tout cela, pourquoi Par suite d'une interprétation

scientifique fausse. On s'était obstiné à voir dans ce

cataclysme une. inondation stratigraphique dans l'essence

de laquelle il est, en effet, de durer longtemps, de détruire
et de reformer des terrains, c'est-à-dire de laisser des

traces. C'était là la grande erreur et cette erreur avait
son fondement dans une mauvaise interprétation des récits
traditionnels. Suess a fait voir depuis qu'on ne peut rendre

compte de toutes les particularités du récit biblique-chal-
déen que par un phénomène sismique, de l'essence duquel
il est d'être très passager et, à part des cas exceptionnels,
de ne laisser aucune trace. Les fameuses « conditions
assignées par la Bible au déluge », qu'on avait tant torturées

pour en tirer les systèmes les plus divers, furent enfin

comprises et on vit qu'elles conduisent nécessairement à

l'interprétation sismique, de sorte qu'il ne peut même plus
être question d'indices pour ou contre le cataclysme bien

compris. Et ainsi s'évanouit la célèbre difficulté résultant
du manque de traces, qui avait été si longtemps une pierre
d'achoppement insurmontable.

Il ne peut plus être question d'un « verdict négatif » de

la géologie. Seule, une interprétation erronnée des textes
avait pu conduire à cette conclusion. Au contraire,
l'interprétation judicieuse des données traditionnelles fournit la
base de la théorie sismique, d'accord avec ce qu'il y a de

mieux dans la géologie moderne. Cette science n'est donc

pas le moins du monde opposée au déluge bien compris.
Quant aux phénomènes d'érosion dans les hautes vallées,

c'est la même chose. Une inondation sismique et maritime,
comme la dépeignent nos textes, dans la nouvelle
interprétation, ne devait rien enlever du tout et, de plus, elle

se fût produite sur les plaines basses du littoral et non
dans les vallées des régions montagneuses.

Relativement à l'extension du cataclysme, il reste vrai



20

qu'il y a des indices incompatibles avec une inondation
universelle. La géologie continue à en nier la possibilité.
Pour une inondation locale, c'est différent. La géologie nie,
en effet, le déluge local considéré comme un phénomène
stratigraphique, c'est-à-dire détruisant et reformant des

terrains, mais, par contre, elle lui fournit l'appui très
effectif de l'explication sismique basée sur ce que cette
science a de mieux en fait de principes, de plus moderne

en fait de conquêtes et, en outre, sur la lettre même des

textes bien compris. La géologie n'est donc pas indifférente
à la question d' « d'universalité. »

En fin de compte, n'avions-nous pas raison de dire que
la théorie sismique, répondant seule à toutes les exigences
de la géologie, de l'exégèse et de la critique, est vraiment
le nœud de la question du déluge ; et notre travail n'est-il
pas amplement légitimé Mais s'il en est ainsi, comment
se fait-il que cette théorie soit si peu connue, même des

exégètes de profession Nous l'avons dit et fait voir en

détail dans notre dernier livre, c'a été affaire de parti-pris.
Sues est mal vu dans certains milieux et son travail a été

accueilli in odium auctoris. Mais, au lieu de le critiquer
sérieusement, ce qui n'était pas très facile, il faut en

convenir, on se borna à un semblant de critique, nécessaire

pour sauver les apparences, et on s'efforça de le faire
tomber dans l'oubli. Cette tactique réussit, fréquemment.
Dans le cas particulier, l'exégèse se privait ainsi volontairement

d'une des plus grandes lumières qui lui aient jamais
été apportées. Le sacrifice nous a semblé trop dur et nous

avons entrepris ce travail, dans lequel nous nous sommes

proposé un double but: Exposer, d'abord, dans son ensemble

la théorie sismique du déluge, en complétant sur quelques

points indispensables le travail de son fondateur.
Tuis, en second lieu, vérifier ce système, au double point
de vue géologique et exégétique.



— 21 —

Voici, en quelques mots, le résultat auquel nous arrivons

: La théorie sismique, présentée par Suess, en 1883,
et basée par lui presque exclusivement sur le texte
cunéiforme, résiste victorieusement à la critique géologique
faite à la lumière des plus récents progrès de la sismologie.
Elle gagne plutôt qu'elle ne perd en vraisemblance aux
corrections apportées, depuis son apparition, à la traduction

du texte qui lui servit de base. Loin de lui nuire, la

confrontation avec les autres traditions diluviennes, en

particulier avec la Genèse, donne un résultat aussi
favorable qu'inattendu : la théorie de Suess s'adapte à

merveille aux données de ces différents textes. Cette dernière
épreuve était capitale, et nous devons avouer qu'en
l'entreprenant, nous doutions fort du succès. Même la question
de l'extension du déluge et les différentes traditions sur la

position de YArarat, étudiées d'après les résultats de la

critique la plus moderne, ne sauraient créer à la théorie
sismique d'embarras sérieux. Enfin, il nous a été facile
d'écarter les critiques faites; la plupart s'écroulant d'elles-
mêmes dès qu'on les dépouille de leur seule force, le parti-
pris.

En somme, la théorie sismique du déluge sort
victorieuse de l'épreuve multiple à laquelle nous l'avons sonmise,
et nous ne doutons pas que les interprètes qui voudront
bien nous suivre dans notre enquête n'en rapportent cette

conviction, qui est la nôtre, c'est que la théorie sismique
de Suess est l'un des instruments les plus puissants dont
l'exégèse ait jamais été dotée.

En présentant ce travail au public savant, nous avons le

sentiment très net de n'avoir fait qu'une ébauche. Espérons
qu'elle servira du moins à susciter des continuateurs.

Une remarque critique pour finir : Arrivé au point que
nous savons et incarné dans l'interprétation sismique,
l'argument géologique donne donc un résultat favorable à



— 22 —

la réalité historique du déluge en ce sens qu'il met hors de

doute la possibilité physique de l'événement ainsi compris.
La géologie peut-elle aller plus loin et établir par elle-»

même la réalité, l'authenticité du fait? Non, puisque les

traces sur lesquelles elle devrait se baser fond défaut. Et
voilà pourquoi, au commencement d'une autre étude, nous
disions que le déluge ne nous est connu que par tradition.1

Or, cela étant, la possibilté établie par la géologie se

transformera ou non en certitude suivant que la critique
aura établi le caractère véiidique et historique ou au
contraire seulement mythique des récits sur lesquels est basée

l'explication géologique. C'est-à-dire qu'à proprement
parler, l'argument géologique n'existe pas, ce qui ne veut

pas dire que le fait en lui-même ne rentre pas dans la
compétence de la géologie, puisque nous avons prouvé
qu'on doit le considérer comme naturel (Caractère naturel
du Déluge, 1594). En outre, les autres sciences naturelles,
zoologie, botanique, anthropologie, de même que l'ethnologie

et la linguistique, sont dans le même cas que la

géologie : elles ne trouvent pas de traces du déluge,
quoiqu'on ait voulu en prétendre. Dès lors, la question de la

réalité du déluge, point de départ de toute recherche
ultérieure dans ce domaine, se réduit à un problème de critique
historique, celui précisément auquel nous avons consacré

notre première étude.
En terminant, nous nous faisons un plaisir autant qu'un

devoir de remercier, pour l'appui qu'elle a donné à nos

travaux, la Société fribourgeoise des Sciences naturelles, et

spécialement son président, notre maître et ami, Monsieur
le professeur Musy.

Fribourg, en mai 1894.
R. de GIRARD.

1 Le déluge decant la critique historique, Fribourg, 1893.



CHAPITRE PREMIER

EXPOSÉ DE LA THÉORIE SISMIQUE

De grandes inondations peuvent avoir quatre causes :

1° Les pluies, mais elles sont nécessairement limitées,
quant à leur abondance et toujours plus ou moins étroitement

localisées. En outre, la lenteur relative avec laquelle
s'accroît la quantité d'eau pluviale tombée sur Je sol permet

la disparition rapide de ces eaux. Une partie d'entre
elles s'évapore, l'autre disparaît dans le sol par infiltration
progressive, tandis que le reste ruisselle sur les pentes, se

rassemble dans les moindres replis du terrain en tout
petits filets qui, se réunissant dans les dépressions plus
marquées, forment des ruisseaux, puis des torrents, des rivières
et des fleuves.

Le caractère relativement inoffensif des pluies provient
donc de ce que le peu d'abondance des précipitations en

permet la disparition progressive par l'infiltration, malgré
la lenteur de ce mode d'absorption, et par l'écoulement,
malgré le débit toujours limité des déversoirs naturels.

Malgré cela, les inondations pluviales ou lacustres,
produites par les pluies, peuvent, dans certains cas particuliers,

devenir désastreuses au point d'engendrer, dans la
suite, une tradition ou un mythe d'aspect diluvien. Nous

en connaissons des exemples.
2° La rupture des barrages rocheux, ébouleux, alluviaux

ou glaciaires, formés en travers d'une rivière ou contenant
un lac. Si faciles à entamer que puissent être les roches
d'un massif, il arrive souvent qu'au milieu de strates de

faible consistance, il s'en trouve qui résistent efficacement



— 24 —

à l'action des eaux courantes; de là des barrages, tantôt
permanents, tantôt momentanés, en arrière desquels se

concentre le travail mécanique de l'érosion, et que la
rivière franchit par des déversoirs, en attendant qu'elle
puisse les entamer. Tel est encore aujourd'hui le cas du
Colorado ; sa pente est brisée non par des cascades, mais

par une succession de rapides, dont chacun marque la
traversée d'un affleurement de roches plus résistantes. On

peut dire que, dans ce cours d'eau, il y a constamment
alternative entre la condition de torrent et celle de rivière.

Les circonstances sont nécessairement différentes lorsque

le cours d'eau, immédiatement au sortir d'un lac,
chemine sur une plaine qu'il ne peut entamer, et surtout
lorsqu'on ce point il vient à recevoir un affluent torrentiel.
En effet, les alluvions de ce dernier, en s'accumulant au

confluent sous la forme d'un cône de déjection, font de plus
en plus obstacle au déversement du lac, dont le niveau est

contraint de s'élever en reculant vers l'amont, et, de cette
manière, des vallées primitivement très saines peuvent
devenir de plus en plus marécageuses et infectes. Tel est
précisément le cas qui s'est présenté en Suisse, pour les lacs

de Walen, de Thoune et de Brienz.1

Quand un barrage vient à se rompre sous l'effort de

l'érosion, il peut en résulter une inondation des contrées
d'aval et, si le souvenir de cette catastrophe prend en
vieillissant une allure fabuleuse, il y a là de quoi former avec
le temps un véritable mythe diluvien. Nous en verrons des

exemples.
Une autre cause, bien qu'indirecte, d'inondations réside

dans les éboulements qui, lorsqu'ils se produisent dans une
vallée parcourue par une rivière importante, peuvent en
arrêter momentanément le cours, en l'obligeant à former

1 De Lapparent, Traité de géologie, p. 210.



— 25 —

un lac en arrière. Lorsque la pression des eaux de ce lac

devient assez grande pour pouvoir triompher de la faible
cohésion des matériaux du barrage, ce dernier est

emporté, et il en résulte une débâcle dont les effets mécaniques

peuvent être considérables. Des événements de ce

genre ont certainement dû survenir à plus d'une reprise
pendant la période de formation des vallées. En 1841, le

cours de l'Indus fut arrêté par un éboulement survenu sur
les flancs du Nanga Parbat. La débâcle d'eau, de cailloux
et de boue, évaluée à 600 millions de mètres cubes, fit
naître une vague de 10 mètres, qui rasa plusieurs villages
et refoula le courant de la rivière de Caboul jusqu'à plus
de 32 kilomètres de son embouchure.1

La débâcle qui se produit dans ces cas là dépasse en

intensité l'effet des eaux les plus violentes. Une véritable
lave- froide, fleuve de boue capable de flotter de gros
blocs, se met en mouvement avec une force irrésistible,
détruisant tout sur le terrain qu'elle envahit. En Suisse,
le lit d'un torrent ayant été momentanément barré, MM.
Alphonse Favre et Studer ont vu la bouc, d'un noir d'encre,

couler comme une matière plastique, emportant
pendant plus de 300 pas des milliers de blocs qui semblaient
suspendus à sa surface.

Nous venons de voir les barrages rocheux, alluviaux et
ébouleux; il nous reste à parler des barrages glaciaires.

Une conséquence importante des oscillations que subit
l'extrémité inférieure d'un glacier, c'est le barrage
momentané des vallées latérales et la formation de lacs
glaciaires qui, de temps à autre, rompent leurs digues en

produisant des débâcles désastreuses. Le glacier de Ver-

1 Ibidem, p. 206.
5 C'est le nom qu'on lui donne, d'après M. Cézanne, dans les

Basses-Alpes,-De Lapp., op. cit. p. 164.



— 26 —

nagt, dans l'Œtzthal, dont les oscillations sont connues et
enregistrées depuis le XVIe siècle, a barré, cinq fois en

trois cents ans, la vallée dans laquelle il débouche,
changeant en lac la partie d'amont. Une fois ce lac, formé en

quatorze jours, se vida en une heure, jetant dans l'Inn
plus de 2 millions de mètres cubes d'eau.1 Le glacier
inférieur du Giétroz, dans le massif du Mont-Rose, a bien des

fois barré le passage au torrent de la Dranse, affluent du

Rhône ; mais d'ordinaire la digue de glace fondait au
commencement du printemps. En 1818, époque de l'apogée des

glaciers alpins, la Dranse, refoulée, dut former un lac
d'environ 5 millions de mètres cubes, profond en certains

points de 80 mètres. Au mois de juin, la digue ayant cédé,

le lac se vida en moins d'une heure, rasant les maisons et
les bois, déchaussant les rochers et débouchant dans la
vallée sous la forme d'une avalanche haute de 100 mètres.

Martigny a gardé le souvenir de cette catastrophe qui
détruisit une partie de la ville. De même, par le seul fait de

la Viège, le bassin du haut Rhône a subi onze débâcles en

deux cent quarante ans. Enfin, la destruction récente de

St-Gervais est due à des causes presque analogues.
De telles ruptures modifient profondément l'état des

moraines à travers lesquelles les eaux se frayent un

passage. Dans ces amas, primitivement dépourvus de toute
stratification, formés de blocs anguleux et de boues fines,
les eaux torrentielles disposent les matériaux en couches

inclinées, en arrondissent les angles et donnent naissance
à de véritables graviers, tandis qu'elles emportent au
loin la vase et les limons. Aussi les anciennes moraines des

glaciers sont-elles exposées à prendre une structure de

plus en plus voisine de celle des cônes de déjection torrentiels,

toutes les fois que leur situation au débouché d'une

1 Reclus, La Terre, i. 259. in Lapp., lue. cit. p. 293.



27

vallée secondaire peut les constituer à l'état de barrages
momentanés, et c'est là une des causes de la formation du

fluvio-glaciaire.
Les barrages glaciaires sont de deux sortes : tantôt c'est

un glacier qui, aboutissant d'ordinaire sur le flanc d'une
vallée principale, s'avance un jour jusqu'à barrer le thalweg

de cette vallée; tantôt c'est la progression d'un grand
glacier qui obstrue le débouché des vallées latérales et les

change momentanément en lacs.

L'histoire des débâcles glaciaires, que la tradition ne

manque jamais d'enregistrer, à cause des désastres qu'elles
occasionnent, fournit les documents les plus précis parmi
ceux qui permettent de définir les anciennes oscillations
des climats ; car toute production d'un barrage de glaces

implique avec certitude une augmentation dans la quantité
des précipitations atmosphériques. C'est par l'étude de ces

documents que M. E. Richter a été conduit à reconnaître,
dans l'histoire des lacs glaciaires alpins, une période de

trente-cinq ans, précisément identique avec celle qui, selon
M. Brückner, préside aux oscillations du climat de l'Europe.

Une troisième catégorie de barrages, qu'on peut encore
appeler glaciaires, ce sont les digues morainiques. Il y a,
dans la zone tempérée froide, beaucoup de lacs qui se

rattachent en ce sens au phénomène glaciaire : ce sont ceux

qui résultent du barrage d'une vallée par une ancienne
moraine. M. de Lapparent1 en donne comme exemples la
plupart des lacs des Vosges, entre autres celui de Gérard-

mer, dont les eaux, arrêtées par une digue morainique
dans la direction où devait se faire leur écoulement naturel,

ont été obligées de refluer en arrière, jusqu'à ce

qu'elles aient pu trouver une issue eu se déversant de côté
dans la vallée de la Vologne. Le lac Blanc, le lac de Re-

1 Op. cit., p. 315.



— 28 —

tournemer et d'autres de cette région sont pareillement
retenus par des barrages ayant la même origine.

Quelle que soit d'ailleurs la nature d'un barrage retenant

des eaux, sa rupture, amenant leur écoulement subit,
peut occasionner, dans les régions situées en aval, une
inondation quelquefois désastreuse, dont le souvenir,
conservé d'âge en âge. ira grossissant les faits, au fur et à

mesure qu'il s'en éloigne. Bientôt, ce souvenir sera devenu
suffisamment fabuleux pour ne plus guère se distinguer
des traditions cosmogoniques en cours dans le pays et pouvoir

se fondre avec elles. Les générations à venir ne
sauront même plus que la légende qui les a bercées contient
deux éléments distincts, l'un historique, l'autre mythique,
et iront répétant à leurs descendants cette tradition mixte,
comme un récit entièrement historique.

3° Les ouragans et les cyclones, qui entraînent hors de

leurs limites habituelles des masses d'eau souvent considérables,

sont plus actifs comme agents d'inondation et leur
sphère d'action est moins limitée que celle des pluies. Rien

n'est plus terrible ni plus subit qu'une inondation cyclo-
nienne. On en a observé plusieurs dans les temps historiques

; elles se produisent toujours dans le voisinage immédiat

de la mer qui fournit leur substance, dans les îles ou

sur le cours inférieur des grands fleuves.

Le cyclone forme dans la mer, au large, une lame énorme,

une véritable barre liquide, de plusieurs centaines de

milles de longueur. Cette barre s'avance, menaçante, vers
la terre ferme ; elle pénètre dans les golfes dont le contour
plus étroit la force de diminuer sa largeur; mais alors sa

hauteur augmente d'autant, la montagne d'eau devient de

plus en plus haute, elle s'avance comme un mur jusqu'à
ce que son pied, atteignant le rivage, soit subitement
arrêté et que la muraille liquide se renverse en avant,
inondant et dévastant au loin les contrées basses du littoral.



29

De terribles exemples sont là pour nous montrer l'étendue

des désastres causés par les inondations cycloniennes
dans les îles de l'Amérique centrale et aux bouches des

fleuves indiens.
Les dégâts matériels sont énormes et nous pourrions

citer des cas presque contemporains où le nombre des

victimes faites en une seule nuit s'est élevé à 100 ou 200,000
âmes.

La plupart du temps, le cyclone est accompagné de

pluies : des masses énormes d'eau tombent du ciel dans le

voisinage de la vague marine et surtout au-devant d'elle;
enfin il n'est pas rare que l'état électrique de l'air soit
troublé et que des orages violents viennent ajouter leur
tonnerre et leurs lueurs sinistres à l'ensemble effroyable
du cataclysme.

Les cyclones se produisent parfois seuls, mais très
souvent ils accompagnent des phénomènes d'origine profonde :

les tremblements de terre. Les exemples en sont nombreux;
rappelons la terrible nuit du 11 au 12 octobre 1737 qui
désola Calcutta et le « grand ouragan » du 10 octobre
1780 sur les Antilles. A Saint-Pierre de la Martinique, la

mer monta de 25 pieds; 9,000 personnes périrent noyées
dans cette île et 6.000 à Sainte-Lucie. Les dégâts furent
énormes et sir G. Rodney affirma qu'un tremblement de

terre seul avait pu causer tant de ruines, renverser tant
de constructions très fortes, et que la violence de l'ouragan
avait seule empêché les insulaires de ressentir l'ébranlement

sismique.
Parfois, en outre, les cyclones, qu'ils portent de l'eau

ou des sables, produisent une obscurité subite. Nous en

avons des exemples contemporains :

Le 2 septembre 1860, la corvette prusienne Arlcona fut
prise par un typhon sur les côtes orientales du Japon. A

huit heures du matin, dit le journal de bord, l'obscurité



-- 30 —

produite par les vagues immenses, la pluie abondante et

les embruns que l'ouragan fouettait avec violence, était si

profonde que, de l'arrière, il était impossible d'apercevoir
l'avant du navire.

Le 20 mai 1857, le vent portant au N.-E. amena sur
Bagdad un cyclone qui avait passé sur le désert de Syrie
où il s'était chargé de sables rouge brique.

La masse sableuse, répartie entre plusieurs colonnes

tourbillonnantes comme des trombes dont le pied rasait le

sol et dont la tête se perdait dans les nues (véritables
« colonnes du ciel » ou « porteurs du trône »), s'avançait
rapidement à l'horizon.

Les faîtes réunis des trombes sableuses formaient un
rideau qui masquait le soleil et en diminuait tellement
l'éclat qu'en plein jour, la lune se mit à briller comme au

milieu de la nuit
A cinq heures du soir, raconte le Dr Duthieul, la trombe

atteignit la ville, l'entoura puis y pénétra de tous côtés,

remplissant les rues et les cours, les corridors et les chambres

d'une poussière fine, impalpable, tourbillonnante, qui
piquait comme des aiguilles. En moins de quinze secondes,
la ville des kalifes passa du jour aux ténèbres les plus
profondes. C'était effrayant; à l'obscurité complète s'ajoutaient

le mugissement du vent et le crépitement particulier
produit par le sable frappant les murailles. Les habitants
crurent à la fin du monde, les Européens eux-mêmes étaient
bouleversés. L'obscurité dura cinq minutes, puis la trombe
alla plus loin porter l'épouvante dans la direction du

Chorasan.
Schläfli croit que ce fut une véritable « trombe de

sable » ; Duthieul, au contraire, pense que, au moins dans

le voisinage de Bagdad, la trombe s'était abattue et
transformée en une nappe de sable flottant horizontalement à

peu de distance au-dessus du sol.1
1 Suess, Sintfluth, p. 18.



— 31 —

Nous savons d'ailleurs que les séismes s'accompagnent
fréquemment de brouillards subits et de trombes de sables

comparables aux « coups de poussières » des mines.

C'est ce qui arriva le 1er mai 1769 : Bagdad fut désolée

par un violent tremblement de terre et le séisme fut
accompagné d'un ouragan terrible amenant avec lui une

pluie « diluvienne » et une forte grêle.1

4° Les tremblements de terre : a) ils déplacent les eaux
continentales, font déborder les lacs et les rivières ;

b) Ils produisent des vagues marines dites tremblements
de mer ou ondes de translation. Ces vagues se forment
auprès de la côte ébranlée par le séisme, puis se propagent
à travers toute la mer voisine jusqu'à la côte opposée où

elles causent un ras de marée et une inondation des parties
basses du littoral. Ce genre d'inondations se fait sentir
surtout dans les îles, sur les côtes basses, dans le fond des

golfes où l'onde marine resserrée acquiert plus de vigueur,
enfin sur les terrains bas et alluvionnels qui constituent
le cours inférieur des grands fleuves et le voisinage de

leurs embouchures. Les effets destructeurs de ces terribles
ras de marée ne sont que trop connus. D'ordinaire, dit
M. de Lapparent,- la mer commence par se retirer en

laissant apparaître les bas'-fonds, tandis qu'elle met à sec

les ports et les baies. Ce recul dure de cinq à trente-cinq
minutes; quelquefois même il se maintient pendant vingt-
quatre heures.

L'épisode biblique du passage de la « Mer Rouge » à

pied sec par les Hébreux, et de l'ensevelissement de l'armée
du Pharaon, sous les eaux subitement ramenées en avant,
pourrait s'expliquer aussi naturellement par un tremblement

de mer. Des effets absolument identiques à ceux du

1 Suess, Sinijhtth, p. 23.
1 Traité de géologie, 'í' édit.. p. 529.



— 32 —

récit biblique se sont produits lors du tremblement du

Callao et en mainte autre circonstance analogue.
Un phénomène du même genre se produisit l'an 479

avant J.-C, pendant qu'Artabaze assiégeait Potidée. Cette

ville, bâtie au point le plus étroit de l'isthme qui réunit la

Chalcidique à la plus occidentale de ces trois presqu'îles,
celle de Pallêne, fermait complètement l'entrée de la
presqu'île. Or Hérodote raconte qu'un jour, les assiégeants
furent témoins d'un recul extraordinaire de la mer qui
rendit praticable à pied sec le golfe Toronàique. Ils
voulurent le traverser pour tourner les défenses de Potidée,
mais voilà que tout à coup la mer revint en une lame

énorme et engloutit une bonne partie de l'armée.1
En 1690, au tremblement de terre de Pisco, on vit la

mer se retirer à 15 kilomètres pour ne revenir qu'au bout
dp trois heures Le retour a lieu sous la forme d'une onde

de 10, 20, parfois même 30 mètres de hauteur, se précipitant

sur le rivage, où elle renverse tout. C'est par une

vague de ce genre que le port de Callao fut entièrement
détruit au dix-huitième siècle (28 octobre 1746) ; des

navires furent jetés par-dessus les murs et lancés dans

l'intérieur des terres, jusqu'à plus de 4 kilomètres du

rivage et à 16 mètres au-dessus du niveau moyen de la

mer. 4,800 personnes y perdirent la vie. La vague de

translation déterminée par l'explosion de Krakatoa. en

1883, avait de 15 à 30 mètres de hauteur. Cette vague a

ravagé toute la côte de Java, en anéantissant trois villes

populeuses et faisant périr près de 40,000 habitants.
Lors du tremblement de Lisbonne, le 1er movembre

1755, l'onde de translation atteignit les Antilles (Suess).
Celui dTquique, au Pérou (9 mai 1S77), mit en mouvement
le Pacifique, du Japon aux îles Chathan (E. Geinitz). Des

1 Hérodote, Urania, 129.



— 33 —

phénomènes de ce genre se sont reproduits plus d'une
fois, notamment sur les côtes de l'Amérique du Sud et
aux îles Fidji.

Un tremblement de terre extrêmement violent ayant
sévi en avril 1868 à Arica, sur la côte du Pérou, il en
résulta une vague de translation qui, parcourant toute la
largeur de l'océan Pacifique, atteignit en deux jours la côte
d'Australie et se fit même sentir jusqu'au Japon. En notant
les heures d'arrivée de l'onde en différents points du
Pacifique, M. de Hochstetter a calculé qu'elle s'était déplacée
avec une vitesse comprise entre un minimum de 146™,50

par seconde et un maximum de 216 mètres, le maximum
correspondant à la partie de l'Océan la plus profonde;
car, d'après une formule donnée par Lagrange, la vitesse
d'une onde d'ébranlement transmise par l'eau est
proportionnelle à la racine carrée de la profondeur de la nappe
ébranlée. Celui d'Arica, du 13 août 1868, se fit sentir
jusqu'aux Sandwich, aux îles Samoa, en Australie, à la
Nouvelle-Zélande et aux îles Chatam. L'onde marine pénétrant
sous la banquise antarctique, en brisa le bord et jeta une
multitude de glaçons flottants sur la route de la Néréide,
frégate française cinglant vers le cap Horn, par 51° de

latitude. — La vague de translation déterminée, en 1854,

par le tremblement de terre de Simoda, au Japon, était

parvenue en 12 heures sur les côtes de Californie, ayant
cheminé avec une vitesse moyenne de 185 mètres à la
seconde. L'onde marine de Krakatoa s'est propagée
jusqu'à la Pointe-de-Galle, sur 3110 kilomètres, avec une
vitesse moyenne de 277m,77 et jusqu'à Port-Louis, sur
5,500 kilomètres, avec une vitesse de 273m,50.

Ces chiffres, remarque M. de Lapparent, sont plus faibles

que ceux qui se rapportent à la propagation par le sol ; et
cela concorde bien avec ce que l'on sait du son, dont la
transmission se fait mieux par la terre que par l'air.



— 34 —

Il est à remarquer en outre que la vitesse de propagation
pour l'onde sismique marine est exactement la même que

pour la marée. Ainsi le flot lunaire met 16 heures pour
arriver d'Arica aux îles Samoa; or la vague de translation
de 1868 a employé 16 heures 2 minutes pour le même

trajet. De même, elle a parcouru en 12 heures 37 minutes
la distance qui sépare Arica des îles Sandwich, distance

que la marée met 13 heures à franchir.
c) Les tremblements de terre font aussi jaillir les eaux

souterraines, sources et nappes dormantes, qui imbibent
les terrains meubles dans le substratum rocheux desquels
l'onde sismique vient à passer.

Le jaillissement des eaux souterraines est un phénomène

tout à fait caractéristique des tremblemeuts de terre en

terrain alluvionnel. En voici quelques exemples :

Lorsque, le 9 novembre 1880, les alluvions de la Save

près d'Agram furent parcourues par un frisson sismique,
les eaux du cours souterrain jaillirent et inondèrent les

rivages sur une assez grande largeur. Le même phénomène
se produisit, le 10 octobre 1879, lors du tremblement qui
agita les auges du Danube à Moldova; et, sur une plus
grande échelle encore, lors du tremblement de Valachie,
le 11 (23) janvier 1838, sur le bas Danube. Le terrain
alluvial récent qui s'étend de la Dimbovitza jusqu'au delà
de la Sereth se fendilla en tous sens et des jets d'eau d'une
hauteur considérable s'élancèrent des fentes du sol.1

Mêmes phénomènes, le 6 janvier 1812, dans les alluvions
ébranlées du Mississipi, près de la ville de New Madrid, à

peu de distance en aval du confluent de l'Ohio. Le récit
d'un témoin oculaire, Bringier, rapporte expressément la
fissuration du sol, le jaillissement des nappes souterraines,

1 G. Schueler. Rapport sur le tremblement de terre de Valachie
du 11 (23) janvier 1838: Bucharest, 1838 ; in Sues, p. 19.



— 35 —

accompagné de projections solides et de détonations, et le
fléchissement qui en fut la conséquence pour la surface

sur une grande étendue.
Le petit lac Eulalie, situé à peu de distance de New

Madrid, disparut lors de ce séisme : La commotion fissura
le fond imperméable du lac dont les eaux s'écoulèrent dans

la nappe souterraine située à un niveau inférieur.
Le 12 janvier 1862, tout le pays situé au sud du lac

Baikal ressentit une violente secousse sismique qui parut
avoir son maximum d'intensité dans le delta de la Selenga,
rivière qui, née dans les monts Changaï, dans la Mongolie
chinoise, se jette dans le Baikal par plusieurs bouches. Le

steppe situé à l'est de la Selenga s'enfonça sur une grande
longueur avec les colonies Bourriates qui s'y étaient
établies. Le sol se fissura, des jets d'eau se produisirent, des

puits furent vidés, et sur plusieurs points, comme entre le

village de Dubinin et le steppe de Sagansk, il se forma des

sources jaillissantes de 6 mètres de hauteur, dont plusieurs
avaient une certaine thermalité. A Kùdara, les couvercles
des puits furent projetés au loin. Enfin, les eaux du Baikal
envahirent le sol défoncé et l'ébranlement se fit sentir au
sud jusqu'à Kiachta et Urga, effrayant les Mongols qui
exigèrent de leurs lamas des cérémonies spéciales pour
calmer les esprits souterrains.1

Nous pourrions multiplier les exemples; qu'il nous suffise

de dire que les tremblements de terre survenus à mainte

reprise sur les cours inférieurs de l'Indus, du Gange et du

Brahmapoutre ont présenté fréquemment le phénomène

caractéristique du jaillissement des eaux souterraines par
les fentes ouvertes dans les alluvions meubles du fleuve.
Les séismes indous offrent la plus grande analogie avec

1 Lopatin, Semenof, Phitingof, etc., in Perrey. ATote sur les

tremblements de terre en 1862 et 1863.



36

l'inondation diluvienne telle qu'elle ressort du récit chal-
déen.1

Comme on le voit, le jaillissement des eaux souterraines
est un phénomène caractéristique des séismes en terrain
d'alluvions. Or, voici comment cela s'explique : Dans sa

partie inférieure, tout fleuve a deux cours, le cours visible,
superficiel, et le cours souterrain invisible. Ce dernier
n'est pas à proprement parler un courant, c'est une nappe
d'eau qui, partant du fleuve, s'étend de part et d'autre,
imbibant les alluvions meubles et se relevant de plus en

plus, à mesure qu'elle s'éloigne du thalweg, au-dessus du

niveau moyen du cours visible.
Cette nappe n'est pas immobile, elle obéit à la pente

générale de la vallée, elle suit de loin le cours visible, elle
coule lentement, retardée dans sa marche par la somme
énorme des frottements contre les innombrables parcelles
de sable et de gravier dont l'ensemble constitue le manteau
d'alluvion.

En-dessous de cette nappe et jusqu'à la roche vive, le

sol est humide, imbibé d'eau, mobile. Au-dessus d'elle, les

sables sont secs, les graviers serrés, le tout est cimenté

par une croûte dure et cassante d'argile et de limon durcis.
Qu'une onde sismique vienne à passer sous les alluvions

dans leur substratum de roche vive, la roche, milieu
élastique et continu, obéira à l'impulsion en ondoyant. Mais la
masse d'alluvion superposée ne peut pas ondoyer, elle
n'est pas une ; c'est un dépôt meuble, incohérent, inerte.
Elle va se comporter comme une éponge fixe comprimée de

bas en haut; sa croûte superficielle se fendillera et les eaux
du cours souterrain jailliront à la surface, tantôt en perlant
faiblement, tantôt en masses abondantes ou en jets verticaux

de plusieurs mètres de hauteur. Les eaux rejetées

1 Voir chap. II.



— 37 —

seront boueuses ou pures selon qu'elles sortiront à

l'endroit considéré, d'une masse limoneuse ou d'une couche

filtrante de gravier.
Et l'onde passera, et tout rentrera dans le repos. Les

eaux qui viennent d'inonder le pays s'écouleront vers le
fleuve ou rentreront dans les fentes restées béantes. Toute
la masse est fissurée, son pouvoir infiltrant est donc énorme,
d'autant plus que, dans leur rapide ascension de tout à

l'heure, les eaux de la nappe n'ont pas eu le temps de

saturer les couches surjacentes. Ces couches sont restées

sèches, avides d'eau. En peu de temps, toute trace d'inondation

aura disparu, les fentes se seront refermées par
l'éboulement de leuis bords et le limon de l'inondation
aura scellé les moindres fissures. Sur ce sol, admirablement

colmaté, une végétation touffue ne tardera pas à se

développer ; et si quelque habitant du pays vous raconte
la catastrophe et l'effroi qu'elle a causé, vous ne le croirez

pas, vous chercherez en vain les traces de l'événement et

vous douterez de sa réalité, jusqu'à ce que l'idée vous
vienne de penser aux phénomènes sismiques. —

Les inondations sismiques revêtent ordinairement ces

trois formes. Elles sont les plus terribles de toutes, parce
que la venue des eaux anormales est si abondante et si

rapide que l'écoulement eu devient impossible au moins

pendant un certain temps.
D'après ce qui précède, on voit qu'un des points les plus

importants à connaître pour analyser sûrement un phénomène

d'inondation, c'est le théâtre de cet événement. En
effet, les agents qui entreront en action et les phénomènes

produits seront essentiellement différents suivant que
l'inondation se produira dans une plaine basse, par exemple
sur le cours inférieur d'un grand fleuve, ou au contraire
sur un haut plateau ou en pays de montagues.

Pour l'inondation diluvienne, c'est au premier cas que



— 38 —

nous avons affaire. Ce que nous avons dit de la tradition
diluvienne sous ses diverses formes1 nous a prouvé, en

effet, que toutes les versions s'accordent à placer le théâtre
de l'événement en Mésopotamie, c'est-à-dire dans les

plaines basses et souvent marécageuses qui renferment le

cours inférieur du Tigre et de l'Euphrate, l'un de ces

couples de fleuves doubles dont l'Asie a le monopole. —
Nous venons de donner en quelque sorte un résumé de

ce qu'on pourrait appeler la théorie des inondations. Nous
connaissons leurs causes diverses ; voyons maintenant quelques

exemples de traditions pseudo-diluviennes nées du

souvenir de phénomènes de ce genre.
Dans le groupe des inondations par les pluies, nous

rencontrerons des débordements fluviaux qui en seront la
conséquence, mais ces phénomènes ne pourront, donner
lieu à un mythe diluvien que s'ils sont tout à fait anormaux
et imprévus. Les crues périodiques du Nil ou des fleuves

abyssiniens ne sauraient produire ce résultat et, de fait,
elles ne l'ont pas produit. Au contraire, la débâcle du Rio

Funza, sur le haut plateau de Santa-Fé de Bogota, incomprise

des naturels quant à ses causes physiques, donna
naissance au mythe que nous connaissons. Cet événement

rentre, du reste, plutôt dans le groupe des inondations

par rupture de barrages. Ces ruptures peuvent affecter
des barrages lacustres ou fluviaux. Au premier cas se

rnpportent les traditions pseudo-diluviennes du Thibet et
du Kashmir, celle des Galls et celle qui représente la
Hongrie comme ayant été couverte jadis par un lac d'eau
douce qui, plus tard, s'écoula à travers les Portes-de-Fer.2
Ici, comme dans la plupart des cas analogues, la géologie
retrouve les traces d'un phénomène qui a pu effectivement

1 Le Déluge decant la critique historique, Fribourg, 1893,
2 Andrée, Die Flutsagen, p. 147.



— 39 —

donner naissance au mythe, mais qui a été considérablement

exagéré dans la suite des temps.
Aux ruptures de barrages fluviaux se rapportent les

inondations fameuses du Hoangho, qui constituent le soi-
disant déluge chinois, la formation de la vallée de Tempe,
attribuée à Poseidon, ébranlant la terre pour débarrasser
la Thessalie des eaux qui la couvraient1 et une foule
d'autres.

Voici les détails que nous trouvons sur les inondations
du Fleuve Jaune, dans le travail de Deckert-: Le Hoangho
entre dans la plaine au-dessus de Kai-Fung, la capitale du

Honan. C'est un fleuve majestueux au cours très lent. Vers
la fin de l'été, le volume de ses eaux devient dix fois plus
grand et il charrie des masses énormes de sédiments,
empruntés en grande partie à la région du lœss. Ces sables

sont jaunes et ce sont eux qui donnent au fleuve sa couleur
et son nom.

Lorsque sa pente est devenue trop faible pour qu'il
puisse encore entraîner ses alluvions, le fleuve les dépose
et ces apports exhaussent son lit et les digues naturelles
ou artificielles qui le contiennent. La conséquence en est

que le fleuve coule, sur de grandes longueurs, à un niveau

supérieur aux plaines environnantes. Cet état de choses

est évidemment plein de périls et, effectivement, il n'est

pas rare, il est même ordinaire, qu'au moment des grandes

crues, le fleuve entame ses digues, les perce et se répande
sur les campagnes d'alentour. Les désastres qu'il cause

alors sont parfois incalculables ; il détruit des centaines et
des milliers de localités et c'est par millions qu'on compte
ses victimes.

1 Hérodote, vu, 129 et suiv.
2 C. Deckert, Der Hoangho und seine Stromlaiifiinderungen,

Globus, lui, 129, in Andrée, p. 37.



— 40 —

Le Fleuve Jaune paraît avoir eu de tous temps ce caractère

dévastateur. La tradition chinoise, qui remonte à une

antiquité fort élevée, le lui donne dès l'origine et il n'est

pas surprenant qu'elle l'ait toujours appelé le « chagrin
de la Chine » ou le « fléau des fils de Han. » Dans les

temps historiques, ce fleuve aux funestes caprices a changé
dix fois de cours. La première divagation eut lieu en 602

avant J.-C. et les deux dernières sous les yeux de la
génération actuelle, en 1852 et 1887. Cette dernière eut fait
deux millions de victimes, d'autres disent sept millions.
Inutile de remarquer que des catastrophes de cette amplitude

doivent laisser un souvenir impérissable. F. de Richt-
hofen a pu, grâce à sa parfaite connaissance du pays,
déduire des données du Yu-King quel était le cours des

fleuves chinois il y a quatre mille ans et montrer que leurs
divagations furent pour ainsi dire la seule cause de

changement survenue dans le pays depuis cette époque reculée.1

Mais avant les inondations historiques que nous venons de

rappeler, il y en eut déjà d'autres, qui remontent plus loin
encore. La grande inondation racontée dans le Schû-King
remonte au temps de l'empereur Yâo, c'est-à-dire aux
années qui suivirent 2357 avant J.-C. Nous avons donc
affaire à des événements purement naturels et locaux, sans

aucun caractère mythique et c'est bien à tort que K.

Gutzlaff,2 suivi par quelques missionnaires, a voulu y voir
« l'inondation même dont parle la Bible. » Bunzen et Legge
ont protesté avec énergie contre cette assimilation forcée.
Réville a fait voir que la chronologie, loin de lui être
favorable, comme on le croyait, la rendait impossible.3 Quoi-

1 F. v. Riehthofen. China i (1877), p. 277-364. Tabl. iv et v in
Suess, Sintjluth, p. 67.

- Gesch. <les chines. Reichs (183b'). i, 57.
rt Hist, des Religions, v. le Dèl. dorant la critique, p. 213



— 41 —

qu'il en soit, les inondations du Hoang-Ho sont bien ce

qui a donné lieu aux soi-disant traditions diluviennes de

la Chine, et il faut avouer que des cataclysmes de cette
étendue étaient bien faits pour engendrer des mythes. S'ils
ne l'ont pas fait, si les récits que nous en possédons sont
demeurés purement historiques, c'est grâce à la tournure
remarquablement positive de l'esprit chinois. Etudiés à la
lumière des textes originaux, ces événements ne frappent
plus que par deux côtés: leur amplitude et leur prodigieuse
ancienneté. Ils remontent à la plus haute antiquité de la

Chine, ce pays où tout est vieux.
Si de la Chine nous passons en Afrique, nous ne trouverons

qu'en apparence un grand contraste ethnologique.
Par contre, les conditions physiques du pays sont bien
différentes. Nous l'avons déjà dit, l'Afrique n'est pas un pays
à inondations fluviales. Le Nil et la plupart de ses autres
fleuves sont très strictement réglés : Ils ont des crues, qui
occasionnent parfois de grandes inondations, proviennent
des pluies tropicales ou de la fonte des neiges sur les Alpes
d'Abyssinie, mais sont périodiques par essence, ce qui les

empêche de tourner au mythe. Un événement prévu est
bien moins effrayant, bien moins propre qu'un autre à

servir de base aux élucubrations de l'imagination affolée

ou de la mémoire en défaut. Les pluies seules peuvent
aussi, même en dehors des bassins fluviaux, causer des

inondations d'une certaine importance. Livingstone a été

témoin, dans le voisinage des lacs Moero et Bangweolo,
d'inondations pluviales qui couvrirent des régions étendues
et entravèrent les communications pendant des mois. Mais
ici encore la cause, sinon l'effet lui-même, est périodique,
et il est difficile qu'il naisse un mythe diluvien.

Dans la catégorie des ruptures de barrages glaciaires,
nous avons les débâcles du Schajok, dans le Ladak, l'une
des sources de l'Indus. Ce fleuve prend sa source dans un



— 42 —

immense cirque de glaciers et, à plusieurs reprises, il se

formait en cet endroit des barrages qui, retenant le fleuve,
donnaient naissance à des lacs. Plus tard, le lac perçait
son barrage et se précipitait, dévastateur, dans la vallée
du Schajok et jusque dans celle de l'Indus, où la vague de

crue cheminant parfois avec une vitesse de 16,8 pieds
anglais à la seconde, causait les plus grands ravages. Ce

phénomène se reproduisit plus d'une fois, en dernier lieu en

1841, et les traces du désastre étaient encore visibles six

ans après. Au dire de témoins oculaires, la vague de crue,
s'annonçant par un roulement de tonnerre, avait l'aspect,
non pas de l'eau, mais d'une « muraille de boue, » s'avan-

çant avec une rapidité vertigineuse et roulant des débris
informes, mêlés aux cadavres des indigènes, des soldats,
des chameaux et des mulets. L'armée du radja Golab

Singh campait dans le lit du fleuve ; il perdit cinq cents
hommes entraînés par le courant. Les eaux s'élevèrent à

Tertse, l'un des points les plus larges de la vallée, à vingt
pieds au-dessus de leur niveau habituel. Dans la vallée,
aucun arbre n'était resté debout et les traces du courant
dévastateur s'étendaient à un demi mille de part et d'autre
du fleuve.1

Arrivée en 1841, cette catastrophe est évidemment trop
récente pour avoir encore donné naissance à aucune
tradition. Nous l'avons citée cependant, parce qu'elle
renferme, si on y regarde de près, un ensemble de circonstances

éminemment propre à mythifier tôt ou tard : En

premier lieu, elle s'est produite dans un pays oriental, où

l'imagination populaire a encore toute sa jeunesse; elle a

été extrêmement désastreuse; enfin le désastre de l'armée
du radja indigène est de nature à impressionner fortement

1 R. Shaw, Voyage dans la. haute Tartaric, 1872. p. 369, 412,
in Andrée, op. cit., p. 148.



— 43 —

les esprits dans un pays conquis où les rapports actuels

entre natifs et étrangers ne sont pas sans rappeler les

invasions successives qui peuplèrent l'Inde, avec toutes leurs

conséquences ethnologiques.
Les ouragans et les cyclones, avons-nous dit, causent parfois

de terribles inondations. Cela est vrai surtout dans les

Indes et aux Antilles, et ce genre de désastres est bien

propre à engendrer des mythes diluviens, surtout s'il
survient dans une contrée peu peuplée où la destruction de

quelques individus prend l'importance d'une immense
catastrophe. En outre, les quelques individus sauvés, sans

relations avec les autres, ont pu arriver assez vite à l'idée

qu'ils étaient les seuls survivants, chargés de repeupler
toute la terre. Le cataclysme prend bien vite, dans ces

conditions, des proportions universelles avec lesquelles il
passera à la postérité. En voici un bon exemple: Le cyclone
du 1er novembre 1864, qui désola toute la côte orientale
de l'Indoustan, ne fit pas moins de 60,000 victimes, presque

toutes ayant péri noyées par la vague de raz. Le
maximum de la désolation eut lieu à Masulipatam, située un

peu au nord des bouches de la Kistna, dans la plaine qui
va de là au Godavery. Du côté de la mer, la plaine est
défendue par des digues, mais l'ouragan, venant du large, les

atteignit à 10 heures du soir et s'en fit un jeu. Une vague
de raz, dépassant de 13 pieds les plus hautes marées, franchit

ces digues et inonda la plaine. Les eaux montèrent
pendant une heure et couvrirent environ 1100 milles carrés

de terrain. Lorsque, vers 11 heures, elles se retirèrent,
l'œuvre de désolation était terminée. Les eaux s'étaient
avancées jusqu'à 17 milles dans l'intérieur, avaient
emporté toutes les huttes des indigènes, noyé hommes et
bêtes et enfoui les récoltes sous un manteau de sable et de
limon. La moitié de Masulipatam était en ruines, d'énormes
blocs de rocher avaient été projetés ou entraînés à 60 ou



— 44 —

70 brasses et 16,000 âmes, le tiers de la population, avaient

perdu la vie. On compta 20,000 morts dans les localités

voisines, soit 36,000 presqu'au même point, et l'inondation

avait duré à peine une heure! Ici encore, il y a de quoi
donner naissance à un véritable mythe diluvien.

Une dernière classe d'inondations, bien propres aussi à

tourner au mythe puisqu'elles sont les plus terribles,
proviennent des tremblements de terre, lorsque ceux-ci se

communiquent à la mer, l'ébranlent et y provoquent les terribles

raz de marées bien connus. Ce genre de désastres
affecte surtout les îles et les côtes plates, et c'est lui qui a

produit le plus de mythes pseudo-diluviens. La patrie par
excellence des mythes de ce genre, c'est la côte occidentale

d'Amérique, région habituellement sismique, ce qui cadre

parfaitement avec la jeunesse relative de la chaîne des

Andes. Ils commencent au nord par le mythe des Esquimaux

habitant la presqu'île volcanique et sismique du

Prince de Galles, au détroit de Behring; — suivent par
les traditions des Makahs et des Washos; — se retrouvent
au Pérou et ne finissent que chez les Araucans.

En somme, nous venons de voir, comme causes des

mythes pseudo-diluviens, les tremblements de terre avec

ras de marées subordonnés, les ouragans et les cyclones,
les ruptures de barrages fluviaux ou lacustres, enfin les

crues des rivières, quand elles sont anormales et imprévues.

A toutes ces causes, qui ont dérouté le jugement des

peuples anciens ou sauvages, il faut en ajouter une à

laquelle n'a pas résisté l'esprit si orgueilleux des Européens.
C'est la présence des fossiles marins au milieu des terres.
Nous avons raconté en quelques mots l'histoire de la
« théorie diluvienne des fossiles » et montré au prix de

quelles luttes s'est établie la véritable interprétation de ce

phénomène. Mais, en dehors du monde savant européen,
les fossiles ont excité aussi l'attention et la curiosité des



— 45 —

peuples de l'antiquité classique et des sauvages. Là comme
ici, ces curieux témoins des âges passés donnèrent
naissance au mythe d'une inondation qui eût atteint les plus
hauts sommets, et qui, en se retirant, eût laissé à sec les

organismes marins fossiles. Nous trouvons le mythe sous

cette forme classique aux îles Samoa;1 Franz Boas trouva
la même idée chez les Esquimaux du Centre,'2 et Cranz

avait depuis longtemps indiqué la même chose chez les

Grœnlàndais.3 Le mythe diluvien des insulaires delà Société

en appelle aussi aux « fareros », coraux et coquilles fossiles

portés sur les sommets par le Déluge.
Le même témoignage, en faveur d'une inondation

survenue jadis, était demandé aux fossiles par les peuples
classiques. C. B. Tylor a rassemblé les documents à ce sujet
et cite les exemples suivants : Hérodote avait observé les

fossiles d'Egypte* ; Eratosthenes, ceux du temple de Jupi-
ter-Ammon. Xanthus de Lydie5 et Pomponius Mela" s'en

sont occupés, ce dernier en Numidie. On connaît le célèbre

vers d'Ovide7 :

Et, procul a pelago, conchæ jacuere marinæ.

Enfin Tertullien met en relation les fossiles et la réapparition

de la terre, jadis noyée dans les eaux.s

Telles sont les causes qui donnent naissance à cette
classe si importante de traditions que nous avons appelées

1 Turner, Polynesia, 249, in Andrée, 149.
2 The Central Eskimo, Sixth Annual Report of the Bureau of

Ethnology, 637, in Andrée, 70.
3 Historie con Groenland. 262 Ibidem.
4 II, 12. Il est possible qu'il ait eu affaire surtout aux coquillages

modernes enfouis dans les alluvions du Delta.
5 In Strahon, p. 49. Casaub.
G Mela I, chap. 6.
7 Mètam. XV, 263 et 264.
s De Pallio, II.



— 46 —

pseudo-diluviennes, sauf le cas, fréquent d'ailleurs, où ce

sont en réalité de véritables mythes cosmogoniques.
L'extension pour ainsi dire universelle de ces causes explique

le nombre immense des traditions de ce genre. —

1. MODE DE L INONDATION DILUVIENNE.

I. — La partie principale du récit chaldéen,1 dit Suess,

se rapporte au phénomène diluvien considéré en lui-même.
La description de ce phénomène occupe la fin de Col. Il
et les premières lignes (malheureusement très altérées) de

Col. III. La découverte ultérieure d'un nouveau fragment,
sur lequel on avait d'abord fondé de grandes espérances,
n'a malheureusement apporté que des éclaircissements
bien minimes à cette partie du texte.

Le navire vient d'être remis entre les mains du pilote
Buzurkurgal (II, 39). Le texte est partagé par un trait, de

séparation et continue :

Col. II. 40. Alors s'éleva Mû-séri-ina-namâri,
41. du fond du ciel, de sombres nuages,
42. au milieu desquels Rammân faisait gronder son

tonnerre,
43. tandis que Xebo et Sarru se déchaînaient l'un con¬

tre l'autre.
44. et que les « Porteurs du trône » s'avançaient sur les

plaines et par-dessus les monts.
45. Le puissant dieu de la Peste déchaîne les tourbil¬

lons
46. Adar fait, sans cesse, déborder les canaux
47. les Anunnaki vomissent des flots, à la surface,
48. et font trembler la terre par leur puissance,
49. Rammân élève jusqu'au ciel la montagne des vagues.
50. L'obscurité étouffe toute lumière.

1 Pour tout ce qui regarde le côté littéraire et historique de la
question, nous renvoyons a l'étude précitée.



47

Col. III. 1. En un jour ils désolent la terre comme
2. furieux souffla (hantis iziqa-ma).... montagne (*?)....

3. ils amènent les... (pour le) combat contre les hommes.
4. Le frère ne cherche plus son frère, les hommes ne

s'occupent plus les uns des autres. Dans le ciel,
5. les dieux craignent le déluge et
6. pour chercher un refuge, ils montent vers le ciel

du dieu Anu.
7. Comme un chien sur sa couche, ainsi les dieux se

blottissent les uns contre les autres à la grille du ciel.

Les versets précités peuvent se partager en cinq groupes :

a) Col. II, 40-45 se rapportant aux phénomènes de l'atmosphère;

b) 46-j8 traitant de la terre; c) 49-50 se rapportant

aux deux éléments; d) Col. III, 1-3, trop incomplets

pour pouvoir être d'aucun secours ; e) 4-7, dépeignant
l'impression produite par la catastrophe sur les hommes

et sur les dieux.
En outre, l'arrangement même du récit fait ressortir la

gradation saisissante que présente le phénomène, depuis
l'apparition d'un nuage à l'horizon jusqu'à l'effroi et à la
fuite des dieux eux-mêmes.

a) L'atmosphère (Col. II, 40-45). La ligne 40 renferme
le mot « Mu-seri-ina-namari » que Delitzsch traduit par
l'eau qui accompagne la rougeur matinale, au point du jour.

Rammân (42) est le dieu du tonnerre et de la pluie. Donc,
il y eut d'abord des nuages épais, puis de l'orage, puis un
ouragan. Mais que peuvent signifier les « Porteurs du
trône » (44) qui s'avancent sur les plaines et par-dessus
les monts?

Au premier abord, on pourrait y voir simplement les

nuages de la ligne 41, portant le ciel, trône des dieux
supérieurs, selon une conception familière à la peinture tant
mythologique que chrétienne. Mais Suess y voit un phénomène

particulier, propre aux régions euphratiques :

Pour nous renseigner, dit-il, consultons ceux qui ont



— 48 —

parcouru la Mésopotamie inférieure, l'ancienne Chaldée.
« Si les ouragans ordinaires y sont rares, dit Schlafli, les

cyclones y sont d'autant plus fréquents. La colonne de sable

et de poussière s'avance tourbillonnante et légère, très
semblable à une trombe dont elle a la forme et presque la
couleur. Son pied rase le sable du désert et sa tête se perd
dans les profondeurs d'un azur sans nuages. La colonne
flottante se forme dans le désert et s'avance avec rapidité
vers les campagnes de l'Euphrate.... Il me souvient, ajoute
ce voyageur, d'avoir rencontré plusieurs de ces trombes
de sable pendant mon trajet de Mossoul à Bagdad, au
milieu du mois de juin 1861 A un certain moment, je
comptai jusqu'à onze trombes pareilles visibles dans mon
horizon. »1

Voilà, sans doute, les « Porteurs du trône ». Ces trombes

de sable figurent parfaitement des colonnes qui portent
le ciel, trône des dieux; colonnes mobiles que rien n'arrête,
ni flaques salées, ni rochers nus. Quiconque a parcouru le
désert a pu voir, à de certains jours, des milliers de ces

trombes s'élever de terre jusqu'aux nues. Elles sont parfois

si serrées que leurs faîtes épanouis se touchent,
couvrant tout le pays d'une série de voûtes de sable pareille
aux nefs d'une église gigantesque.

Aussi, sommes-nous tout à fait d'accord avec Suess lorsqu'il

voit dans les « Porteurs du trône », des trombes de

sables nées dans le désert de Syrie.
Nous verrons plus loin, à propos de la ligne 50 de Col. II,

comment on peut expliquer l'obscurité subite qui y est
relatée; nous verrons qu'un des agents de cette obscurité
fut sans doute une de ces trombes de sable s'éparpillant
et couvrant tout le pays d'un impénétrable manteau de

poussière.
1 Schlafli, Mésopotamie inférieure, pag. 22 et 23, in Suess,

Sintfluth, p. 18.



— 49 —

b) La terre (Col. II, 46-49). La ligne 46 relate le
débordement des canaux. Il est certain que des pluies extra-
ordinairement abondantes eussent pu amener ce résulta^
cependant il convient de se rappeler que l'ancienne Chal-
dée, comme aussi l'Assyrie, étaient sillonnées de canaux
destinés à l'irrigation du pays et dérivés du fleuve principal

voisin, tantôt le Tigre, tantôt l'Euphrate. Ces canaux
étaient extrêmement nombreux, la plupart ne contenaient

que fort peu d'eau, de sorte qu'une crue du fleuve, provoquée

par des précipitations anormales sur son cours
supérieur, aurait eu quelque peine à les faire déborder tous et
à produire par ce moyen seul une inondation. Les canaux

eussent, au contraire, joué plutôt le rôle de régulateurs de

la crue en répartissant l'excédent momentané de débit
entre leurs mille rigoles.

Tout autre eût été le phénomène, si en même temps que
des pluies torrentielles gonflaient les fleuves et partant les

canaux, le bas pays eût été ébranlé par un tremblement
de terre. Alors, les ondulations du sol eussent empêché les

rigoles de fonctionner comme régulateurs et, intervertissant

à chaque instant la pente des canaux, elles les eussent
forcés à répandre sur leurs bords les eaux qu'ils ne
pouvaient conduire. Il est possible, en outre, que l'ouragan et
le ras de marée aient encore aggravé les choses en

supposant à l'écoulement des eaux, dans le voisinage des

embouchures, et en les refoulant vers l'amont. Alors, mais
alors seulement, les canaux eussent pu inonder le pays.

Au reste, le caractère sismique du phénomène va se

révéler à nous de plus en plus nettement; nous touchons au

nœud de la question, à ce que le travail de Suess contient
de tout à fait nouveau et original.

A la ligne 47, il est dit que :

« les Anunnaki vomissent des flots, » ou, plus exactement,

« apportent de la profondeur des flots à la surface. »



— 50 —

Or Haupt a montré que les Anunnaki sont les esprits
des profondeurs souterraines, quelque chose comme les

gnomes des vieilles légendes minières d'Allemagne. Seulement,

tandis que ces derniers gardent les trésors minéraux
enfouis dans le sein des monts, les Anunnaki président aux
eaux souterraines de la vieille conception sémitique, aux

sources et aux nappes artésiennes. Ce sont eux, en outre,
qui soutiennent les fondements de la terre, ce sont eux

qui l'ébranlent au jour de leur colère (Col. II, 48); les

Anunnaki sont les dieux des tremblements de terre.1
Les deux lignes 47 et 48 réunies signifient donc quo les

eaux souterraines jaillirent à la surface par suite d'un
tremblement de terre.

C'est la Genèse (vu, 11) : « Bupti sunt omnes fontes
abyssi magna?, » et (vin, 2) : « Et clausi sunt fontes abyssi. »

L'épopée chaldéenne indique clairement qu'il s'agit des

eaux souterraines et la Genèse oppose deux fois les eaux
de l'abîme souterrain aux eaux de l'atmosphère.

Quelle est la signification géologique de ce passage, où

les deux récits sont dans une si admirable concordance?

Rappelons-nous que nous sommes en Chaldée, sur le

cours inférieur de deux grands fieuves dans une plaine
formée par les alluvions de ces fleuves. Le manteau allu-
vionnel est épais ; il va en s'amincissant de part et d'autre;

1 Quoi d'étonnant, d'ailleurs, à ce que nous trouvions des dieux
sismiques chez les anciens peuples d'Orient, peuples préoccupés
de donner à chaque force naturelle sa divinité spéciale et à qui
les phénomènes sismiques devaient n'être que trop connus
puisqu'ils habitaient la légion sismique par excellence : la dépression
méditerranéenne? Des divinités de ce genre se retrouvent dans
les régions habituellement sismiques du nouveau monde. Sur les

esprits souterrains des mythologies indienne, grecque et germanique,

ielehines. diverge, ;ieer;/e, voy. mou Del, der. lu critique,
p. 95, en note.



51

au-dessous de lui c'est la roche vive, ce sont les assises

tertiaires qui forment les collines de Nizir et, d'autre part,
les plateaux désertiques du Badiet-e-Scham ou désert de

Syrie.
Or, dans sa partie inférieure, tout fleuve a deux cours,

le cours visible, superficiel, et le cours souterrain, invisible.
Ce dernier n'est pas à proprement parler un courant, c'est

une nappe d'eau qui, partant du fleuve, s'étend de part et

d'autre, imbibant les alluvions meubles et se relevant de

plus en plus, à mesure qu'elle s'éloigne du thalweg, au-
dessus du niveau moyen du cours visible.

Cette nappe n'est pas immobile, elle obéit à la pente
générale de la vallée, elle suit de loin le cours visible,
elle coule lentement, retardée dans sa marche par la

somme énorme des frottements contre les innombrables
parcelles de sable et de gravier dont l'ensemble constitue
le manteau d'alluvion.

En-dessous de cette nappe et jusqu'à la roche vive, le
sol est humide, imbibé d'eau, mobile. Au-dessus d'elle, les

sables sont secs, les graviers serrés, le tout est cimenté

par une croûte dure et cassante d'argile et de limon
durcis.

Qu'une onde sismique vienne à passer sous les alluvions,
dans leur substratum de roche vive, la roche, milieu
élastique et continu, obéira à l'impulsion en ondoyant. Mais la

masse d'alluvion superposée ne peut pas ondoyer, elle n'est

pas une ; c'est un dépôt meuble, incohérent, inerte. Elle
va se comporter comme une éponge fixe comprimée de bas

en haut; sa croûte superficielle se fendillera et les eaux
du cours souterrain jailliront à la surface, tantôt en perlant
faiblement, tantôt en masses abondantes ou en jets verticaux

de plusieurs mètres de hauteur. Les eaux rejetées
seront boueuses ou pures selon qu'elles sortiront, à

l'endroit considéré, d'une masse limoneuse ou d'une couche

filtrante de gravier.



52

Et l'onde passera, et tout rentrera dans le repos. Les

eaux qui viennent d'inonder le pays s'écouleront vers le
fleuve ou rentreront dans les fentes restées béantes. Toute
la masse est fissurée, son pouvoir infiltrant est donc

énorme, d'autant plus que, dans leur rapide ascension de

tout à l'heure, les eaux de la nappe n'ont pas eu le temps
de saturer les couches surjacentes. Ces couches sont restées

sèches, avides d'eau. En peu de temps, toute trace d'inondation

aura disparu, les fentes se seront refermées par
l'éboulement de leurs bords et le limon de l'inondation
aura scellé les moindres fissures. Sur ce sol admirablement
colmaté, une végétation touffue ne tardera pas à se

développer, et si quelque habitant du pays vous raconte la

catastrophe et l'effroi qu'elle a causé, vous ne le croirez pas,
vous chercherez en vain les traces de l'événement et vous
douterez de sa réalité jusqu'à ce que l'idée vous vienne
de songer aux phénomènes sismiques.

N'est-ce pas là l'histoire de l'inondation diluvienne
Combien de savants, ne trouvant sur le bas Euphrate
aucune trace d'nne grande inondation survenue dans les

temps anthropiques, ont révoqué en doute le récit géné-
siaque jusqu'à ce que Suess soit venu, en 18S3, leur montrer,

à la lumière du récit chaldéen et de la théorie
sismique, l'inutilité de leurs recherches, l'inanité de leurs
doutes et la possibilité de concilier l'authencité historique
de l'événement avec l'absence complète de traces physiques
laissées par lui? Le professeur viennois a rendu là à l'exégèse

un service dont on ne lui a malheureusement pas su

gré.
Le jaillissement des eaux souterraines est un phénomène

tout à fait caractéristique des tremblements de terre en
terrain alluvionnel. En voici quelques exemples :

Lorsque, le 9 novembre 1880, les alluvions de la Save

près d'Agram furent parcourues par un frisson sismique,



— 53 —

les eaux du cours souterrain jaillirent et inondèrent les

rivages sur une assez grande largeur. Le même phénomène
se produisit, le 10 octobre 1879, lors du tremblement qui
agita les auges du Danube à Moldova; et, sur une plus
grande échelle encore, lors du tremblement de Valachie,
le 11 (23) janvier 1838, sur le bas Danube. Le terrain
alluvial récent qui s'étend de la Diinbowitza jusqu'au delà
de la Sereth se fendilla en tous sens et des jets d'eau d'une
hauteur considérable s'élancèrent des fentes du sol.1

Mêmes phénomènes, le 6 janvier 1812, dans les alluvions
ébranlées du Mississipi. près de la ville de New-Madrid, à

peu de distance en aval du confluent de l'Ohio. Le récit
d'un témoin oculaire, Bringier, rapporte expressément la
fissuration du sol, le jaillissement des nappes souterraines,
accompagné de projections solides et de détonations, et le
fléchissement qui en fut la conséquence pour la surface

sur une grande étendue.

Le petit lac Eulalie, situé à peu de distance de New-

Madrid, disparut lors de ce séisme : La commotion fissura
le fond imperméable du lac dont les eaux s'écoulèrent dans

la nappe souterraine située à un niveau inférieur.
Le 12 janvier 1862, tout le pays situé au sud du lac

Baikal ressentit une violente secousse sismique qui parut
avoir son maximum d'intensité dans le delta de la Selenga,
rivière qui, née dans les monts Changa'i, dans la Mongolie
chinoise, se jette dans le Baikal par plusieurs bouches. Le
steppe situé à l'est de la Selenga s'enfonça sur une grande
longueur avec les colonies Bourriates qui s'y étaient
établies. Le sol se fissura, des jets d'eau se produisirent, des

puits furent vidés, et sur plusieurs points, comme entre le

village de Dubinin et le steppe de Sagansk, il se forma des

1 G. Schueler. Rapport sur le tremblement de terre de Valachie
du 11 (23)janoier 1838: Bucharest, 1838 ; in Suess, p. 19.



_ 54 —

sources jaillissantes de 6 mètres de hauteur, dont plusieurs
avaient une certaine thermalité. A Kùdara, les couvercles
des puits furent projetés au loin. Enfin, les eaux du Baikal
envahirent le sol défoncé et l'ébranlement se fit sentir au
sud jusqu'à Kiachta et Urga, effrayant les Mongols qui
exigèrent de leurs lamas des cérémonies spéciales pour
calmer les esprits souterrains.1

Nous pourrions multiplier les exemples; qu'il nous suffise

de dire que les tremblements de terre survenus à mainte

reprise sur les cours inférieurs de l'Indus, du Gange et du

Brahmapoutre ont présenté fréquemment le phénomène

caractéristique du jaillissement des eaux souterraines par
les fentes ouvertes dans les alluvions meubles du fleuve.
Les séismes indous offrent la plus grande analogie avec
l'inondation diluvienne telle qu'elle ressort du récit chal-
déen.2

Terminons cette interprétation des versets dlzdubar
relatifs aux phénomènes telluriques, en reconnaissant avec
Suess que l'action des Anunnaki, si expressément
mentionnée, ne saurait laisser de doute sur le caractère sismique
de l'événement. Une inondation locale peut être causée,

sans doute, par les pluies et le débordement des rivières,
mais les mouvements sismiques seuls expliquent le
jaillissement des eaux souterraines, les Anunnalii chaldéens :

les fontes abyssi rupti de la Genèse. D'autre part, cette
circonstance fixe le topique du récit dans une plaine
alluviale.

Au reste, la suite de notre étude ne fera que nous
confirmer dans cette manière de voir : le déluge est une
inondation sismique. Hors de là, pas moyen d'expliquer l'autre

1 Lopatin, Scmenof, Phitingof, etc., in Perrey. Note sur les

tremblements de terre en 1862 cl 1863.
- Voyez ch. II.



— 55 —

circonstance caractéristique, mentionnée dans la Genèse

et dans l'épopée chaldéenne, que l'arche remonta de l'aval

vers l'amont.
c) Troisième groupe (Col. II, 49, 50). Jusqu'ici, il n'est

pas question d'une inondation marine ; le débordement
des canaux et le jaillissement des eaux souterraines sont
même des phénomènes qui ne peuvent s'observer qu'avant
que l'inondation soit devenue générale.

L'action de la mer commence à la ligne 49 :

49. « La grande lame (la montagne d'eau) de Rammân
monte jusqu'au ciel. »

C'est la première fois qu'il est question de la nier, et

déjà ses vagues énormes « montent jusqu'au ciel. »

Il s'agit donc d'un phénomène violent, atteignant d'emblée

son paroxysme.
Autre remarque importante : Ce n'est pas Ea, le dieu

de la mer, qui excite les flots, c'est Rammân, le dieu du

vent et des nuages.
Nous sommes donc en présence d'une masse d'eau poussée

sur la terre ferme par la violence des vents.

Or, rien n'est plus terrible ni plus subit qu'une inondation

cyclonienne. On en a observé plusieurs dans les temps
historiques; elles se produisent toujours dans le voisinage
immédiat de la nier qui fournit leur substance, dans les

îles ou sur le cours inférieur des grands fleuves.

Le cyclone forme dans la mer, au large, une lame énorme,

une véritable barre liquide, de plusieurs centaines de

milles de longueur. Cette barre s'avance, menaçante, vers
la terre ferme ; elle pénètre dans les golfes dont le contour
plus étroit la force de diminuer sa largeur; mais alors sa

hauteur augmente d'autant, la montagne d'eau devient de

plus en plus haute, elle s'avance comme un mur jusqu'à
ce que son pied, atteignant le rivage, soit subitement
arrêté et que la muraille liquide se renverse en avant,
inondant et dévastant au loin les contrées basses du littoral.



— 56 —

De terribles exemples sont là pour nous montrer l'étendue

des désastres causés par les inondations cycloniennes
dans les îles de l'Amérique centrale et aux bouches des

fleuves indiens.1

Les dégâts matériels sont énormes et nous citerons des

cas presque contemporains où le nombre des victimes faites
en une seule nuit s'est élevé à 100 ou 200,000 âmes.

La plupart du temps, le cyclone est accompagné de

pluies, des masses énormes d'eau tombent du ciel dans le

voisinage de la vague marine et surtout au-devant d'elle;
enfin il n'est pas rare que l'état électrique de l'air soit
troublé et que des orages violents viennent ajouter leur
tonnerre et leurs lueurs sinistres à l'ensemble effroyable
du cataclysme.

Les cyclones se produisent parfois seuls, mais très
souvent ils accompagnent des phénomènes d'origine profonde :

les tremblements de terré. Les exemples eu sont nombreux;
Suess rappelle la terrible nuit du 11 au 12 octobre 1737

qui désola Calcutta et le « grand ouragan » du 10 octobre
1780 sur les Antilles. A Saint-Pierre de la Martinique, la

mer monta de 25 pieds; 9,000 personnes périrent noyées
dans cette île et 6,000 à Sainte-Lucie. Les dégâts furent
énormes et sir G. Rodney affirma qu'un tremblement de

terre seul avait pu causer tant de ruines, renverser tant
de constructions très fortes, et que la violence de l'ouragan
avait seule empêché les insulaires de ressentir l'ébranlement

sismique.
La ligne 50 indique le passage subit de la lumière du

jour à l'obscurité la plus profonde.
Or, ici encore, nous avons des exemples contemporains

de l'obscurité subitement produite par les cyclones, qu'ils
portent de l'eau ou des sables :

1 Voyez ch. II.



— 57 —

Le 2 septembre 1860, la corvette prusienne ArJcona fut
prise par un typhon sur les côtes orientales du Japon. A

huit heures du matin, dit le journal de bord, l'obscurité
produite par les vagues immenses, la pluie abondante et
les embruns que l'ouragan fouettait avec violence, était si

profonde que, de l'arrière, il était impossible d'apercevoir
l'avant du navire.1

Le 20 mai 1857, le vent portant au N.-E. amena sur
Bagdad un cyclone qui avait passé sur le désert de Syrie
où il s'était chargé de sables rouge brique.

La masse sableuse, répartie entre plusieurs colonnes
tourbillonnantes comme des trombes dont le pied rasait le

sol et dont la tête se perdait dans les nues (véritables
« colonnes du ciel » ou « porteurs du trône »), s'avançait
rapidement à l'horizon.

Les faîtes réunis des trombes sableuses formaient un
rideau qui masquait le soleil et en diminuait tellement
l'éclat qu'en plein jour, la lune se mit à briller comme au

milieu de la nuit.
A cinq heures du soir, raconte le Dr Duthieul, la trombe

atteignit la ville, l'entoura, puis y pénétra de tous côtés,

remplissant les rues et les cours, les corridors et les chambres

d'une poussière fine, impalpable, tourbillonnante, qui
piquait comme des aiguilles. En moins de quinze secondes,

la ville des Kaufes passa du jour aux ténèbres les plus
profondes. C'était effrayant; à l'obscurité complète s'ajoutaient

le mugissement du vent et le crépitement particulier
produit par le sable frappant les murailles. Les habitants
crurent à la fin du monde, les Européens eux-mêmes étaient
bouleversés. L'obscurité dura cinq minutes, puis la trombe
alla plus loin, porter l'épouvante dans la direction du
Chorasan.

' Th. Reye, in Suess, Sintfluth, p. 22.



— 58 —

Schlafli croit que ce fut une véritable « trombe de

sable » ; Duthieul, au contraire, pense que, au moins dans

le voisinage de Bagdad, la trombe s'était abattue et
transformée en une nappe de sable flottant horizontalement à

peu de distance au-dessus du sol.1

Voilà Rammân qui élève jusqu'au ciel « la montagne
des vagues, » au point que les dieux effrayés s'enfuient
vers les sphères supérieures de l'empyrée, et qui éteint
dans les ténèbres la lumière du jour.

Ce n'est sans doute pas sans raison que l'écrivain chal-
déen mentionne l'action de Rammân tout de suite après
celle des Anunnaki, et nous sommes d'accord avec Suess

lorsque de ce rapprochement, il déduit qu'un cyclone,
venant du golfe Persique ou du S.-O., accompagna le
séisme dans les plaines de la Mésopotamie. Nous savons
d'ailleurs que les séismes s'accompagnent fréquemment de

brouillards subits et de trombes de sables comparables
aux « coups de poussières » des mines.2

C'est ce qui arriva le 1er mai 1769 : Bagdad fut désolée

par un violent tremblement de terre et le séisme fut
accompagné d'un ouragan terrible amenant avec lui une

pluie « diluvienne » et une forte grêle.3
Ainsi donc, le cataclysme le plus terrible de l'époque

contemporaine : un tremblement de terre accompagné d'un
cyclone, est encore celui qui répond le mieux à la description

que nous donne Hasis-Adra de l'événement le plus

effroyable de l'antiquité, et à la lumière de ces exemples

contemporains l'interprétation du texte chaldéen devient
aisée :

Sous l'influence d'un mouvement sismique parti des pro-

1 Suess, toc. cit., p. 18.
2 Vide infra.
:t Suess., Sintfluih, p. 23.



— 59 —

fondeurs de la mer d'Oman ou des rivages voisins, un ras
de marée se précipite sur le littoral chaldéen. L'équilibre
atmosphérique est détruit, un cyclone se déchaîne; il vient
dans le fond du golfe Persique « relayer » en quelque sorte

le séisme et porter plus avant dans les terres les masses
d'eau accumulées par le ras de marée.

En même temps, des orages éclatent et des pluies «

diluviennes » se précipitent ci l'avant de la vague de ras, sur
les campagnes de la Bdbylonie.

Mais les effets produits, quelque effroyables qu'ils soient

déjà, n'ont pas épuisé l'énergie des deux agents dont ils
dérivent: séisme et cyclone.

Le premier va poursuivre sa marche vers le nord, ébran=

tant les alluvions de l'Euphrate et du Tigre, faisant déborder

les canaux irrigateurs et jaillir les eaux souterraines,
tandis que le second, balayant les bords du désert de Syrie,

y soulèvera des trombes de sable qui s'avanceront vers l'est

comme des « porteurs du ciel, trône des dieux, » obscurcissant

la clarté du beau soleil d'Orient.

Enfin, l'onde sismique marchant toujours au nord-ouest,
atteindra les montagnes Kurdes dans le voisinage du lac
de Van et, de même que, dans une série de billes alignées,
le choc imprimé à la première fait partir la dernière, cette

onde, née dans l'océan Ludien, viendra accentuer, d'une
manière imperceptible, mais réelle, le relief de ce massif
montagneux qui noue VAnti-Taurus au Kourdistan et que
domine le mystique Ararat.

Telle est, selon nous, l'idée générale que doit se faire du

déluge le géologue moderne qui a lu le récit chaldéen de

Hasis-Adra



— 60 —

IL — LE POINT DE DÉPAET DU PHÉNOMÈNE.

Nous venons de voir que le déluge est en somme une
inondation sismique. Or, dans l'étude d'un séisme, la
première chose à déterminer, c'est le point de départ de

l'ébranlement, le centre de dispersion des ondes. Ce point
est situé dans l'épaisseur de la lithospère terrestre à une
profondeur plus ou moins grande selon les cas. L'ensemble
des données que nous sommes en état de recueillir sur un
tremblement de terre se rapportaut en général seulement
à des phénomènes de la surface, la position exacte du centre
de l'ébranlement ne peut se déterminer d'emblée, puisque
ce point est situé en profondeur. Aussi commence-t-on par
déterminer ce qu'on appelle Vepicentre, c'est-à-dire la
projection du centre sur la surface terrestre. Dans le cas d'un
séisme contemporain ou d'un séisme ancien sur lequel on

possède des données suffisantes, cette détermination de

l'épicentre, qui doit conduire à celle du centre, se fait à

l'aide d'un certain nombre de méthodes qu'on trouvera
dans les traités de géologie, mais dans l'exposé desquelles

nous n'avons pas à entrer, puisque la pénurie de

documents nous empêcherait de les appliquer au déluge.1
Tout ce que nous pouvons faire, c'est de chercher à

déterminer, à l'aide du peu de documents que nous possédons,

ce qu'on pourrait appeler « l'épicentre approximatif»
du séisme diluvien, c'est-à-dire la « région » de la surface

terrestre située au-dessus du « point » de départ réel de

l'ébranlement.
L'épicentre étant, de tous les points de la surface, le

plus rapproché du centre sismique, il va de soi que c'est

lui qui entre le premier en vibration, et c'est lui encore

1 Voyez surtout R. Hœrnes, Erdbcbenkunde, 1893



— 61 —

qui vibre avec le plus d'intensité. L'ébranlement sismique,
comme tous les mouvements ondulatoires produits dans

les milieux doués d'inertie, va en effet en s'affaiblissant à

mesure qu'il s'éloigne de son point de départ.
Pour ceux qui, comme nous, considèrent le phénomène

sismique comme constituant le processus sensible du
phénomène orogénique, ce qui précède devient évident. En
effet, dans ce cas, l'ébranlement sismique n'est autre chose

que la résolution brusque de tensions orogéniques lentement

accumulées par le mouvement centripète continu de

l'écorce. Mais ces résolutions brusques, ces débâcles, pour
parler le langage d'Elie de Beaumont, sont toujours
étroitement localisées et de courte durée. Tl en résulte que
l'impulsion qu'elles produisent peut être assimilée à une

force instantanée et non pas à une force constante. Le
mouvement qui en résulte est donc un mouvement uniforme
qui doit aller en s'affaiblissant à mesure qu'augmente la
somme des résistances successivement vaincues par lui,
ou, en d'autres termes, à mesure que le mouvement se

propage.
Dans le phénomène orogénique, la région d'ébranlement

origine], le centre, n'est que rarement (dans les cas
d'effondrements circulaires) un point unique, c'est le plus
souvent, en théorie, une ligne, pratiquement une zone allongée.
Nous savons, en effet, que le type des régions disloquées
est la ligne, on a toujours affaire à des lignes de dislocation
dont l'ensemble constitue un réseau. Ce réseau déterminé
dans sa symétrie fondamentale par des nécessités mécaniques

fort compliquées, va en s'enrichissant, c'est-à-dire en

se compliquant de plus en plus, à mesure que se dessine

plus nettement l'écrasement centripète de la lithosphère.
Les régions de dislocation, chaînes de montagnes ou

champs de fractures, se composent d'un certain nombre
de ces lignes qui seront des plis ou des failles se réunissant



62

par groupes de lignes produites à la même époque et qui
habituellement joueront toutes ensemble dans le but
d'accentuer leur état de dislocation.

Le foyer d'un séisme est donc une zone renfermant un
de ces groupes d'éléments contemporains. C'est dire qu'en
réalité ce foyer est toujours assez étendu. De plus, l'ébranlement,

ou si l'on veut, la crise de dislocation se communiquant

de proche en proche, d'un appareil orogénique à

un autre contigu, le foyer, soit le centre d'un séisme, est

susceptible de se transporter suivant une ligne qui, réunissant

les centres des appareils orogéniques successivement
mis en jeu, porte le nom de trajectoire du séisme.

Essayons de déterminer le foyer initial du séisme
diluvien.

La Mésopotamie, nous dit Suess,1 a été très souvent
éprouvée par des tremblements de terre. La principale
phase sismique dont ce pays eut à souffrir commence en

l'année 763 av. J.-C, c'est-à-dire dans l'année de l'éclipsé
de soleil du 14 juin 763 dont la date, fixée d'abord par
Hind et Airy et vérifiée plus récemment par Lehmann et
Oppolzer, est devenue caractéristique dans la chronologie
de l'Assyrie antique.

Interprétées à l'aide de cette date comme point de

repère, les listes administratives d'Assyrie indiquent en

763 av. J.-C, « Agitations à Libzu. » Dans le mois de

sivan, le soleil entre en éclipse — en 762 encore « agitations

à Libzu » — en 761, « agitations à Arbacha » — en

759, « agitations à Gozan » — en 758, « tranquillité dans

le pays » — en 746, nouvelles « agitations, » cette fois ci
à Kalah, le Chalé ou Kelach de la Bible (Gen., x, 11). situé
au sud de Ninive, dans l'angle formé par le Tigre et le Zab

supérieur, à l'emplacement du village actuel de Nimrûd.

1 Sintfluth,, p. 51.



— 63 —

Or, Bosanquet, suivant en cela une insinuation do Raw-

linson, a émis l'avis, basé sur des raisons spéciales, que ces

« agitations » devaient être entendues dans le sens de

mouvements sismiques du sol et non pas dans celui de

mouvements insurrectionnels des populations. Toujours
dans cet ordre d'idées, Bosanquet a montré que cette
éclipse du 14 juin 763 est précisément celle qu'annonçait
le prophète Arnos.1

Nous retrouverions ainsi dans les chroniques assyriennes
l'indication d'une période sismique importante. Il est vrai
que cette donnée repose sur la traduction du mot sihu par
«.mouvements sismiques, » tandis que certainsassyriologues,
Haupt entre autres, prétendent que tel n'est pas le vrai
sens et que sihu doit se traduire toujours dans le sens de

« mouvements insurrectionnels, » le premier sens n'étant
pas justifié par les dernières recherches.'2

Quoiqu'il en soit, l'interprétation de ce passage n'a

qu'un intérêt archéologique et le tempérament sismique
de la Mésopotamie est parfaitement démontré soit par
l'histoire ancienne et moderne, soit par l'étude géologique
des lieux.:!

Mais ce tempérament sismique de la Mésopotamie
présente un caractère très particulier.

Les séismes mésopotamiens sont de deux espèces : ou
bien des ébranlements propres à la région elle-même, ou,
le plus souvent, des séismes par influence. C'est-à-dire que
le sol mésopotamien ne vibre souvent que par le contrecoup

d'ébranlements survenus dans les régions voisines ;

il ne contient en général pas en lui-môme le foyer ni la

cause de ses ébranlements. Pour tout dire en un mot, la

1 Vide ch. II.
2 Suess, /oc. cit., en note ;i la page 73.
:! On trouverait dans Diener. Libanon, la preuve de cette double

assertion.



— 64 —

plaine de Mésopotamie est entourée de régions en voie de

dislocation, tandis qu'elle-même tantôt reste inerte au
milieu du frémissement général, tantôt, mais plus
rarement, y participe.

Ces régions turbulentes sont l'arc montagneux qui
comprend les chaînes du Kurdistan, l'Anti-Taurus et les

Libans, et qui tend à accentuer son relief; ou bien, selon
les cas, le golfe Persique, région très mobile, mais dont
les mouvements encore trop peu connus ne permettent
pas de dire si elle s'élève ou s'abaisse. A priori, en tenant
compte des relations du golfe avec les chaînes voisines,
nous serions plutôt tentés de conclure à l'enfoncement,
mais, nous le répétons, c'est encore problématique.

En résumé, la Mésopotamie est flanquée de deux foyers
sismiques, l'un au nord, dans la montagne, ayant son

centre dans la région si souvent ébranlée des lacs Wan et

Ourmia, l'autre au sud, sous le golfe Persique ou même

au-delà, dans les profondeurs de la mer d'Oman.1
Cela posé, pouvons-nous dire duquel de ces deux foyers

est parti le séisme diluvien
Il nous semble que oui. En effet, rappelons-nous que

l'arche de Noé, le navire de Hasis-Adra, était « porté par
les eaux, » et nous avons montré que ces eaux doivent
être celles du golfe Persique, projetées par suite d'un ras
de marée sur les plaines basses de Chaldée. Cette nécessité

d'admettre un ras du golfe Persique pour expliquer l'action
de la mer si formellement mentionnée dans la Genèse et
dans l'épopée chaldéenne, suffirait à elle seule à nous faire
chercher au sud le centre et le point de départ du séisme.

Mais il y a plus :

Les récits diluviens nous indiquent nettement le trajet
de l'arche « portée par les eaux. » Etudions ce trajet dans

1 Conf. Suess, Sintfluih. p. 52 et 53.



— 65 —

ses deux éléments principaux : point de départ et point
d'arrivée.

La Genèse ne nous dit rien de précis du point de départ
de l'arche ni de la résidence de Noé avant le déluge; elle
fixe cependant l'habitat des Térahites dans la Basse Chaldée.

L'épopée d'Izdubar, au contraire, nous donne un

renseignement précieux. Elle indique, dans son chant onzième,
la ville de Surippak comme le lieu où résidait Hasis-Adra
et où les dieux tinrent conseil pour décider le déluge.

« Cette rille de Surippalc, située sur le rivage de l'Eu-
phratc, était déjà fort ancienne lorsequc les dieux y tinrent
conseil, » disent les versets 11 à 13 de Col. I. YAle était
habitée par une population de marins, gens experts dans

Fart des constructions navales. Cela ressort du contexte
et en particulier de la frayeur qu'éprouve Hasis-Adra de

devenir la risée du peuple en construisant son navire;
cette frayeur le fait résister longtemps aux ordres et aux
avertissements du dieu de la mer (Col. I, 28-31).

L'épopée dit expressément que Surippak est sur l'Eu-
phrate et tous les auteurs qui ont écrit sur ces matières
la placent sur le cours inférieur du fleuve. Rawlinson en

cherche l'emplacement dans le voisinage de Hoveiza et la
considère comme une ville de l'intérieur, car. dit-il, on ne
bâtit jamais une ville à l'embouchure même d'un grand
fleuve, parce que les atterrissements y entraveraient la
navigation.

Suess fait remarquer à ce sujet que le fond du golfe
Persique ne devait pas être, au temps du déluge, là où il
est aujourd'hui. Il devait être plus au nord et il en est de

même de Surippak. Il y a, en effet, de l'aveu des naturalistes

modernes, peu de régions où le colmatage par les

apports fluviaux soit aussi rapide qu'aux bouches du

Schatt-el-Arab. Pline émettait déjà cette opinion (VI, cap.
26 qui est encore celle de Beke, Loftus, Rawlinson et



— 66 —

autres. Loftus a montré qu'à une époque relativement
récente, le fond du golfe se trouvait à quelque chose

comme 400 kilomètres plus au N.-O. que les bouches

actuelles du Schatt-el-Arab, et 240 kilomètres plus loin
dans l'intérieur des terres que la jonction du Tigre et de

l'Euphrate à Korna.1
De nos jours encore, les atterrissements sont considérables

et la pente du lit des deux fleuves est insensible
dans tout leur cours inférieur. Le courant y est si faible

que la marée se fait sentir dans le Tigre jusqu'au village
d'Abdallah-ibn-Ali, à 280 kilomètres du rivage, et dans

l'Euphrate, jusqu'aux marais d'El-Hammar, à 298
kilomètres de la mer.2

Les bouches du Schatt sont encombrées d'alluvions au

point qu'à de certains moments la navigation y devient
impossible même pour les chaloupes. On se rappelle les

difficultés inouïes que rencontra l'atterrissement du câble

indien venant de Bender-Bûschihr. A un certain moment,
les chaloupes ne trouvant plus de fond, les marins chargés
du travail durent sauter à l'eau et cheminer avec une
peine inouïe, moitié nageant moitié marchant, dans le
limon visqueux et souvent putride. Cette grappe humaine,
traînant après elle le câble qui se déroulait sur les
tambours des navires embossés au large, cheminait péniblement

avec mille chutes dans la fange immonde, l'eau
jusqu'aux épaules, avec un soleil de plomb sur la tête, ou
bien au milieu des ténèbres de la nuit quand le soleil, par
trop ardent, eût frappé d'une mort certaine ces intrépides
pionniers.

Le fond du golfe Persique était donc plus au nord
qu'aujourd'hui et c'est dans le voisinage de ce fond que se

1 Suess, Sintjluth, p. 11.
2 Schlafli in Suess, toc. cit.



67

trouvait l'antique ville de Surippak. point de départ de

l'arche.
Partie de là, elle a marché vers le nord ou le nord-est,

car les récits chaldéens s'accordent avec la Genèse pour
placer le lieu d'échouage et de débarquement dans cette
direction.

Que la « montagne de la descente » fût au pays de Nizir,
dans le Puscht-i-Kûh (Coast-Range persan),1 en Arménie
ou dans les branches du Taurus, le trajet de l'arche a été

au nord, c'est-à-dire du rivage vers le haut pags. Or, ne

l'oublions pas, l'arche « était portée par les eaux, » elle

n'avait pas de moyen de propulsion. Donc la vague qui la

portait venait du sud, ce n'était pas une crue fluviale, due

avant tout aux pluies : « Cataracta; cœli, » qui eût entraîné
le navire dans le sens de la pente naturelle du sol, vers le

golfe Persique. C'était la vague de ras, se précipitant du

large sur la plaine de Chaldée et venant mourir au pied
des premières rides qui annoncent vaguement dans l'horizon

de Baghdad les hauts plateaux et les déserts de la

Perse. Donc, selon toute apparence, le foyer du séisme

diluvien était au sud, sous le golfe Tersique2 ou sur ses

rives, et ce fait de la translation de l'arche de l'aval vers

l'amont, à contrepente des fleuves du pays, affirmé par la

Genèse et par le texte chaldéen, suffit à lui seul, nous ne

saurions assez le répéter, pour reléguer au second plan
l'action des eaux pluviales et imprimer à toute la
catastrophe un caractère nécessairement sismique. Ce n'est

point un mince résultat que de l'avoir mis en relief et

d'en avoir rendu compte entièrement. En ce faisant, Suess

a rendu, croyons-nous, un service signalé à l'exégèse

biblique.

1 Holzinger, Einl. Ile ratend,, I. 150, 357.

- Suess. loc. cit., p. 53.



— G8 —

III. — THEATRE DE L'INONDATION DILUVIENNE.

L'étude que nous avons faite du processus de cet événement

nous a montré que nous avions affaire à une inondation

sismique survenue dans les contrées basses qui entourent

le cours inférieur d'un grand fleuve et à proximité de

la mer.
Le verset 30 (Col. IV) de l'épopée chaldéenne nous

apprend en outre que le fleuve en question est un fleuve
double, c'est-à-dire la réunion de deux fleuves qui cheminent
ensemble sur une certaine longueur pour aboutir à la mer
par une commune embouchure :

Col. IV, 30. « Alors ils (les dieux) me (Hasis-Adra) prirent et
me placèrent à la bouche des fleures. »

Si nous en étions réduit à ces indications et à la tradition

assez vague qui place le berceau de l'humanité quelque

part dans l'Asie antérieure, nous serions amené à hésiter
entre les différents fleuves doubles de cette région. Nous

serions alors en présence de trois couples de fleuves réalisant

toutes les conditions topographiques requises par
notre étude sur le mode de l'inondation diluvienne :

1er couple : Le Tigre et l'Euphrate ;

2° » L'Indus et le Satledje ;

3e » Le Gange et le Brahmapoutra ;

et il n'y aurait guère de raison pour choisir l'un de ces

couples plutôt que l'autre.
Même la position du foyer du séisme et la nécessité de

le placer au sud des fleuves ne détermineraient en rien la
question. Nous pouvons, en effet, le placer indifféremment
dans le golfe Persique, la mer d'Oman ou le golfe du Bengale.

Ces trois golfes ne sont que des saillies de l'océan
Indien ; or, la mer des Indes fait partie de la fameuse



- 69 —

dépression méditerranéenne1 dont nous savons qu'elle fut
et sera, pendant toute la durée de la vie du globe, une
zone de dislocations énergiques, partant, une région
sismique de premier ordre.

11 est donc tout naturel de placer dans cette région le

foyer d'un séisme. Les ondes concentriques partant de ce

centre marcheront vers le nord pour les contrées situées

au nord de la dépression et nous aurons rempli la condition
formelle de porter l'arche vers le nord.

Rien ne nous manquerait donc, ni golfe ébranlé, ni
plaine alluviale disposée pour l'action des Anunnaki, ni
massif montagneux pour y placer un Ararat: nous aurions
le choix entre le Kurdistan, le Kashmir et le Bhoutan.

Mais les données que nous possédons sont beaucoup plus
précises et de deux natures : données archéologiques et
données géologiques.

Les données archéologiques, nous les avons exposées,
elles peuvent se résumer ainsi :

1. L'arche est partie de Surippak, résidence de Hasis-

Adra, ville antique située sur le bas Euphrate. — Les

patriarches térahites sont sortis plus tard d'Ur-Kasdîm, à

la latitude de Koma.
2. Elle a marché vers le nord et abordé au « mont

Ararat, » au pays de Nizir, quelque part dans les montagnes
du Kurdistan.2

Nous voilà donc, par l'archéologie seule, fixés d'une

1 Voir le rôle orogénique de la dépression méditerranéenne et

sa formation dans l'hypothèse tétraédrique : de Lapparent, Traité
de ijcologie, p. 1460.

- C'est à dessein que. dans ce résumé, nous fondons en un tout
unique les données différentes, en apparence seulement, de la
Genèse et de l'épopée chaldéenne. Nous voulons montrer ainsi
(pie. même prises dans le sens le plus large et le plus vague, ces

données ne manquent pas d'une certaine précision.



— 70 —

manière certaine sur le couple de fleuves que nous devons

choisir : c'est le Tigre-Euphrate arrosant les plaines de

Mésopotamie.
Cette certitude va s'accroître considérablement par

l'emploi des données géologiques.

Il y a, en effet, un détail caractéristique qui se retrouve
dans l'épopée d'Izdubar, dans le récit de Bérose et dans

la Genèse : c'est l'emploi du bitume pour calfater l'arche
de sauvetage.

L'épopée chaldéenne dit, en effet :

Col. II. 9. « Je vis des fentes et y ajoutai ce qui y manquait :

10. Je répandis trois mesures d'asphalte sur l'extérieur :

11. Je répandis trois mesures d'asphalte sur l'intérieur; »

et selon Haupt, il faudrait lire plutôt: asphalte (kupru), à

l'extérieur, et pétrole (iddû, äsir, eau lumineuse), à

l'intérieur.1

Bérose raconte que. pendant longtemps, on allait enlever
la poix des flancs de l'épave et qu'on s'en faisait des

amulettes.

Enfin la Genèse dit de même :

Gen. vi, 14 : « Fac tibi arcam de lignis lævigatis : mansiunculas
in area faciès, et bitumine Unies intrinsecus, et extrinsecus. »

Il n'y a pas que les récits diluviens qui fassent mention
de l'emploi du bitume dans les constructions navales des

anciens Assyriens. On retrouve la même idée dans les

récits profanes. La tablette qui raconte l'enfance du

fameux roi Sargon Ier dit, en effet :

« Je suis Sargon, le roi puissant, le roi d'Agadc. Ma mère était
une princesse ; je n'ai point connu mon père. Le frère de mon
père habitait sur la montagne de la ville de Azupiranu, au rivage
de l'Euphrate. Ma mère, la princesse, me conçut et m'enfanta

1 Siiitjluth, note 20, p. 70.



71

secrètement. Elle me plaça dans une corbeille de bambous qu'elle
ferma avec du bitume. Elle me déposa sur le fleuve qui ne
m'engloutit point. »'

Cette coutume d'enduire d'asphalte ou de poix végétale
les objets destinés à flotter a passé des Assyriens chez les

Hébreux, qui l'emportèrent avec eux en Egypte. Aussi
lisons-nous dans l'Exode (chap, ii), au récit de la naissance
de Moïse :

1. « Quelques temps après, un homme de la maison de Lévi
ayant épousé une femme de sa tribu,

2. sa femme conçut et enfant un fils : et vovant qu'il était beau
elle le cacha pendant trois mois.

3. Mais comme elle vit qu'elle ne pouvait plus tenir la chose

secrète, elle prit un panier de jonc et l'ayant enduit de bitume
et de poix, elle mit dedans le petit enfant et l'exposa parmi
les roseaux, sur le bord du fleuve. »

L'emploi de l'asphalte comme moyen de calfatage était
donc d'un usage général dans le pays qui devint le théâtre
du déluge. Mais pour que le bitume fût aussi généralement
employé, il fallait qu'il se trouvât en abondauce dans le

pays même ou en tous cas à peu de distance.
Or la plaine de l'Euphrate et du Tigre est justement

entourée de collines miocènes qui renferment de riches

gisements d'asphalte ; Loftus en a compté un grand nombre.2

Cernik, ingénieur des chemins de fer, a parcouru, il y a

quelques années, la Mésopotamie pour y étudier le tracé
d'une ligne ferrée. Voici ce qu'il raconte sur le transport
du naphte des gîtes de Hit, l'ancienne dis, sur l'Euphrate
(entre 33° et 34° de lat.) :

« On se contente, dit-il, de faire un grossier treillage

1 Smith, Chald. Gen., 299 : Delitzsch,Paradies, 209; J. Halévy,
Reçue critique, 1881, p. 4S2 ; Met. de critique, 1883. p. 162.

2 Suess, Sintjluth, p. 13.



— 72 —

déjoue, on remplit les interstices avec de la paille et des

roseaux, puis on calfate soigneusement le tout, dedans et
dehors, avec de l'asphalte dont on recouvre les parois tout
entières. Les bateaux ainsi construits peuvent porter des

chargements considérables, s1

Ainsi donc, on retrouve aujourd'hui à Hit sur l'Euphrate
le même procédé de calfatage par l'asphalte dont se servit
Noé, il y a des siècles.

Au reste, l'asphalte a toujours été très en usage dans

cette contrée. Le manque de pierre et de chaux obligeait
les habitants à construire en briques en se servant
d'asphalte en guise de mortier.

La Genèse ne dit-elle pas (xi, 3) en racontant la
construction de la tour de Babel :

« Dixitque alter ad proximum suum : Venite, faciamus lateres
et coquamus eos igni. Habueruntque lateres pro saxis et bitumer,

pro cemento. »

Hérodote décrit avec détails le mode de construction
en usage à Babylone, le fossé entourant la ville, d'où l'on
retirait la terre à briques, et l'emploi de l'asphalte comme
mortier. Cet asphalte venait d'Is, ville de l'Euphrate, à

huit jours de voyage de Babylone ; c'est la localité actuelle
de Hit.

Or les fouilles ont rencontré partout des maçonneries
de ce genre : brique et asphalte, et Cernik raconte que ce

mode de construction est encore en usage aujourd'hui,
dans les contrées riches en asphalte. Cette matière eût
même servi, dès l'antiquité la plus reculée, aux anciens

Assyriens pour confectionner des projectiles enflammés,

1 Ing. Jos. Cernik's Techniche Studien-Expedition durch die
Gebiete des Euphrat und Tiqris. Petermann's Mittheilungen,
1875-76 ; I, p. 23.



— 73 —

peut-être explosibles.1 C'est ce qui ressortirait du récit
des luttes du dieu Mérodach contre le dragon Tiamat,
récit faisant partie de la tradition babylonienne sur la

chute originelle2 et, plus nettement encore, de l'anecdote

biblique relative au dragon de Babel. Telle serait aussi la

signification des foudres dont est armé Mérodach tel que
nous le représente le bas-relief.

De tout ce qui précède, il est facile de tirer la conclusion
suivante :

Le théâtre du déluge est un pays oit l'asphalte jouait,
dans les arts et dans l'industrie, un rôle considérable. Or

nous voyons précisément la Mésopotamie renfermer des

gîtes importants d'asphalte et cette matière y jouer, de tout

temps, un grand rôle. Nous avons donc, dans cette coincidence,

qui, vu la rareté relative des gîtes asphaltiques, ne

saurait être fortuite, un motif nouveau, se joignant à tous

les autres, de considérer la Mésopotamie comme ayant été

le théâtre du déluge.

IV. — AVERTISSEMENTS ; PRÉDICTION DU DÉLUGE.

Ces avertissements sont racontés au chapitre vi de la

Genèse, versets 13 et 22. Dieu y parle seul à Noé, sans

aucune allusion aux agents naturels dont il va se servir.
Ce passage ne peut donc faire l'objet d'aucune discussion

géologique.
Il en est autrement dans l'épopée chaldéénne. Suess fait

à ce sujet une remarque importante. Tous les avertissements,

dit-il, viennent d'Ea, le dieu profondément sage de

1 Suess, Sintlittth, p. 11.
2 Ou plus probablement de la cosmogonie. Voir nos deux

premiers Bulletins géologiques, dans la Reçue thomiste, 1893.



74

la mer et de la profondeur.1 Il assistait au conseil des

dieux et c'est lui qui annonce l'arrêt fatal à son fidèle
serviteur Hasis-Adra :

Col. I. 20. « Ecoute. et prends garde
21. Homme de Surippak, fils d'Ubara-Tutu (Ortiates) :

22. quitte ta demeure, construis un navire ; sauve ceux
des êtres vivants que tu pourras trouver ;

23. ils (les dieux) veulent anéantir la semence de la vie ;

mais, toi, conserve,
21. et recueille dans ton navire des semences de vie, de

toute espèce. »

Suess, se basant sur ce que la personnification et la
déification des forces de la nature constituent le procédé
habituel du récit chaldéen, conclut de ce passage que les

avertissements en question ont été, eux aussi, des phénomènes

naturels : des ras de marée, faibles d'abord, puis

augmentant d'intensité, causés par de petites secousses,
préludes de la période d'activité sismique qui se préparait.

Ces premières secousses inondèrent le rivage, firent
déborder l'Euphrate et jetèrent l'épouvante dans la ville
de Surippak, bâtie non loin de la mer. Comprenant le

danger dont ces phénomènes étaient l'annonce, un homme

prudent, nommé Hasis-Adra, ce qui veut dire : le sage

craignant Dieu, bâtit un navire et se prépare à fuir avec
les siens.

Voilà l'interprétation de Suess (p. 16). Elle tend à faire
rentrer tout l'incident dans le cadre d'un événement purement

naturel, en en bannissant complètement l'intervention
directe de Dieu.

Or nous ne pouvons admettre cette manière de voir
comme étant celle du texte. Quoique nous soyons bien

éloigné de vouloir « jouer du miracle, » il nous paraît

1 Sint/lttth, p. 15.



— 75 —

impossible de ne pas reconnaître que, dans les avertissements

adressés à Hasis-Adra ou Noé plus que partout
ailleurs, la tradition ancienne voyait l'intervention directe
de la divinité.

En effet, on peut faire sur la nature de ces avertissement

deux hypothèses :

Ou bien Dieu a réellement parlé à Noé, comme le dit la
Genèse, c'est-à-dire qu'il lui a inspiré, et à lui seul, la

prévision de ce qui allait arriver, sans qu'aucun phénomène
physique prémonitoire se produisît, et alors la question
est toute tranchée.

Ou bien Dieu produisit une série de phénomènes
prémonitoires de nature à avertir Noé du danger qu'il allait
courir (et, dans ce cas, ce sont bien des ras de marée dont
parle Suess qui étaient le plus en rapport à la fois avec le

but poursuivi et avec la nature du cataclysme imminent),
mais en même temps, il fit que Noé seul comprit le sens

de ces avertissements donnés par la mer.
Or, il est absolument inadmissible, au point de vue naturel,

que dans une population maritime comme l'était celle
de Surippak, un seul homme fût en état de comprendre
ces avertissements.

Voilà un peuple de marins, qui tous les jours navigue,
qui depuis son enfance connaît la mer et toutes ses

particularités. Or un jour, il se produit dans la mer un phénomène

tout nouveau, inconnu jusqu'alors, qui dévaste tout
le littoral et cause du dégât jusque dans l'intérieur des

terres. Que va-t-il arriver La panique va être générale,
tout le monde va comprendre, en voyant ces terribles ras
de marée se renouveler et devenir de plus en plus violents,

qu'il se prépare quelque chose d'insolite et de terrible.
En outre, les rivières débordent, les nappes souterraines

jaillissent du sol fissuré, les secousses sismiques se succèdent

avec une force croissante, les édifices sont ébranlés.



— 76 —

bref un cataclysme terrible se prépare. Tout le peuple va

fuir, il va abandonner la ville et le bord de la mer, se

retirer aussi loin que possible dans l'intérieur et sur les

rares eminences que présente le pays. Et ils auront le

temps de fuir, puisque le dernier avertissement est donné

sept jours avant le commencement de l'inondation (Gen.

vu, 4) ; les premiers ayant eu lieu depuis longtemps, puisque,

depuis lors, Noé a eu le temps de construire l'arche.
Ils auront le temps de fuir et ils fuiront, c'est évident.
Mais non, pas du tout. Personne ne comprend de quoi il

s'agit, tout le monde demeure dans une quiétude parfaite.
Un seul homme, un vieillaid, sent venir le danger et
prépare un navire pour se sauver. Au lieu de l'imiter, la

population et les anciens du peuple se moquent de lui
(Izdubar, Col. 1, 28-31), ce qui prouve assez qu'ils
n'étaient point effrayés, comme le prétend Suess.

N'est-ce pas extraordinaire, incompréhensible, disons le

mot, miraculeux N'est-ce pas le cas de répéter : « Quos

perdere vult Jupiter, cæcat »

Enfin, est-il possible de ne pas reconnaître dans tout
cela l'action directe de Dieu agissant dans le but exprès
de perdre tous les habitants du pays, sauf Noé et les

siens

Qu'on y prenne bien garde, nous ne voulons point nier

que les avertissements ont pu venir de la mer, consister

en ras de marée répétés, comme Suess le déduit avec

beaucoup de vraisemblance du texte chaldéen ; nous

accordons, en un mot, que ces avertissements ont très
bien pu être des phénomènes naturels prémonitoires.
Mais ce qui n'est pas naturel, ce qui ne pouvait pas l'être,
c'est que Noé seul comprît ces avertissements et que seul

il prît des mesures pour se sauver. L'aveuglement du

reste du peuple est un fait évidemment providentiel, c'est

une dérogation flagrante aux lois ordinaires du sens com-



muii. Telle n'est pas, d'ailleurs., la véritable signification
de ce passage. Nous avons montré ailleurs1 qu'elle est

beaucoup plus compliquée et se rattache à un ordre très
spécial d'idées mythologiques.

Au reste, le dernier avertissement, celui qui précède
immédiatement l'embarquement de Hasis-Adra, est d'une
tout autre nature que les précédents. Nous lisons, en

effet :

Col. II. 30. « Lorsque le soleil eut marqué le temps fixé.
31. une voix s'éleva et dit: Ce soir, les cieux pleuvront

la ruine.
33. Le remps (i.xé est arrivé,
34. dit la voix ('.'), ce soir les cieux pleuvront la ruine. »

Ici. plus de personnification des forces de la nature,
c'est une voix qui survient et qui parle.

Qu'est-ce que cette voix Peut-être, dit Suess, un de

ces craquements du sol, un de ces bruits souterrains, qui

accompagnent si souvent les tremblements de terre.
C'est possible, même probable; mais ici encore, comment

se fait-il que personne, à part Noé, n'ait eu l'idée que cela

pouvait bien présager quelque chose de funeste
Au reste, malgré la fréquence du phénomène et sa nature

caractéristique, il convient de n'ajouter qu'une importance
relative à ce dernier passage, car il ne figure que sur l'un
des exemplaires du récit diluvien, et même dans la tablette
où il figure, le texte se trouve très altéré, précisément aux
deux endroits où figure le mot kukru, traduit par voix. Il
est probable que tel est le vrai sens de kukru : cependant,
on ne peut l'affirmer, parce qu'on n'a encore rencontré ce

mot dans aucun autre texte.2

1 Le caractère naturel du déluge, Fribourg, 1S93, p. 85 et suiv.
2 Sint/tut/t, p. 16.



— 78 —•

V. FIN DU CATACLYSME.

Istar, la mère des hommes, déplore amèrement la perte
de ses enfants. Les dieux, revenus à la clémence, pleurent
avec elle et tous ensemble gémissent sur les Anunnaki. Ils
ne pleurent point sur la colère du vent, ni sur les fureurs
de la mer, mais seulemeut sur les Anunnaki, donnant ainsi
à entendre que le plus grand mal est venu de ces esprits
souterrains.

Ce.passage est de la plus haute importance géologique;
il atteste le caractère éminemment sismique de toute la

catastrophe.
Au reste, il est aisé à comprendre, même au point de

vue purement vulgaire.
En effet, quelque désastreux que fussent pour les hommes

les effets du ras de marée et de la vague cyclonienne,
ils pouvaient y échapper en fuyant le littoral et se retirant
dans l'intérieur.

Même le débordement des canaux ne pouvait produire
que des inondations étroitement localisées et faciles à fuir.

Tout autre était la malignité de l'inondation abyssale :

Sous l'influence de l'ébranlement sismique, le sol alluvial
de la Chaldée se fendillait de toute part. Les fentes
naissaient inopinément, sans qu'on pût prévoir le point où

elles allaient s'ouvrir. Impossible de les fuir; elles
engloutissaient par centaines les malheureux groupés à l'endroit
fatal, puis bientôt les rejetaient, défigurés, avec un torrent
d'eau et de boue.

Ailleurs, les fentes semblaient d'abord épargner les

hommes groupés sous l'influence de la terreur,,mais en

revanche elles se multipliaient autour d'eux et les entouraient

d'un fossé multiple qui devait rendre toute fuite



— 79 —

impossible et livrer sans merci ces malheureux aux eaux
qui allaient jaillir du sol.

La triste expérience des séismes contemporains nous
fournit des données, trop précises seulement, pour reconstituer

dans ses détails le terrible drame du déluge.

Enfin, l'action de la mer, à laquelle nous devons assigner
une partait moins égale à celle des Anunnaki dans la dévastation

générale, en ce sens que ses eaux envahirent au
loin le pays à la faveur d'^ne dénivellation sismique,
l'action de la mer, disons-nous, ne devait pas être facile à

distinguer de celle des eaux souterraines, alors que celles-
ci avaient déjà inondé la contrée.

L'action de la mer contribua plutôt à étendre vers le
nord le domaine du cataclysme qu'à en augmenter l'intensité

locale.

Joignez à cela l'effroi des hommes qui leur enlevait la
plus grande partie de leur puissauce d'observation, et la

tendance, naturelle à un peuple de marins, de se défier
très peu de la mer. et vous comprendrez que l'action des

Anunnaki, perceptible dès le début de la catastrophe,
avant que l'effroi fût à son comble, restât gravée dans la
mémoire des survivants et y formât la dominante de

l'événement.

Comment, en outre, Hasis-Adra et les siens eussent-ils

pu attribuer le plus grand mal à la mer, sur les flots de

laquelle leur arche, construite d'après leurs usages de

marins, les porta vers Nizir, le port de la délivrance
Il est très probable, en effet, que Hasis-Adra ne

s'embarqua point dès le commencement de l'inondation et que
l'arche ne commença à voguer réellement qu'à partir du

moment où les eaux de la mer, pénétrant en masse sur la

plaine déprimée, imprimèrent à elle-même et aux eaux
issues des profondeurs un courant sensible vers le nord.
Mais à ce moment-là, le plus grand mal était fait, tous les

hommes non embarqués dans l'arche avaient péri.



80

C'est donc avec raison qu'Istar, la mère des hommes,
impute aux Anunnaki la perte de « son humanité » chérie.

Le récit continue comme suit :

Col. III. 19. « Six jours et sept nuits,
20. le vent, le déluge (cyclone) et l'ouragan sévirent avec

violence
21. à l'aurore du septième jour, l'ouragan faiblit ; le déluge,
22. qui avait combattu comme une (puissante) armée,
23. se calma ; la mer baissa, puis l'ouragan et le déluge

s'arrêtèrent.
24. Je traversai la mer en gémissant
25. parce que les habitations (les corps) des hommes

étaient changées (retournés à 1') en argile ;

26. des cadavres flottaient çà et là comme des troncs
d'arbres.

27. J'ouvris une petite ouverture (de l'arche) et lorsque la
lumière du jour tomba sur mon visage,

28. je tressaillis et me rassis en pleurant,
29. lues larmes coulèrent sur mon visage. »

Les lignes 19-23 assignent à la période violente du
cataclysme une durée de 6 jours et 7 nuits. La Genèse (vu,
12) fixe la durée des pluies à 40 jours et 40 nuits.

Pour l'ensemble du phénomène, elle paraît fixer une
durée de près d'une année (Gen., vu, 11, et vin, 13).

Il est difficile de fixer exactement la durée totale de

l'événement à l'aide du récit chaldéen seul ; mais il est
certain qu'il conduirait à un chiffre notablement inférieur
à celui de la Genèse.

La durée de 6 jours assignée à la période aiguë est bien
plus en rapport, comme le remarque Suess (p. 24), avec
l'expérience des phénomènes analogues contemporains,
que les 40 jours de la Genèse.

Au reste, c'est une question secondaire et qui dépend

beaucoup du point de vue auquel on se place pour fixer
les limites de la période désastreuse de l'événement. En
premier lieu, tous les interprètes savent qu'il ne faut



— 81 —

jamais chicaner sur les chiffres, ces données-là étant par
essence les plus sujettes à corruption. Fm second lieu,
l'écart entre les deux textes est-il vraiment très grand
Si grand qu'il ne puisse être question d'entreprendre un
examen comparatif des vraisemblances

Voyons un peu :

D'après la Genèse, le déluge commence l'an 000 de

Noé, le 17° jour du 2° mois (vn, 11). La pluie tombe
pendant 40 jours et 40 nuits (12 et 17). Les eaux couvrent la

terre pendant 150 jours (24). Après ces 150 jours, elles

commencent à diminuer (vrir. 3). Le 27p jour du 7° mois,
l'arche se repose sur les monts d'Arménie (4). Les eaux
continuent à diminuer; le 1er jour du 10° mois, le sommet
des montagnes commence à apparaître (5). 40 jours après,
Noé lâche le corbeau (6). 7 jours après, il lâche la colombe

(8). La terre est encore couverte d'eau, à ce moment-là (9).
7 jours après, il renvoie la colombe (10). Le soir, Noé

recommit que les eaux se sont retirées (11). 7 jours après,
il renvoie de nouveau la colombe (12). L'an 601. le 1er

jour du 1er mois, les eaux se retirent entièrement (13). Le
27e jour du 2° mois, la terre est toute sèche (14). Noé

sort de l'arche (18).
La phase violente est donc ici de 40 jours et 40 nuits.

Mais l'inondation que cette pliage a produite se maintient
sans diminuer pendant 150 jours. Dans la théorie sismique,
cela veut dire que, pendant 40 jours, les ras de marée

avec les phénomènes concomitants se répètent, ce qui n'a

rien d'invraisemblable. Après ces 150 jours, les eaux
commencent à diminuer. C'est affaire d'écoulement,
d'absorption et (l'évaporation. cela ne regarde plus le mode de

production de l'inondation. En somme, donc, l'écart n'est

pas si grand : 6 jours et 40 jours. Il est dans l'essence des

phénomènes sismiques de durer un peu, de se répéter
fréquemment pendant des périodes appelées crises, sur la



— 82 —

durée très variable desquelles on ne peut pas discuter à

priori.1 Ce qui entre en cause, ce n'est pas, comme le croit
M. de Foville, la durée de la submersion, mais bien le

temps employé à la produire. Quant à la disparition des

eaux, elle ne peut s'effectuer que par les moyens que nous

venons d'indiquer, agents essentiellement lents dans leur

1 Quelle que soit la nature d'un tremblement de terre, qu'il soit
d'origine volcanique ou orogénique, il peut être unique ou composé

de plusieurs chocs successifs, ou encore affecter la forme d'un
frémissement prolongé. Il y a des secousses qui ne durent qu'une
fraction de seconde ; quelques-unes, se succédant rapidement,
suffisent néanmoins pour produire de grands ravages. A Casa-

mieciola, le 28 juillet 1883, il a suffi de 16 secondes pour détruire
1200 maisons et causer la mort de plus de 2300 personnes. D'autres
fois, les mouvements du sol se font sentir pendant des mois et
même des années. Ainsi dans la vallée de Viège, en Valais, une
première secousse eut lieu le 1" juillet 1855 ; son intensité fut
considérable et l'on en ressentit le contre-coup dans toute la Suisse
et même jusqu'à Paris. A partir de ce moment, pendant quatre
mois de suite, des commotions plus faibles se succédèrent en grand
nombre dans la même vallée, après quoi elles s'espacèrent et le

phénomène avait entièrement cessé en 1857. En 1856, il y eut à

Honduras 108 secousses dans une seule semaine et aux îles Sandwich,

en 1868, un même tremblement de terre dura plusieurs
mois de suite, donnant jusqu'à 2000 secousses dans le seul mois
de mars.

En 1884, la désastreuse secousse du 25 décembre, qui fit tant
de ravages en Andalousie, fut suivie d'un grand nombre d'autres,
dont quelques-unes particulièrement intenses, celles du 30 décembre

1884, des 5 janvier, 13 et 27 février, 25 et 26 mars, 11 avril
1885. A cette dernière date, tout le sol d'Andalousie fut ébranlé
pendant plusieurs secondes et il se produisit encore des écroulements

de maisons (Fouqué, Les tremblements de terre, 1889).
Le tremblement de terre qui a secoué la côte de Ligurie, le 23

février 1886, a comporté trois séries de secousses : la première, la
plus violente, survenue à 5 h. 38 m. (à Menton), a duré 1 m. 30 s. ;

la seconde a eu lieu à 5 h. 49 m. 30 s. ; et la troisième, beaucoup
plus faible, à 8 h. 15. Dans la première série, les oscillations se

succédaient au plus à 2 ou 3 dixièmes de seconde d'intervalle.



— 83 —

action. Conclusion : le texte biblique, ici encore, se prête
en somme aussi bien que le chaldéen à l'interprétation
sismique.

La ligne 20 du texte renferme les trois expressions sâru,
dbûbu et mêhû.

Lors du séisme de 1891, au Japon, du 28 octobre au 10 novembre,
on a compté à Gif'u 1360 secousses, dont plusieurs de forte intensité.

A Charleston, le tremblement de terre destructeur du 31 août
1886 fut précédé, les 27 et 28 août, de deux chocs légers. On
ressentit plus tard des secousses assez vives les 1, 2 et 3 septembre :

puis des ébranlements légers se manifestèrent jusqu'au 30
septembre. Le 18 mars 1887 eut lieu la dernière secousse perceptible.
Quant au principal choc du 31 août, il commença à 9 h. 51 m.
du soir, passa par un premier maximum 20 secondes après et par
un minimum au bout d'un nouvel intervalle de 20 secondes. A
9 h. 51 m. 50 s. se produisait un nouveau maximum, presque
égal au premier, et la secousse s'éteignait un peu après 9 h. 52 m.
(Duthon, U. S. Geol. Surceg, 9° Rapp. annuel: in Lapparent,
Traité de géologie, 3'' éd. p. 524 et 525.)

Les mouvements sismiques qui agitent encore l'Assam, surtout
les régions basses au nord et au sud des Mts. Khâsis, la vallée du

Brahmapoutre et la contrée du Silhet, durent depuis des années,
ainsi que l'ont établi les observations de Keatinge, poursuivies
depuis 1874. (Col. Keatinge, Record o/'t/ie Occurrence of
Earthquakes in Assam ; Journ. Roy. Asiat. Soc. Bengal, 1877-1881,
in Suess, AntliU, i, 68 ; Sintfluth, 44.)

Quant aux cyclones, rappelons que. d'après la statistique de

Blandford, le golfe du Bengale a éprouvé en 139 ans, soit de 1737

à la grande catastrophe de 1876, 112 cyclones grands ou petits ; ce

qui fait une moyenne annuelle de 0,806 à peu près. (H. F. Bland-
ford, Catal. of Cgclones in the Bag of Bengal ; Journ. Roy. Soc.

Bengal, 1877, xlvi b, p. 328-338, in Suess, Ibidem) Voyez encore
Suess, Antlitz, i, 231 etsuiv.. et Tarnutzer, Die schw. Erdbeben
in 1887, Inaugural Dissertât, a. d. Univ. Zurich. Les phénomènes

sismiques et sonores de l'île Melcda, dont nous parlerons,
durèrent plus de 3 ans. Dans certaines contrées, on a vu des

phénomènes de ce genre durer plusieurs années, presque sans

interruption (Partsch, op. cit., p. 176).



84

La première est toujours rendue par vent. Haupt traduit
la troisième par ouragan, tandis que Lenormant dit : la

pluie diluvienne.
Quant au deuxième substantif: àbûbu, on l'a traduit -de

bien des manières.
Pour plusieurs, il a un sens collectif, il signifie, comme

le mot hébreux mabbûl, l'ensemble des phénomènes
diluviens, toute la catastrophe considérée comme un événement

unique.
G. Smith traduit: déluge; Lenormant: la trombe

diluvienne. Paul Haupt avait d'abord traduit par flot ou
inondation, mais depuis, il a admis aussi le sens de trombe.1

Il y a un doute du même genre sur le sens exact du mot
haltû, à la ligne 22. Ce mot ne se rencontre pas dans les

autres textes que nous possédons. Les premiers traducteurs

l'avaient rendu par tremblement de terre et si Haupt
l'a traduit par armée, c'est à cause du voisinage du verbe

combattre, plutôt que pour un motif intrinsèque. Lenormant

traduit ce passage : « La trombe terrible, equi avait
assailli comme un tremblement de terre, s'apaisa. »

Sans entrer dans cette discussion philologique, nous

enregistrons le fait que le mot tremblement de terre pourrait

bien se trouver expressément dans le texte. Ce serait
une confirmation éclatante de nos déductions géologiques;
toutefois cette traduction étant incertaine, nous nous
gardons bien de l'invoquer en aucune façon à l'appui de notre
manière de voir.

Notre opinion sur le caractère sismique de l'événement
nous paraît suffisamment établie par les considérations
géologiques qui précèdent, pour se passer de l'appui de la

linguistique, quelque désirable qu'il soit. La ligne 23 dit
que « la mer baissa », ou, selon le mot à mot de Haupt,

1 Suess, Sintfluth, p. 24.



« la mer se retira dans son bassin »; nous retrouvons donc
ici une nouvelle preuve de l'action de la mer.

Cette action se révèle d'ailleurs par le fait très particulier

que l'arche, partie de Surippak. sur le littoral du

golfe Persique, remonte la pente naturelle du terrain et le

cours des fleuves pour aller aborder, beaucoup plus au
nord, dans le Nizir. Or il est évident, comme le remarque
Suess (p. 27), que si les pluies eussent été, comme on l'admet

communément, la principale cause de l'inondation, les

courants formés eussent suivi la pente naturelle du terrain
et porté l'arche vers la mer.

Seule, une dénivellation provenant de causes sismiques
et permettant à la mer d'envahir en courants puissants le
sol de la Chaldée, peut rendre compte de ce cheminement
de l'arche à contresens des courants ordinaires de la région.

Au reste, cette interprétation commune du lexte biblique,

faisant de la pluie l'agent principal du déluge, ne
paraît pas pouvoir s'appuyer sur le texte lui-même.

Au siècle dernier déjà, d'éminents exégètes, se fondant

sur le fait que le texte hébreu primitif n'était pas vocalisé,
ont prétendu qu'il fallait lire (Gen., vi, 17, et vu, 6) non

pas majim, « aqua », « les eaux », mais bien mijam, « a

mari, » « provenant de la mer ». Telle était déjà, il y a

plus de cent ans, l'opinion de J.-D. Michaelis, lorsqu'il
traduisait1 :

Gen. vi, 17. « Je rein: amener une inondation qui: viendra de

la mer sur la terre, etc. »

et

Gen. vu. 6. « Xoê était âgé de sic cents ans, lorsque l'inon¬
dation eint de la mer sur la terre. »

Il faudrait donc traduire les « aquœ diluvii » de la Vul-

1 Suess, Sintfluth, p. 27.



— 86 —

gate, aux deux endroits en question, par les eaux de

l'inondation venue de la mer.
Aux lignes 24 et 25, nous voyons « les habitations des

hommes transformées en argile ». Il est aisé de comprendre

ce que cela signifie : les habitations sont ensevelies

dans le limon apporté par les flots de l'inondation ; peut-
être même étaient-elles construites en un pisé d'argile
comme cela se voit dans bien des contrées, en particulier
en Hongrie. Dans ce cas, rien d'étonnant à ce qu'elles
« fondissent » dans ce bain gigantesque. On assure que tel
fut le mode de destruction d'une grande partie de la ville
de Szegedin, lors des dernières grandes inondations de la
Theiss.

VI. — l'aboedage.

Nous avons dit l'importance qu'il y a pour nous à connaître

le point de départ et le point d'arrivée de l'arche.
Occupons-nous maintenant de ce dernier. Une circonstance qui
a été invoquée pour prouver l'origine commune de toutes
les traditions diluviennes, c'est le fait que le navire portant
les personnages sauvés aborde, vers la fin de la catastrophe,
sur une haute montagne, laquelle, dit-on, ne peut être
autre que le mont Ararat. Cependant, si on voulait de

bonne foi considérer la question de près, on s'apercevrait
bien vite que cette induction hâtive n'est pas fondée. En
effet, de même que le sauvetage dans un navire est un
trait en quelque sorte obligé qui ne permet pas de
conclure à un emprunt, de même il va de soi que ce navire a

dû s'arrêter quelque part et il est naturel que ce soit au
flanc d'une montagne. Cela posé, n'est-il pas dans l'essence
même d'une tradition populaire que la montagne de

sauvetage soit une haute montagne, un sommet aux formes



— 87 —

caractéristiques qui attire les yeux, la plus haute montagne
de la contrée Or, ces conditions essentiellement locales,
les différents Ararats les remplissent tous, et il en résulte

que chaque contrée à tradition diluvienne a son Ararat
particulier, les uns admissibles et conservant à la tradition
où ils figurent son caractère historique; les autres
absolument impossibles et suffisant à rejeter le souvenir
correspondant dans le domaine des mythes.1 Et ici la question
se partage en deux.

Déjà dans le groupe des traditions autéro-asiatiques
qu'on peut considérer comme dérivées du binôme type
chaldéo-hébraïque, il y a des divergences. En effet, on dit
communément que l'arche s'arrêta sur le mont Ararat, et
on entend par là le Grand Ararat ou Masis, cône trachy-
tique qui s'élève au milieu des montagnes d'Arménie, à

5,170 mètres au-dessus de la mer. Mais, déjà ici, le doute

surgit: La montagne sur laquelle l'arche s'arrêta est-elle
bien le Grand Ararat, le Masis

Or la Vulgate dit (vin, 4) :

« Et le vingt-septième jour du septième mois, l'arche se

reposa sur les montagnes d'Arménie. »

Le texte hébreu porte : « sur les montagnes d'Ararat, »

et l'opinion commune des exégètes est que le nom d'Ararat
désigne en Hébreu l'Arménie"

De fait, cette locution « les montagnes d'Ararat » indique

que « Ararat » est un nom de pays et non pas celui
d'un sommet en particulier. C'est ce qu'a fort bien compris
l'auteur de la Vulgate quand il a traduit Ararat par
Arménie/'

1 Voir plus loin.
* Bible arec commentaires de dorn Augustin Calmet. Paris,

1820. Tome II, p. 106.
3 II convient au reste de rappeler ici la remarque de Budde,

d'après laquelle il semble bien probable que J. 2 indiquait aussi



— 88 —

Malheureusement, le vulgaire, suivant son penchant
naturel à l'exagération, n'a pas été aussi sage; il a donné

en plein dans la confusion dont l'occasion se présentait
entre l'ancien nom de l'Arménie et le même nom devenu

plus tard celui d'un des sommets de ce pays. Et voilà
comment est née cette tradition qui fait aborder l'arche à

le point de débarquement de l'aiche, mais qu'il le plaçait tout
ailleurs, à savoir dans les montagnes qui bornent la Mésopotamie
vers l'est, c'est-à-dire bien plus près d'Ur-Kasdim. L'indication
de VArarat ou mieux des montagnes d'Ararat, chez P. g.,
constituerait alors une divergence notable d'avec la source J. 2. Budde

explique cette divergence d'après le procédé de Nœldeko et d'une
manière très simple : P. g., dit-il, savait qu'il y avait vers le nord
des montagnes plus élevées encore que celles que mentionnait
J. 2. Partant de là et afin d'assurer au déluge son caractère de

catastrophe universelle, il aurait tout bonnement changé l'indication

topographique. Dans cette hypothèse, VArarat n'avait
besoin d'être appuyé sur aucune source, il dérivait bien plutôt
d'une correction infligée à J. 2, en \erlu d'un simple
raisonnement. En tout cas, YArarat n'appartiendrait pas à la forme
primitive de la tradition, ainsi qu'en témoigneraient plusieurs
indices. En particulier, on remarque que, tout.de suite après cette
indication topique, P. g. reprend le fil de la narration de J. 2., et

fait sortir les Patriarches d'Ur-Kasdim, sans dire comment ils y
seraient arrivés eu partant de 1'Ararat (cf. Budde, Die biblische
Urgeschichte, 435-438, 468). P. g. aurait donc passé au crible de

sa critique et modilié, cas échéant, les traditions préexistantes( H.
Holzinger, Einleitung in den Hexaiettch, 1893, i, 150, 357.)( V.
plus loin.)

D'après ce qui précède, et étant donné que Ur-Kasdim est mai n-
tenant fixée, d'une manière probablement définitive, à Mugheir,
dans la Babylonie méridionale soit par 31° envir. de lat., il
faudrait chercher le point de débarquement dans la chaîne de

montagnes la plus voisine de ce lieu, vers le N.-E.. Cela nous
amènerait dans le Puscht-i-Kuh (« la chaîne extérieure »), sorte de

« Coast-Range » persane, par 33° de lat. moy., entre les longitudes
46° et 48" de Greenwich, soit quelque chose comme 2° plus au sud

encore que le Nizir, mais dans une position analogue quant à

l'essence même de la catastrophe.



— 89 —

5,170 mètres au-dessus de la mer, créant à l'étude physique

du déluge une difficulté longtemps insurmontée.1 On

voit donc que cette tradition ne repose sur aucun fondement

exégétique; elle est le résultat d'une simple confusion

; jamais d'ailleurs les exégètes ne l'ont regardée
comme certaine et si elle a de la valeur historique, étant
très ancienne et très répandue, du moins elle ne peut faire
loi et commander notre adhésion sans appel. Ce qu'il faut
retenir, au point de vue de notre recherche actuelle, c'est
ce que nous dit la Genèse : l'arche s'arrêta sur les

montagnes d'un pays appelé jadis Ararat, et qui est probablement

notre Arménie.
La question se partage donc de nouveau en deux :

1° La contrée appelée dans la Genèse Ararat est-elle
bien notre Arménie actuelle

2° En supposant que cela soit, quelles étaient alors les

limites de l'Arménie et sur laquelle des montagnes
arméniennes l'ai che s'arrêta-t-elle

1. La tradition qui place sur 1'Ararat ou Masis le point
de débarquement de l'arche est commune aux chrétiens et

aux « infidèles; » elle est très ancienne chez les uns et les

autres :

« Les premiers chrétiens, dit M. Eugène Posé,2 bâtirent
au lieu désigné par la tradition un couvent appelé Monastère

de l'Arche où ils célébraient une fête annuelle en

mémoire du jour où le patriarche en était sorti avec sa

famille. Selon le compagnon de voyage de l'abbé Sestini,
Sullivan, des derviches musulmans y entretiennent
actuellement, d;ins un oratoire, le feu perpétuel d'une lampe. »

« Les Arméniens, dit-il encore, en se fondant sur la

1 A moins qu'on n'y voie une importation centro-asiatique, ce

que nous aurons à examiner.
- Dans le Dictionnaire de la Bible de Calmet, pages 533-534.



— 90 —

tradition biblique, qui donne le mont Ararat comme lieu
où s'arrêta l'arche, prétendent que Noé s'établit d'abord
eu ces lieux et que la ville de Nakhdjavan, qui signifie lieu
de la première descente, confirme ce fait par l'ancienneté
de son nom. Ils ajoutent que c'est dans le même endroit

que le patriarche planta la vigne. Aussi montra-t-on à

Chardin, à une lieue d'Erivan, un petit clos que l'on assure
être celui de Noé. Ce fait serait attesté par le nom à'Agorhi,
que porte cette petite bourgade, et qui viendrait des deux
mots arg ouri, signifiant « il planta la vigne. »

Ernest Favre1 donne à la localité d'Argouri une étymo-
logie presque pareille : « plan de vignes, » fondée sur la
même tradition.

Tavernier dit2 que la ville de Nekgivan ou Nakschivan,
qui est bâtie à 3 lieues de la montagne d'Ararat, est la

plus ancienne du monde; que c'est là que Noé vint habiter
à la sortie de l'arche ; que le mot Naksivan vient de Nah
qui signifie navire, et schivan qui veut dire posé ou arrêté,
en mémoire du séjour de l'arche sur le mont Ararat.

La tradition de l'Araiat se retrouve chez les Persans

qui l'appellent Asis ou « montagne heureuse, » à cause du

choix qu'en fit Dieu pour servir de port à l'arche. Nous
l'avons vue chez les Arméniens qui disent que l'Ararat est

inaccessible et qu'aucun mortel n'a le droit d'aller là où

débarqua Noé. De fait, la première ascension de l'Ararat
fut faite, le 27 septembre 1830, par le Dr Fr. Parrot,
professeur de physique à Dorpat, après une tentative infructueuse

du même voyageur, quelques jours auparavant.
Arrivé au sommet, il y trouva une plateforme unie de deux
cents pas de diamètre qui pouvait, par conséquent, parfai-

1 Recherches géologiques dans la partie centrale de la chaîne
du Caucase. Genève, 1875.

2 Voyage de Perse, tome IV, cité dans le Dictionnaire de

Calmet, tome I, p. 530, 598.



— 91 —

tement porter l'arche, d'après les dimensions que lui assigne

la Genèse.1

Plusieurs savants se sont rattachés à cette tradition et
ont regardé le Masis comme le lieu de débarquement de

l'arche. Cuvier, dans son fameux Discours sur les révolutions

du globe, s'exprime comme suit : « Il est certain, dit-
il, que la tradition du déluge existait en Arménie
longtemps avant Moïse de Chorène, le principal des historiens
arméniens du Moyen-Age; la ville qui, selon Josephe, était
appelée le lieu de la descente, subsiste encore au pied de

l'Ararat et porte le nom de Nachidchevan qui a, en effet,
ce sens-là. »

Malte-Brun, le célèbre voyageur et géographe, partage
cette opinion, toutefois en la modifiant un peu : il parle
d'une chaîne de montagnes nommée Ararat et la cherche

parmi les branches du Taurus, en Arménie et dans le
Kurdistan.2— C'est déjà une légère divergence de la tradition
fondamentale, l'Ararat n'est plus un sommet individuel,
c'est toute une chaîne; il n'est plus nécessairement le principal

sommet de l'Arménie, on peut le chercher jusque dans

le Kurdistan, ce qui nous amène sur les deux Zab, à la
hauteur de Mosul et de Ninive.

Une autre version8 iudique comme lieu de débarquement
de l'arche, la montagne de Gioud ou Giouda, dans le pays
de Moussai ou du Diar-Rabiah en Mésopotamie, au pied
de laquelle on voit encore un village appelé Thamanim et

Corda; ce nom de Thamanim voulant dire huit, en mé-

1 Diet, de Calmet. p. 531-532. On remarquera, en passant,

qu'il n'est pas question de débris de l'arche que Parrot eût trouvés

au sommet. Cela suffit pour rendre extrêmement improbable leur
présence à l'heure actuelle (v. p. loin).

2 Ibidem, p. 531.
s Bibliothèque orientale, p. 404, article Gioud, dans le Dictionnaire

de Calmet, toc. cit.



— 92 —

moire des huit personnes qui sortirent de l'arche, et Corda

désignant les monts Gordiens, si connus dans les anciens.

Cette opinion et la précédente sont dignes de remarque en

ce qu'elles placent le lieu de débarquement sensiblement

plus au sud que les autres versions et surtout beaucoup
plus près de la Mésopotamie qui, nous le savons, a dû être
le théâtre du déluge. Fin effet, la Gordyène, aujourd'hui
partie septentrionale du Kurdistan, comprend le massif

montagneux qui s'étend au nord de Diarbékir jusqu'aux
sources du Tigre et au grand coude de l'Euphate oriental
ou Murad-Su.

Nous savons, d'autre part, que les traditions assyriennes
placent le lieu de débarquement de l'arche dans les monts
du Kurdistan, plus ou moins au nord selon les récits. Or,
nous avons montré ailleurs que les traditions diluviennes
sont aborigènes en Assyrie, tandis que celles des Hébreux
sont importées ou en tout cas plus ou moins adaptées. Dès

lors, ce sont les traditions assyriennes qui doivent
l'emporter en cas de divergence, surtout lorsqu'il s'agit d'une

question géographique, ce genre de données étant plus que
tout autre sujet à l'altération en vertu de ce que nous

avons appelé la tendance à l'adaptation locale.

La concordance des deux' versions précitées avec les
récits assyriens leur donne donc, au point de vue de la
vraisemblance, une supériorité marquée sur les autres versions
et en particulier sur celle qui désigne le Masis; la hauteur
de cette montagne et son éloignement de la plaine du Tigre
rendent, en effet, très improbable qu'elle ait servi de

support à l'arche.
Au reste, on ne saurait prétendre que l'Ararat réunît

tous les suffrages, ni même la majorité d'entre eux. Sans

doute, cette tradition est ancienne et très répandue chez

les Musulmans comme chez les Chrétiens, mais à côté d'elle,
il ne manque pas de versions différentes qui ont toutes
leurs adhérents.



— 93 —

Nous venons de donner celle de la Gordyène et celle du

Taurus; il en est une autre, la plus improbable peut-être,
qui place le lieu de débarquement auprès de la ville d'A-
pamée en Phrygie, sur le fleuve Marsyas. Cette ville prenait,

le surnom d' « Arche » et portait une arche sur ses

médailles. Dans les vers Sibyllins, dont l'auteur est assez

ancien, on lit que le mont Ararat, où s'arrêta l'arche, est

sur les confins de la Phrygie, aux sources du fleuve Marsyas.1
Cette tradition est d'abord très improbable, parce que

la Phrygie était éloignée de la Mésopotamie dont elle était
séparée par toute lu longueur de la Capadoce. Ensuite,

pour arriver en Phrygie. l'arche aurait dû passer par-dessus

l'Antitaurus, c'est-à-dire à une altitude moyenne de

1500 à 2000 mètres, ce qui répugne autant à la vraisemblance

qu'aux idées géologiques modernes sur le déluge.
C'est tout simplement, une adaptation locale.

Nous pouvons donc résumer l'exposé qui précède en

disant que la tradition biblique et les différentes traditions
locales qui en dérivent ne nous apprennent rien de certain
sur le lieu où l'arche s'arrêta vers la fin du déluge. A plus
forte raison, en est-il ainsi des mythes asiatiques, indiens

ou iraniens. (V. plus loin.)
La tradition chaldéenne, par contre, est assez précise,

mais son Ararat est de nouveau tout différent. Le poème
d'Izdubar contient, en effet, le passage suivant :

Col. III. 30. « Je regardai vers les directions du ciel (ou : de quel
côté que je regardasse), partout la mer immense,
terrible :

31. Vers les 12 demeures (directions) du ciel, pas une
terre ;i l'horizon :

32. Inerte et sans direction, le navire était porté parles
eaux, porté dans la direction du pays de Nizir :

1 Dictionnaire de Calmet, article Apamèe, p. 481-482.



— 94 —

33. alors une montagne de la contrée de Nizir arrêta le
vaisseau et ne le laissa point continuer vers l'amont ;

34. La montagne de Nizir retint le navire pendant le 1"
et le 2° jour, et ne le laissa point continuer sa route ;

35. Et la montagne le retint encore pendant le 3e et le 4* jour;
36. Et de même pendant le 5° et le 6e jour.

Où peut bien se trouver cette contrée de Nizir? Nous

avons à son sujet des données assez précises dans une
inscription qui relate une expédition du roi Asûr-nâçir-pal.
D'après ce document, le pays de Nizir se trouve à l'orient
du Tigre, au sud du petit Zab, entre le 35e et le 36e degrés
de latitude, c'est-à-dire vers l'extrémité méridionale des

monts du Kurdistan.
Le pays montagneux qui sépare la Perse de la plaine de

Mésopotamie, dit Suess,1 se compose d'une chaîne mono-
clinale dont les couches dirigées N.-W. à S.-E. plongent
vers la Chaînée, tandis que leurs tranches étagées forment
une série de gradins qui vont, en s'abaissant, rejoindre le

plateau central de l'Iran. Les formations les plus anciennes
de la chaîne sont dès lors à l'Est où elles forment entre
autres l'Elvend de Hamadan.

A ces formations anciennes succède vers l'Ouest un
ensemble de couches calcaires, secondaires et nummulitiques,
plissées et relevées sur le dos des assises anciennes ; puis
une série d'assises d'argiles miocènes contenant du gypse,
du sel et de l'asphalte et formant des plis tantôt droits,
tantôt couchés vers le N.-E.

D'après Loftus, le cours inférieur du petit Zab est tout
entier compris dans la région de ces contreforts miocènes

qui limitent à l'E. la plaine chaldéenne.

Or, si l'on réunit aux données topographiques précédemment

citées, les renseignements qui nous viennent de di-

1 Loc. cit.



— 95 —

verses sources et en particulier de Cernik, on arrive à la
conclusion suivante :

La contrée de Nizir est séparée de la plaine du Tigre
par les collines miocènes du Karatschock Dagh, du Baru-
vân Dagh et, plus au sud, par la partie septentrionale du

Djebel Hamrin. Plusieurs rivières, entre autres le petit
Zab ou Zab inférieur, descendent du Nizir et traversent
ces collines dans des gorges profondes, dominées par les

escarpements déchiquetés que forment les conglomérats
tertiaires.1

L'altitude de ces collines qui limitent le pays de Nizir
est de 200 mètres en moyenne, mais le fond des cluses, au
débouché dos cours d'eau, descend beaucoup plus bas.

Suess fait ici une remarque importante : Rien dans le

texte chaldéen ne nous force à croire que l'inondation
surpassa les sommets de ces collines; rien ne nous dit que
l'arche ait pénétré dans l'intérieur du pays montagneux ou

qu'elle se soit arrêtée sur le sommet d'une de ces collines.
Delitzsch et Lenormant sont du même avis.

Au contraire, il est bien plus naturel de se représenter
l'arche voguant à l'aventure sur les eaux qui couvrent au
loin la plaine de Chaldée, puis venant enfin s'échouer au
flanc d'une de ces collines qui, surgissant de la plaine basse,

précèdent les hauts plateaux et les déserts de la Perse.
En résumé, on voit que les traditions antéro-asiatiques

s'accordent à placer le point d'arrivée de l'arche en amont
du point de départ, et cela malgré toutes les divergences
secondaires sur ces deux termes du voyage.2 Or ce fait est
de la plus haute importance en ce qu'il établit d'une
manière certaine le "caractère sismique et marin du cata-

1 Cernik, in Suess, Sintfluth, p. 27.
2 Voy. encore la confirmation de ce fait, plus loin, au chap, des

traditions diluviennes.



— 96 —

clysme. Une inondation qui aurait eu pour cause principale

les pluies eût suivi, dans tout son cours, une marche
de l'amont vers l'aval, selon la pente naturelle du sol, et
eût entraîné l'arche dans le golfe Persique.

Seule, une vague de raz, causée par un tremblement
côtier, pouvait porter le navire du rivage dans l'intérieur
des terres, de Surippak vers le Nizir. Cette circonstance se

joint donc au rôle prépondérant des Anunnaki, aux fontes
abyssi, pour mettre hors de doute le caractère sismique du

Déluge. C'est précisément le mérite de Suess d'avoir
montré cela pour la première fois.

Si maintenant nous quittons le groupe traditionnel
antéro-asiatique, pour considérer les souvenirs diluviens
épars sur le globe et la plupart sans relation originelle
avec la tradition chaldéenne, nous verrons les

divergences s'accentuer au delà de toute mesure. C'est-à-dire

que toute relation disparaîtra entre les Ararats des

différents peuples, et cela précisément en vertu des

nécessités principielles qui président, comme nous
l'avons dit, à l'élection d'une montagne au rang d'Ararat
légendaire. Dans l'Inde, c'est le Naubandhanam qui joue
ce rôle, chez les Leptschas, le Tendong; chez les Minco-
pis, l'île Wolaemi; chez les Binnas, le Luhimut; à Céram,
le Nusaku; chez les Grecs, le Parnasse ou le mont Athos

(Othrys), selon les récits; chez les Fidjiens, le Mbengge;
chez les insulaires de la Société, l'île Taomarama; le Tcha-

neguta, chez les Loucheux ; la <( montagne qui attache,
qui retient » (le mont Constance, 7777 pieds anglais?),
dans l'Olympic-Range (Washington, U. S. A.), pour les

Clallams (ou Sclallams); la Cascade-Rangé, chez les Puyal-
lops; le Taylors-Peak, che: les Mattoals; le pic de Colhua-

can, au Mexique; l'Ancasmarca, au Pérou; le Thegtheg
chez les Araucans; le Tamanacu sur l'Orénoque, etc., enfin,
dans les mythes centroasiatiques, un sommet quelconque



— 97 —

de l'Himalaya (Imaiis), de l'Hindou-Kouch, du Belour-
tagh. de l'Altaï ou de l'Elbourz (Albordj, Harâ-Berezaïti).
Mais il est juste de remarquer que le plus petit nombre
seulement de ces montagnes de sauvetage apparaissent
dans les traditions parfaitement aborigènes et pures de

toute influence étrangère. C'est le cas seulement pour la

première, la seconde, la cinquième, la septième, la
huitième et la quinzième de celles que nous avons citées. On
les trouve en plus grand nombre clans les traditions bibli-
fiées. Ainsi la notion d'un Ararat est loin d'être aussi
universellement répandue, aussi essentielle, qu'on l'avait cru
d'abord. Il faudra donc, indépendamment des divergences
qui portent sur la localité et qui sont naturelles, renoncer
à chercher dans cette notion un argument en faveur de

l'origine commune des souvenirs diluviens.

Joignons à cela le caractère nettement mythieque de

plusieurs de ces localisations.1

VIL — REMARQUES FINALES.

Notre étude géologique nous a conduit à regarder comme
le théâtre de l'inondation diluvienne les plaines basses de

la Babylonie et de la Chaldée, qui renferment le cours

moyen et inférieur du Tigre et de l'Euphrate, nous avons

prouvé ailleurs, par des raisons tirées de la critique
historique,2 que rien dans les différents récits du déluge, ne

nous autorisait à étendre cet événement au delà des limites
géographiques de la Mésopotamie.

Or, on a objecté à cette manière de voir que, outre une

1 Pour le côté historique de la question, v. notre Déluge deranl
la critique; à l'appui de ce paragraphe, voy. chap. VI. « La
théorie sismique et le site de l'Ararat. »

- Le Déluge devant la critique historique. Fribourg, 1893.



— 98 —

teinte babylonienne plutôt que chaldéenne, le récit de

Hasis-Adra présentait des discordances marquées avec les

conditions climatériques du pays. On a fait observer, en

particulier, que l'époque de l'inondation ne coïncide pas
avec celles des crues périodiques du Tigre et de l'Euphrate,
en novembre et au printemps.

En outre, on s'est demandé pourquoi un navire, conduit
comme était l'arche chaldéenne, par un pilote, avait été si

loin vers le nord. Suess répond victorieusement, nous sem-

ble-t-il, à ces deux objections (p. 29) lorsqu'il fait remarquer

qu'elles procèdent d'une manière par trop continentale

de comprendre le récit chaldéen. Les peuples qui
habitent l'intérieur des terres ont l'habitude de regarder la

pluie comme la cause principale des inondations. Ils ont
raison à leur point de vue et dans leur pays, mais au bord
de la mer les choses se passent tout différemment.

L'inondation diluvienne, dit Suess, comme toutes les

inondations actuelles qui se produisent dans le voisinage
de l'Océan, ont pour cause principale la mer. Or, les

tremblements de terre avec les ras de marée qu'ils occasionnent,

pas plus que les cyclones, n'ont aucune relation avec
le régime des rivières; il n'y a donc pas de raison pour
qu'ils se produisent plutôt aux époques de crue.

Cette notion d'une inondation sismique, une fois adoptée,

nous avons montré comment elle implique forcément
(et par conséquent explique) le transport de l'Arche vers
le nord, quelle que soit la volonté du pilote de résister à

la violence du flot
Enfin, pour ce qui est de la production simultanée d'un

séisme et d'un cyclone, Suess prouve (p. 49) qu'elle a été

observée si fréquemment qu'on pourrait la considérer

comme la règle. Plusieurs géologues estiment que les

mouvements de l'atmosphère, et en particulier la dépression
barométrique à laquelle est dû le cyclone, doivent, sinon



99

causer directement les mouvements sismiques, au moins
les faciliter en déchargeant localement la surface de la

lithosphère.1 On ne peut combattre absolument cette
manière de voir qui peut s'autoriser de l'expérience des mi-
croséismes.2 Cependant, les motifs que nous avons de considérer

l'atmosphère comme dépendante de la terre, plutôt
que le contraire, nous disposent personnellement à admettre

de préférence une relation de causalité en sens inverse.
Nous plaçant au point de vue de la dynamique générale,
il nous semble bien difficile qu'un phénomène de la gravité
d'un séisme, entraînant le déplacement même infinitésimal
de masses aussi considérables, puisse se produire dans les

régions superficielles de la lithosphère sans réagir sur
l'équilibre atmosphérique.3

Il semble bien prouvé que les vents violents peuvent
causer directement ces frissons du derme lithosphérique
qu'on appelle microséismes, auquel cas, ce n'est pas la
dépression barométrique en elle-même, mais plutôt le

gradient, qui intervient comme élément déterminant. Une fois

engendré par l'action directe du vent, le mouvement
ondulatoire peut encore se propager au loin, même dans des

contrées qui n'ont pas subi elles-mêmes l'action éolienne.4

Mais, d'abord, les véritables tremblements de terre, capables

de produire des catastrophes, ne sauraient être attribués

au vent; leur cause doit être cherchée toujours dans

des ruptures profondes de l'équilibre orogénique,5 c'est-à-
dire dans le progrès rapsodique du mouvement centripète

1 Hœrnes, Erdbebenkunde, p. 112 et 113.
2 Spécialement des observations mierosismiques instrumentales

effectuées, dans les dernières années, en Italie et au Japon
(Hœrnes, op. cit., p. 110 et suiv.).

3 Cf. Hœrnes, op. cit., p. 107.
* Hœrnes,-foc. cit., 112.
¦' Ibidem.



— 100 —

de la lithosphère. En second lieu, certains indices, à la
vérité encore très vagues, relatifs à l'influence des séismes

sur le magnétisme terrestre et sur l'état électrique de

l'atmosphère, pourraient même nous engager à admettre
la relation de causalité dans le sens que nous venons
d'indiquer.1 Mais, d'une manière ou de l'autre, la concomitance

d'un séisme et d'un cyclone demeure non seulement

possible mais très probable.

1 Ibidem, p. 128, ss.



CHAPITRE II

PHÉNOMÈNES POSTÉRIEURS

RAPPELANT CEUX DU DÉLUGE

Hasis-Adra offre son sacrifice et les dieux se rassemblent
« comme des mouches » au dessus du sacrificateur pour
aspirer la bonne odeur de son offrande. Istar, la mère des

hommes, élève dans le ciel les « grands arcs » et jure de

ne jamais oublier ces jours. Le sage Ea fait la morale au
dieu Bel : Qu'il impute au pécheur son péché, au scélérat

son crime, mais que plus jamais il ne se laisse aller à

envoyer un déluge (abûbu). Viennent des lions, des hyènes,
la famine et la peste, pour décimer les hommes, mais qu'un
déluge soit désormais impossible.1

Noé aussi offre son sacrifice, Jahveh en respire le parfum

et jure dans son cœur de ne plus détruire toute
l'humanité comme il l'a fait. Elohîm place son arc dans les

nuées et jure un pacte d'éternelle alliance avec l'homme
et toute créature en qui est le (son) souffle de vie.

Et, de fait, la Mésopotamie, éprouvée à plus d'une
reprise par les tremblements de terre, n'a plus vu de déluge.

1 Le quatruple châtiment se retrouve en Ezech, xiv, 21 : a

Cependant voici ce que dit le Seigneur Dieu : Si j'enroie tout
ensemble contre Jérusalem ces quatre plaies mortelles, l'èpèe, la
famine, tes bêtes farouches et ta peste, pour g faire mourir les

hommes avec les bêtes ; 22. il en restera néanmoins quelques-
ans qui se sauveront,.... » De même, en Jerein., xv, 3 : «

J'enverrai pour les punir quatre ßeaux différents, dit le Seigneur :

l'èpèe pour les tuer, les chiens pour les déchirer, les oiseaux du
ciel et les bêtes de la terre pour les décorer et les mettre eu

pièces, »



— 102 —

Les apports fluviaux gagnent sans cesse sur la mer ; les

embouchures des fleuves se sont réunies et leur bouche

commune est allée sans cesse en s'éloignant de Koma. La
région mystérieuse, île peut-être, où les bienheureux, loin
du regard des hommes, jouissaient de l'immortalité, seuls

en face de la mer et séparés du monde par le « fleuve de

la mort », cet eden chaldéen, est perdue aujourd'hui dans

les marais d'El-Dschunub. Les canaux d'irrigation sont à

sec, le pays est devenu désert. Babylone a vu se réaliser
les terribles prophéties de Jérémie; les villes orgueilleuses
où trônèrent des dynasties plusieurs fois séculaires de rois

puissants sont devenues d'informes amas de ruines ; l'oubli,
cette suprême dérision de la puissance humaine, a failli
passer sur ce qui fut le centre du monde à son aurore ;

seul, le déluge n'est pas revenu sur ces contrées infortunées.
Par contre, l'action des Anunnaki et la colère de Rammân

se manifestent fréquemment, de nos jours encore,
dans les plaines basses d'autres grands fleuves. Nous allons
étudier quelques-unes de ces manifestations, datant des

temps historiques, survenues dans les pays bibliques ou
leur voisinage.

I. LES TREMBLEMENTS DE TERRE

DANS LES LIVRES SAINTS ET LES RITES RELIGIEUX.

Par le mystérieux de leur origine autant, peut-être, que

par leur effroyable puissance de destruction, les tremblements

de terre ont frappé puissamment l'imagination des

hommes, dès les temps les plus reculés jusqu'à nos jours.
« Félix quipotuit rerum cognoscere causas », a dit le

poète, et de fait le terrible météore a reçu bien des

explications contradictoires. Mais, metus mnnes et inexorabile

fatum subjicere pedibus, strepitumque acherontis avari,



— 103 —

est un progrès bien difficile pour l'homme, aussi, pendant
longtemps, la seule (parce qu'elle était la plus simple)
explication possible des tremblements de terre, comme des

autres phénomènes naturels, fut-elle l'intervention directe
de la divinité. C'est sous cette forme que nous les retrouvons

dans la théologie de plusieurs peuples.
Dans la mythologie grecque, c'est le dieu de la mer,

Poseidon, qui figure tantôt comme soutenant la terre,
« Gèochos », parce qu'on se la représentait comme un
disque flottant sur les eaux intérieures, ou tout au moins
entouré par l'Océan circulaire ; tantôt comme la cause des

tremblements de terre, « Eno.richthon, Enosigèos », sans
doute en vertu de la mobilité prêtée au support liquide.
Les Lacédémoniens avaient un cantique spécial au même
dieu Poseidon, qu'ils entonnaient quand un tremblement
de terre venait à se produire (Xenophon, iv, 7). Dans le

même ordre d'idées, on voit dans Aristophane un ennemi
de Lacédémone émettre le vœu que « Poseidon qui ébranle
la terre » renverse toutes ses maisons.1 Une coutume bien
curieuse et caractéristique existait chez les Romains :

L>ans les cérémonies destinées à conjurer les tremblements
de terre en apaisant les dieux, les prêtres avaient soin de

ne nommer aucun dieu en particulier, de peur de se tromper

en n'invoquant pas celui qu'il fallait. Aveu touchant
de l'ignorance où était ce peuple de la véritable cause du

phénomène en question. Une fois seulement, il fut dérogé
à cet usage. C'était l'an 2G9 av. J.-C, au moment d'une

grande bataille. Les armées étaient en présence, lorsqu'un
violent tremblement de terre vint y semer l'effroi. La
terre, selon l'expression de l'historien, révoltée à la pensée
des torrents de sang dont elle allait devoir se repaître,

' B. M. Lorsch, Sur les causes des tremblements de terre,
coup d'ojil historique (S. A. a. d. « Gaea »), 1879 (en allemand).



— 104 —

trembla et poussa un rugissement effroyable. Dans ce cas,
la cause du phénomène était évidente; aussi le général
romain promit-il un temple à la déesse Tellus, si son armée

était victorieuse. Les Chinois ont l'habitude d'attribuer
aux mauvais esprits tous les ma'.heurs, toutes les calamités

publiques, et par le fait aussi les tremblements de terre.
Aussi les vit-on, lors du tremblement de 1649, offrir à ces

démons, qu'ils croyaient irrités contre leur pays, les sacrifices

les plus magnifiques. Tout autre est l'idée que se font,
dans leur système religieux, les Indiens du Pérou des

tremblements de terre fréquents dans leur pays. Ils s'imaginent
que, de temps en temps, Dieu se lève de son trône et que
chacun de ses pas fait trembler la terre. Mais il ne fait cela

que pour passer en revue les hommes et les compter plus
facilement. Le bruit qui s'élève alors de la terre lui suffit

pour connaître le nombre de ses hahitants. En conséquence,
dès que ces Indiens perçoivent le plus léger tremblement
de terre, ils se précipitent hors de leurs huttes, courrent en

tous sens, sautent et frappent du pied la terre en criant :

« Nous voici, ici, ici! » C'est du reste la seule occasion où

ils se présentent à leur Père céleste.1 Un rite analogue
consiste dans les « danses sismiques », célébrées chez les Caraïbes

en l'honneur des tremblements de terre ou pour apaiser

l'esprit malfaisant qui les suscite.2 Les Araucans ont
un mythe diluvien (probablement biblifié). Ils attribuent
la catastrophe au dieu souterrain qui cause les tremblements

de terre, et, chaque fois qu'un phénomène de ce

genre se produit, ce qui est fréquent, ils craignent un
nouveau déluge et se livrent à des pratiques destinées à le

conjurer en apaisant le génie courroucé. Notons ici le
curieux parallèle au récit cunéiforme, où le déluge est

1 Lersch, op. cit., p. 2.
2 Déluge decant la crit'upie, p. 192.



105

attribué surtout aux Anunnaki, génies souterrains,
instigateurs des tremblements de terre.1 Les Mahometans ont
une prière spéciale qu'ils récitent quand éclate un
tremblement de terre :

« Quand la terre tremble son tremblement,
Quand, elle cherche à rejeter son fardeau,
Quand les hommes demandent : Qu'est-ce qu'elle a
Les secousses de la terre seules répandent.... »

C'est la 99° soure du Coran, appelée « le tremblement
de terre », parce qu'elle décrit en effet une catastrophe
sismique; mais, en réalité, ce qu'elle se propose de relater,

c'est la fin du monde. Ainsi, chaque tremblement de

terre rappelle au pieux Mouslim la catastrophe finale.
Dans la Bible, il est plus d'une fois fait mention des

tremblements de terre ; ils y sont décrits d'une manière
saisissante et représentés, en général, comme les instruments

de la colère divine. Nous lisons :

Arnos, i,l. — Verba Amos, equi fuit in pastoribus de

Theeue, quœ viclit super Israel in diebus Ozice regis Juda,
et in diebus Jeroboam filii Joas regis Israel, ante duos

aunos terreemotus.

Esther, xi, 5. — Et hoc ejus somnium fuit : Appa-
raerunt voces et tumultus, et tonitrua et terrée motus, et

conturbatio super terrain.

Ps., Lix, 3. — Deus repulisti nos, et destruxisti nos:
iratus es, et misertus es nobis.

4. — Commovisti terrant, et conturbasti cam : sana con-

tritioncs ejus, equia commota est.

Ps., cxni, 1. — In exitu Israël de Acgypto,.... :

3. — Mare vidit, et fugit: Jordanis conversus est re-
trorsum.

1 Ibidem, p. 193.



— 106 —

4. — Montes exultaverunt ut arietes: et colles sicut agni
ovium.

5. — Quid est tibi mare quod fugisti : et tu Jordanis
quia conversas es retrorsum

6. — Montes exultastis sicut arietes, et colles sicut agni
ovium

7. — A facie Domini mota est terra, a facie Dei Jacob.

Zacharie, xiv, 5. — Et fugietis ad vollem montium

eorum, quoniam conjungetur vallis montium usque ad

proximum; et fugietis, sicut fugistis a facie terrœmotus in
diebus Oziœ regis Juda; et veniet Dominus Dens meus,

omnesque saneti cum eo.

Matthieu, xxiv, 7. — Consurget enim gens in gentem,
et regnum in regnum, et erunt pestilentiœ et faines, et terrée

motus per loca.

xxvii, 54. — Centurio autem, et qui cum eo crant,
custodientes Jesum, viso terrce motu et his, quœ fiebant,
timueruntvalde, dicentes: Vere Filius Dei erat iste.

xxviii, 2. — Et ecce terrœ motus factus est magnus.
Angélus enim Domini descendit de cœlo, et accédons revol-

vit lapidem, et sedébat super cum.

Marc, xiii, 8. — Exsurget enim gens contra gentem et

regnum super regnum, et terrœ motus per loca, et fames
initium dolorum hœc.

Luc, xxi, 11. — Et terrœ motus magni erunt per loca,
et pestilentice et fames, terroresque de cœlo; et signa magna
erunt.

Actes, xvi, 26. — Subito vero terrœ motus factus est

magnus, ita ut moverentur fundamenta carceris. Et statim

aperta sunt omnia ostia, et universorum vincula sdtuta

sunt.

Apoc, vi, 12. — Et vidi, cum aperuisset sigillum sex-

tum; et ecce, terrœ motus magnus factus est, et sol factus



— 107 —

est niger tanequam Saccus silicinus ; et luna tola facta est

sicut sanguis

vin, 5. — Et accepit Angelus turribulum, et implevit
illud de igne altaris, et misit in terrain et facta sunt toni-

trua, et voces, et fulgura, et terrœ motus magnus.

xi, 13. — Et in ilia hora factus est terrœ motus magnus,
et décima pars civitatis cecidit; et occisa sunt in terrœ motu
nomina hominum Septem millia; et reliqui in timorem sunt
missi, ct dedcrunt gloriam Deo cœli.

xi, 19. — Et apertum est templum Dei in cœlo; et visa
est area testamenti ejus in teiuplo ejus, ct facta sunt
fulgura ct voces et terrœ motus et grando magna.

xvi, 18. — Et facta sunt fulgura et voces, et tonitrua,
et terrœ motus factus est magnus, qualis nunquam fuit,
ex quo homines fuerunt super terrain; talis terrœ motus,
sic magnus.

Ainsi donc le prophète Arnos (i, 1) date expressément
sa vision de deux ans avant le tremblement de terre. Cette
donnée ne semble du reste pas suffisante pour fixer la
date de cette catastrophe, pas plus que l'époque où vécut
Arnos. Il prophétisa sous les règnes d'Ozias et de
Jéroboam II; mais on ne sait de ce tremblement de terre
qu'une chose, c'est qu'il se produisit sous le règne d'Ozias

(Zach. xiv, 5). S. Jérôme dit bien, d'après les traditions
hébraïques (Josephe, Antiq. ix, 10), que le crime d'Ozias,

usurpant les fonctions sacerdotales, amena cette
catastrophe. Mais cette explication ne fournit pas de date.1 En

outre, les auteurs des livres des Rois et des Paralipoinènes
ne mentionnent pas ce tremblement de terre, dont on ne

trouve d'autre mention que celle précitée de Zacharic.

1

Trochon, Sie Bible avec commentaires. Les petits prophètes,
p. 134.



— 108 —

Amos ne décrit pas seulement un tremblement de terre
en lui-même, mais aussi l'invasion de la mer qui parait en

avoir été la conséquence :

v, 8. — qui vocat aquas maris, et effundit eas super
faciem terrœ. (Cf. i, Reg., xviii, 44.)

Suivant quelques commentateurs, il y aurait ici une
allusion au déluge et une présomption en faveur de la

lecture mijam au lieu de majim, en Gen., vi, 17, et vu, 6.

D'autres, et Trochon est de leur nombre,1 croient plus
probable que le prophète ne parle ici que de la pluie, qu'il
croit sortie de la mer, comme Lucrèce le dit aussi (De
not. rer., vi, 628, s. s.) :

I'rœte.rea dociti multtan quoque tollere nubeis
Humorem magno conceptum ex œqttore ponti,
Et passim toto ierrctrum spargere in orbe,
Cum plttit in terris, et venti nnbila portant.

Le prophète Sophonie, qui écrivait sous Josias (610-
586), rappelle, dans son Dies irœ,- imité presque en entier

par la liturgie, la destruction de Sodome et de Gomorrhc
(n, 9) et peint à merveille toute l'épouvante d'une
catastrophe sismique. Zacharie dit de même (xiv. 5) : Et
fugietis sicut fugistis a fade terrœ motus in diebus Osice

regis Juda (v. ante), et il y a lieu de croire qu'il s'agit
précisément ici du tremblement de terre annoncé par
Amos. On voit donc que les catastrophes sismiques, avec
les ras de marées concomitants, sont bien connues des

Livres saints, ce qui cadre avec le tempérament des
contrées orientales et constitue au moins une présomption en

faveur de l'interprétation sismique du déluge.

1 Loc. cit. p. 165, v. 8.
2 Chap, i, 15.



— 109 —

IL TREMBLEMENTS DE TERRE MESOPOTAMIENS,

POST-DILUVIENS.

La Mésopotamie a été, depuis le déluge, souvent éprouvée

par des tremblements de terre. La principale phase
sismique dont ce pays eut à souffrir commence en l'année
763 av. J.-O, c'est-à-dire dans l'année de l'éclipsé de soleil
du 14 juin 7C3 dont la date, fixée d'abord par Hind et
Airy et vérifiée plus récemment par Lehmann et Oppolzer,
est devenue caractéristique dans la chronologie de l'Assyrie

antique. Interprétées â l'aide de cette date comme

point de repère, les listes administratives d'Assyrie
indiquent en 763 av. J.-O, « Agitations à Libzu ». Dans le

mois de sivan, le soleil entre en éclipse ; — en 762, encore
« agitations à Libzu ; » — en 761, « agitations à Arbacha » ;

— en 759, « agitations à Gozan »; — en 758, « tranquillité

dans le pays » ; — en 746, nouvelles « agitations »,

cette fois-ci à Kalah, le Chalé ou Kelach de la Bible
(Gen. x, 11), situé au sud de Ninive, dans l'angle formé

par le Tigre et le Zab supérieur, à l'emplacement du

village actuel de Nimrûd.
Or Bosanquet, suivant une insinuation de Rawlinson, a

émis l'opinion que ces « agitations » doivent s'entendre
de mouvements sismiques du sol et non de mouvements
insurrectionnels des populations. Dans cet ordre d'idées,

Bosanquet a montré que cette éclipse du 14 juin 763 est

précisément celle qu'annonçait le prophète Arnos :

vin, 9. — Et erit in die Uta, dicit Dominus Deus ; occi-

det sol in meridie, et tenebrescere faciam terrain in die

luminis. '

1 Bosanquet, Michælis, Hitzig et d'autres voient dans ce passage

la prédiction d'une éclipse de soleil. Troehon (Ste Bible arec



— 110 —

^.Nous retrouverions ainsi dans les chroniques assyriennes
l'indication d'une période sismique importante. Il est vrai
que cette donnée repose sur la traduction du mot sihu

par « mouvements sismiques », tandis que certains assy-
riologues, entre autres Haupt, pensent que ce sens, non

justifié par les dernières recherches, n'est pas le vrai, et

que sihu doit se traduire toujours par « mouvements
insurrectionnels ».

Les tremblements de terre de cette phase se sont
propagés d'Assyrie jusqu'en Palestine, et les années qui
suivirent 763 furent marquées, non seulement par des

tremblements de terre, mais encore par plusieurs éclipses, ainsi

que nous venons de le voir. Et il est facile de reconnaître
dans le sublime langage des prophètes, l'impression de ces

phénomènes terrifiants. Ils les mentionnent ou même les

décrivent en plus d'un endroit ; ils les donnent, parfois

commentaires, Les petits prophètes, p. 184) est de l'avis
contraire. Une éclipse de soleil, dit-il, n'en est pas le coucher, occisio.
Il suppose que, dans l'esprit de la prophétie, le soleil est subitement

détruit au milieu de sa course, de même que la nation est

soudainement détruite au milieu de son apparente prospérité. Il
suppose en outre à ces mots une plus large application : « Quand
le Seigneur viendra juger le monde, dit-il, alors que le monde,
plein de sécurité, ne l'attendra pas (Matt, xxiv, 37, s. s.), le soleil
s'obscurcira et la terre se couvrira de ténèbres. Tout châtiment
qui tombe sur un peuple ou un Etat impie, dans la suite des âges,
est un précurseur du jugement final ». Et il ajoute qu'on a cherché

si quelque éclipse de soleil, arrivée du temps du prophète, ne
lui aurait pas suggéré cette image. Mais, dit-il avec Pusey, on
n'en a pas trouvé. En tout cas, ce ne peut être l'éclipsé de 784,
année de la mort de Jéroboam II, qui serait décrite d'avance ici,
car cette éclipse ne fut totale qu'à 43° au sud de Samarie, vers le
centre de l'Afrique. Fort peu importante en Israel, elle ne saurait,
dit-il, être l'objet des paroles du prophète. Ussérius, confirmé
par le prof. Doukin, pense qu'il s'agit de l'éclipsé du 8 novembre
711 av. J.-C, visible eu Palestine à 12 h. 55 m. Au reste, ces sens

prophétiques particuliers seraient douteux. —



— Ill —

même les invoquent, comme des signes de la colère divine.
Le souvenir de ces événements s'est conservé à Jérusalem,

dans la mémoire populaire, jusqu'au siècle suivant.
Les séismes mésopotamiens, avons-nous dit, présentent

un caractère particulier, ils sont de deux espèces : tantôt
des ébranlements propies à la région elle-même, tantôt ce

qu'on pourrait appeler des séismes par influence. C'est-à-
dire que la région mésopotamienne ne vibre souvent que

par le contre-coup d'ébranlements survenus dans les

régions voisines; elle ne contient pas toujours en elle-même
la cause et le foyer de ses ébranlements. La plaine de

Mésopotamie est entourée, disions-nous, de régions en voie
de dislocation, tandis qu'elle-même, tantôt reste inerte au
milieu du frémissement général, tantôt y participe. Or, la

grande extension des séismes qui nous occupent, nous

porte à douter que leur point de départ fût réellement
situé dans la plaine mésopotamienne. Comme Suess le fait
observer,1 le nom d'Arbacha, qui répond au grec Arrha-
pachitis, à l'arménien Albak, nous reporterait plutôt dans
les montagnes du Zab supérieur et, par le fait, dans la
région, si souvent ébranlée de nos jours, des lacs de Wan
et d'Urmia.

Au reste, la dépression syro-mésopotamienne, compartiment

à part de la lithosphère terrestre, est limitée, au

nord et à l'ouest, par deux lignes de première importance,
dont le tempérament sismique est connu depuis des siècles.

La première de ces lignes, ou mieux de ces zones,
commence à la Méditerranée, dans les environs d'Antioche.
Cette ville infortunée fut le théâtre de la terrible
catastrophe du 13 décembre 115 décrite par Dio Cassius, et
dont Trajan fut témoin. Les années qui suivirent furent
marquées à Antioche par des tremblements de terre de

' Op. cit., p. 52.



— 112 —

moindre importance, jusqu'à ce que cette ville fût de nouveau

détruite, par des commotions plus fortes, en mai 518

et au 29 novembre 528. Enfin, le 31 octobre 589, elle
ensevelit de nouveau sous ses ruines des milliers de

personnes,1 et, depuis lors, elle a été encore fréquemment
ébranlée. D'Antioche, la zone sismique se dirige vers
Alep et Mambedj (Hierapolis), passe l'Euphrate près
du confluent du Sadschur ou entre ce point et le fort de

Kalaat-en-Nedschur, passe à Urfa (Edesse), peu au nord
de Harran, et se prolonge, selon toute apparence, dans la
direction de Diarbekir, sur le haut Tigre, jusqu'au Nim-
rud-Dagh et au Sipan-Dagh, sur le rivage nord du lac de

Wan. De l'autre côté d'Antioche, notre ligne tourne au
sud et longe le littoral phénicien sur toute sa longueur,
jusqu'à Ascalon et Gaza. Son prolongement atteint le

golfe de Suez, en passant sous les dépôts récents de la

plaine de Péluse.2
Sur cette ligne eurent lieu un grand nombre des plus

terribles tremblements de Syrie. Notons ceux des années

131, 306, 333, 340, 387, 458, 494, 528, 553, 560. 580,
589, 713, la grande catastrophe de 715, 775, 856, 859, les

grands séismes de 995 et 1003, ceux de 1032, 1863, 1068,
1069, 1091, 1109, 1114, 1127, 1155, 1156, 1204, 1212,
1339, 1402, 1546, 1656, 1796, celui de 1822 qui détruisit
Alep, ceux de 1859, 1872 et 1873.3

Cette ligne rentre dans le domaine de la belle étude

publiée par Abich sur les tremblements de terre du plateau
arménien. Elle est pour lui l'indice d'un réseau compliqué
de fentes situées en profondeur.4

1 J. Schmidt, Studien lieber Erdbeben, 2e edit., 1879, p. 144 et
suiv. ; in Suess, op. cit., p. 52.

2 C. Diener, Libanon, Vienne 1886, p. 87.
3 Ibidem, p. 260.
4 H. Abich, Geol. Forsch, in den kaukas. Ländern, II (1882),

p. 390-449.



— 113 —

Précisément dans le voisinage d'Alep, cette première
zone est croisée par une seconde, dirigée S.S.W. sur plus
de 7° en latitude, qui coïncide dans la Syrie moyenne avec
la dépression de la Bekââ, en Palestine, avec la tranchée
du Jourdain et la Mer Morte. Cette seconde zone
commence dans le voisinage de Malatie, sur le haut Euphrate,
traverse l'extrémité occidentale des monts Kurdes vers
Behesni, c'est-à-dire au point où ces plis, s'incurvant
légèrement vers le S.-O., viennent s'adapter à l'Alma-Dagh,
prolongement septentrional du Liban, et aux plis orientaux
de l'Antitaurus. A partir de ce point,1 la zone sismique
se dirige vers Alep qu'elle laisse un peu à l'orient
et prend, en même temps qu'une direction exactement
sud, une signification toute spéciale : elle forme dorénavant

l'axe de la grande Tranchée du Jourdain, série de

dépressions allongées qui va d'Antioche à la Mer Rouge.
Après Alep, la zone sismique passe à Hamah (Epiphanie)
et atteint Homs (Emêse), où elle se bifurque pour longer
de part et d'autre le pied de l'Antiliban, par Baalbek et

par Damas. Le tronçon occidental forme ainsi l'axe de la

Bekââ, tandis que l'oriental, suivant les failles-bordures
de l'Antiliban, sépare ce horst de la région effondrée de

Damas et de Palmyre. Nous arrivons ainsi au lac de Tibé-
riade ; plus au sud, il est probable que le tronçon occidental

1 L'ancienne nomenclature géographique appelait les points de

ce genre, où plusieurs chaînes viennent se grouper en faisceau,
des nœuds montagneux. Cette dénomination ne peut plus être
maintenue depuis que nous savons que deux chaînes ne se croisent

jamais. Cette apparence de croisement est due au concours
de plusieurs plis, venant de directions différentes pour cheminer
quelque temps parallèlement et se séparer de nouveau. Suess leur
a donné en allemand le nom très expressif do Sehaarungen, que
nous rendrons en français par faisceaux, faute d'une dénomination

meilleure. 11 faudra d'ailleurs distinguer des faisceaux de

plis et des faisceaux de fentes.



— 114 —

continue à former l'xae des dépressions successives d'El-
Ghor, de la Mer Morte, du Waddi el-Arabah et du golfe
d'Akabah.1 Quant au tronçon oriental, il est difficile de

dire s'il se perd dans la masse basaltique du Hauran, s'il
se réunit au premier, ou s'il continue, peut-être par le

pied du Djebel e-Schera, peut-être à l'est, par les dépressions

(tranchées si curieuses du Wadi Sirhân et du

Djof.2
De précieux renseignements sur la partie nord de notre

seconde zone nous sont fournis par l'écrivain arabe As-

Soyuti. Il mentionne une série de tremblements de terre
qui commencèrent par un choc violent en l'année 552 de

l'hégire3 (1158 ap. J.-C; selon d'autres récits, l'an 551 de

l'hégire). Hoff, qui a rassemblé aussi des données sur ces

phénomènes, remarque que les secousses se firent sentir
sur une ligne longue de 4° en latitude4. La série des

catastrophes y fut la suivante : Séismes de 746, 992,
1115, 1138, 1159, 1170, 1201, 1666, 1759, 1837 et 1854.

Ces deux lignes fonctionnent plus ou moins alternativement

et à tour de rôle, mais jamais ensemble. En tout cas,
le maximum d'ébranlement est tantôt sur l'une tantôt sur
l'autre. Seconde particularité : les mouvements sismiques

y marchent du nord au sud et, quelquefois, rétrogradent
du sud vers le nord. As-Soyuti le savait déjà : Les séismes

qu'il décrit commencèrent dans le nord pour parvenir
seulement plus tard à Damas, et se retirer de nouveau vers

1 C'est-à-dire qu'il s'identifie avec le double système de failles
longitudinales qui séparent cette suite de tranchées, d'une part,
des collines de Judée et du massif Sinaïque, d'autre part, des

plateaux de Moab et du Hisma.
2 Suess, Antlitz der Erde, i, 483. Pour tout cela, voir notre

étude sur la Destruction de la Pentapole.
3 As-Soyttti's Work on Earthquakes, trans, from the Arabic by

A. Sprenger; Journ. Asiat. Soc. Bengal, 1843, xii b., p. 746-747.
4 Von Hoff, in Suess, Sintfl., p. 53.



— 115 —

Hama et Alep. Dans une même crise, les chocs se propagent

généralement du nord au sud sur la seconde ligne,
puis remontent du sud au nord. Alors cette ligne entre en

repos et c'est la première qui entre en jeu. Ces deux axes

de propagation forment donc bien un système unique,

quoique double, ainsi qu'il ressort d'ailleurs de leur rôle
dans la structure de la région.

Les séismes syriens sont souvent très forts. Ainsi, le 5

septembre 1822, 20,000 personnes périrent sous les ruines

d'Alep. L'ancien Testament relate plusieurs catastrophes
analogues qui dévastèrent la Palestine, surtout sous les

règnes du roi Achab d'Israël (— 900 à — 878) et du roi
Uzia de Juda, sous les prophètes Arnos et Zacharie.
Cependant, il reste probable que l'événement le plus
considérable de ce genre fut la catastrophe de Sodome et de

Gomorrhe, dernier écho des mouvements orogéniques et

sismiques qui amenèrent l'enfoncement de la tranchée du

Jourdain et produisirent la Mer Morte.1
Suess croit pouvoir affirmer que les deux zones sismiques

que nous venons de décrire, comme entourant le
désert de Syrie, furent le point de départ des catastrophes
qui, en 763 et les années suivantes, agitèrent l'Assyrie,
effrayèrent la Palestine et laissèrent leur souvenir dans

les Listes administratives et les livres des prophètes. Mais

nous avons déjà dit les raisons pour lesquelles il est

impossible d'attribuer la même origine aux séismes
diluviens.'2 Ceux-ci ont dû nécessairement venir du sud, soit
du golfe Persique, soit de la mer d'Oman.

Nous venons de voir que les tremblements mésopota-

1 Diener, loe. cit., p. 258. Voyez notre étude La destruction de

la Pentapole et les variations de la Mer Morte.
2 Pendantson séjour en Mésopotamie, Schlafli n'a ohservé aucun

séisme indigène, e'est-â-dire né dans la région même. Tous venaient
des contrées voisines, tantôt du sud, tantôt du nord, et fréquemment,

de la région, sismique par excellence, du Schira persan.



— 116 —

miens sont essentiellement périphériques, il en est de

même en Syrie. Ce pays est constitué par les deux horsts
du Liban et de l'Antiliban avec leurs prolongements, et la
tranchée du Jourdain qui les sépare. Les bords extérieurs
de ces horsts sont marqués par des systèmes de failles
longitudinales : le groupe occidental déterminant le rivage
de Syrie, l'oriental limitant la dépression damascene. Nous

venons de voir que ce dernier groupe de failles constitue
une zone sismique importante ; il semble en être de même
du premier. En effet, c'est une chose connue depuis
longtemps que les tremblements de terre, fréquents sur les

lisières de la Palestine, sont plus rares dans l'intérieur du

pays.1 Ces phénomènes y suivent en général l'une des deux

lignes suivantes : La première, coïncidant avec la côte, va
d'Antioche à Tyr et à Gaza. Là se produisirent les grands
tremblements historiques qui ravagèrent Tyr, Sidon,
Beyrouth, Laodicée et Tripoli. La seconde ligne n'est autre
que la zone orientale dont nous parlions plus haut. A elle

se rattachent les catastrophes qui affligèrent bien des fois

Alep, Epiphanie, Emèse, plus rarement Damas, et
ravagèrent le Hauran. Au temps de S. Jérôme, Ar-Moab périt
par un tremblement de terre. La tranchée du Jourdain
vit les catastrophes qui renversèrent Baalbek, Safed et
Tibériade. Il y eut aussi, quoique plus rarement, des

secousses à Jérusalem, mais en somme l'intérieur de la
Palestine fut beaucoup moins maltraité que les bords.

Depuis l'ère chrétienne, on ne cite que sept tremblements
de terre dans ce pays : en 363, lorsque Julien voulait
rebâtir le temple ; en 394, 633, 658, 746, 756 et 1066. A

cause de leur rareté même, ils devaient donc y paraître
plus terribles. Celui qu'Amos cite (i, 1) comme étant arrivé

de son temps est peut-être le même auquel il fait allusion

(iv, 11) comme ayant détruit Sodome et Gomorrhe.

1 Trochon, op. cit., p. 161.



— 117 —

De toute la tranchée du Jourdain, la Bekââ est la travée
la plus habituellement sismique. Les secousses telluriques
contribuèrent pour une large part à la destruction de

Baalbeck, l'ancienne Héliopolis.' La position des fragments
de colonnes tombés autour des édifices prouve que l'onde
marchait toujours dans la direction N.-S. ou S.-N., c'est-
à-dire le long des failles libaniques, jamais dans le sens

transversal, E.-W. A nos yeux, il y a là un indice que
l'effondrement linéaire continue. En 1751, il y avait encore
neuf colonnes debout sur le péristyle du grand temple. En
1784, Volney n'en trouvait plus que six ; les trois autres
avaient été abattues par le grand tremblement de 1759.

Elles sont tombées vers le N., comme si le choc, venant
de cette direction même, eût entraîné leurs piédestaux
vers le sud. Le même cataclysme enleva 9 colonnes au

péristyle sud du temple du soleil et produisit sur divers

point de cet édifice les effets les plus caractéristiques.
Ainsi, son grand portique est orienté N.-S. Le choc fit
descendre le voussoir du milieu de la plate-bande, d'un
mètre entre ses voisins, et. en 1870, on construisit pour
le soutenir un pilier de maçonnerie. Or, seul, un choc

dirigé N.-S. a pu détendre le linteau, en ouvrant ses joints
dirigés E.-W., et permettre la descente de la clef. Lartet a

observé des indices pareils de mouvements parallèles au

Jourdain, dans les localités situées plus au sud, par exemple

au temple de Dschérâsch. —

III. — PHÉNOMÈNES CONTEMPORAINS AUX BOUCHES

DES FLEUVES INDIENS.

Les embouchures de l'Indus et du Gange-Brahmapoutre
ont été à plusieurs reprises, dans les temps modernes, le

1 Diener, toc. cit., p. 255.



— 118 —

théâtre d'événements tout semblables à ceux du déluge.
Les faits de ce genre sont du reste, comme le montre la
chronique scientifique des dernières années, beaucoup plus
fréquents que nous ne le pensons au milieu de la
tranquillité de notre Europe centrale. Le jaillissement des

eaux souterraines, que nous avons vu former la dominante
du cataclysme diluvien, se reproduit fréquemment dans

les contrées les plus diverses et, presque toujours, la
vidange des réservoirs intérieurs entraîne l'écroulement de

la surface qui les recouvre. Ce phénomène, mille fois
observé depuis l'antiquité la plus reculée, suggéra l'idée que
l'intérieur de la terre est rempli d'eau, que la terre elle-
même flotte sur cet océan intérieur.1 Le processus de

l'évaporation et de l'infiltration était inconnu et on ne pouvait

s'expliquer l'alimentation des sources bienfaisantes.
Dans les puits, on voyait l'eau se tenir à un niveau bien
inférieur à celui de la margelle et on croyait que cette

nappe s'étendait en tous sens sous la terre. Enfin, les

volcans et les tremblements de terre avaient détruit l'idée
native que le sol offre une stabilité à toute épreuve. De là
à le concevoir comme un radeau flottant sur une masse

liquide, il n'y a qu'un pas, il fut vite franchi. Les phénomènes

sismiques sont et paraissent avoir toujours été

caractéristiques de la région méditerranéo-indienne où

s'épanouirent les civilisations préhistoriques ; il est donc

naturel que leurs cosmogonies se basent sur cette idée

fondamentale. C'est le tehôm des Hébreux, dont les portes
se brisent pour livrer passage aux flots diluviens, le tan-
nour des Arabes, le lac infernal des anciens Chaldéens,

rempli par les eaux chaotiques,2 les « eaux inférieures »

de tant de légendes.

' II. Petr., m, 5.
2 Voy. notre Introd. à l'hist. de la géologie, Revue thomiste,

1893, p. 253.



— 119 —

Dans les temps modernes, ce jaillissement des nappes
souterraines et l'effondrement de la surface se sont
produits avec des dimensions considérables sur le cours
inférieur de l'Indus. Cette région est souvent éprouvée par les

tremblements de terre. Des villes grandes et populeuses y
ont été victimes des cataclysmes naturels. Quelques instants
suffisaient parfois à les anéantir; des milliers d'hommes

périssaient et la destruction des canaux d'irrigation, jointe
aux divagations du fleuve, empêchait toute tentative de

reconstruction. Seul, le voyageur, après des siècles,
rencontre sur le bord des canaux desséchés, des ruines
immenses et il faut la science du paléographe pour retrouver
leurs noms. Ici, comme sur l'Euphrate, une commotion
violente, puis l'oubli inexorable.

« Je fis route, écrivait Ibn-Batuta en l'an 1333 de notre
ère, par Sind vers la ville de Lâhari, située sur la côte de

la mer des Indes, là où le Sind (Indus) s'unit à elle.
Cette ville a un grand port où font relâche des navires
venant de la Perse, du Yemen et d'autres contrées. A
quelques milles de cette ville se trouvent les ruines d'une

autre cité, où l'on voit en nombre immense des pierres
qui ont la forme d'hommes et d'animaux. Les gens de la
contrée racontent, d'après le dire de leurs écrivains nationaux,

qu'il y avait autrefois à cette place une ville dont
les habitants étaient si pervers que Dieu les changea en

pierres, eux, leurs bêtes, leurs plantes et même les semences

de leurs champs. De fait, on trouve à cet endroit des

pierres qui ressemblent à des graines en quantité
immense. » Il s'agit ici de sculptures ruinées et du calcaire
à nummulites avec lequel était bâtie la cité disparue. Ce

sont probablement les restes du port célèbre de Debal,
entre Kurrachi et Tatta.

Le souvenir de villes disparues s'est répandu dans l'ouest
et le nord-ouest et quand Zobéïde, dans les « Mille et une



— 120 —

nuits », raconte que, partie de Bassora, elle arriva après

vingt jours de navigation dans le port d'une grande ville
de l'Inde où elle trouva le roi, la reine et tout le peuple
changés en pierres; l'analogie de ce récit, avec les légendes

locales, porte à croire qu'il se rapporte à l'une de ces

villes détruites du delta de l'Indus, qui étaient
particulièrement riches en statues, peut-être précisément au port
de Debal.1

Beaucoup plus loin dans l'intérieur, Bellasis et Richard-
son visitèrent en 1854, au nord-est de Haiderabad, les

ruines de Brahminabad, ville jadis considérable et populeuse,

bâtie en briques cuites sur le lit aujourd'hui desséché

du Narra, et dont il ne reste qu'un immense amas de

décombres dominé encore par les étages inférieurs d'une
tour ronde qui dût être énorme. On reconnaît encore les

places publiques et l'emplacement du bazar, et les
premières fouilles ont découvert des squelettes d'habitants
dans leurs maisons, des monnaies, des camées et des

statues qui avaient échappé à la rage des Iconoclastes
musulmans. On a même retrouvé sous ces décombres, datant
de près de dix siècles, des pièces d'échec travaillées de la
façon la plus artistique. La légende prétend que la ville
fut détruite subitement par un tremblement de terre, et
l'état de destruction complète où l'on trouve des maçonneries

très fortes, l'absence de toute trace de feu et les

restes des habitants eux-mêmes et de leurs richesses
semblent lui donner raison.2

Sur le plus oriental des vieux bras de l'Indus, le Khori,

1 Cunningham, Ane. Geogr., i, 299-301. D'après Wyse, Geol.
Notes on the River Indus, Journ. Roy. Asiat. Soc, new. ser, x,
1878, p. 323, le Narra ne serait pas un bras mort de l'Indus.

2 A. F. Bellasis, An Account of the ancient and ruined city of
Brahminabad in Sind. Journ. Bombay Branch of the Roy.
Asiat. Soc, 1857, v, p. 413-425 et 467-477.



— 121 —

près de son embouchure, se trouve la ville de Lukput.
C'est ici que se termine la chaîne de collines de Kachh qui
vient du sud-est, le long de la côte et sépare de la mer le

Ran de Kachh, prolongement sud-est des terres basses

des embouchures. L'immense plaine du Ran est tantôt,
quand la mousson souffle du sud-ouest, couverte par les

eaux salées à partir de Lukput, tantôt, lors des hautes

eaux de l'Indus, inondée par les eaux douces des canaux
du Bunass ou du Luni, tantôt à sec et alors parsemée de

grandes flaques éblouissantes de sel marin. Wynne, qui a

fait la carte géologique du Kachh, rend d'une manière
saisissante l'impression pénible de silence et de solitude

que fait le Ran. A part quelques rares troupeaux d'ânes

sauvages, on n'y rencontre pas un être vivant et l'air s'y
remplit des mirages les plus étonnants.1 C'est le pays des

hallucinations et de la fièvre, comme le terrible Kalahari,
Et il y a longtemps que ce pays est un désert ; son nom,
emprunté au sanscrit, en fait foi, car Kachchha signifie
un marais et Irina (Ran) un désert salé. Le grand voyageur

chinois, Hwen Tsang, qui visita Sind en 641 ap. J.-O,
décrit déjà cette contrée comme basse, humide, et son sol

comme rempli de sel.2

Les mirages du Ran ont donné naissance à une foule de

légendes. Les naturels y voient le souvenir d'un roi pieux
qui était parvenu à rétablir si complètement sur terre
l'âge de la vertu, que sa capitale, débarrassée de toute
impureté comme le Vara de Jima et la Jérusalem céleste
de l'Apocalypse, s'élevait peu à peu d'elle-même vers le

ciel. Cependant, un animal impur, un âne sauvage, avait
été oublié dans une maison isolée. Tout à coup il se mit à

1 A. B. Wynne, Mem. on the Geol. ofKutch.; Mem. Geol.
Surv. India, 1872, ix, p. 15; in Suess, toc. cit.

2 Cunningham, Ane Geogr., i, 304.



— 122 —

braire et on s'aperçut de sa présence. Mais il était trop
tard; l'ascension de la ville s'arrêta, et, depuis lors, elle
flotte au-dessus du Ran entre la terre et le ciel.1

Le Ran de Kachh fut atteint en 1819 par un violent
tremblement de terre qui y amena des changements
considérables.2 Au mois de juin se produisit un choc violent
qui entraîna la mort de plusieurs centaines de personnes,
et ébranla dans leurs fondements tous les forts du pays.
De nombreuses fentes se formèrent dans le sol du Ran, et

pendant trois jours il s'en échappa des masses énormes
d'eau noirâtre et vaseuse. Dans la contrée voisine du

Bunni, l'eau jaillit des fontaines jusqu'à ce que la contrée
fut couverte d'une couche d'eau de six à dix pieds d'épaisseur.3

Le choc fut ressenti vers le coucher du soleil à

Sindree, la station douanière de Kachh, située sur la

grande route de Sind et au bord de ce qui avait été jadis
le bras oriental de l'Indus. Ce petit fort, de 150 pieds carrés,

bâti en briques, fut renversé par une vague qui,
partant de l'Océan, se répandit dans toutes les directions et
changea en quelques heures cet espace jusque-là sec et
aride en un lac intérieur s'étendant à dix-sept milles en

tous sens autour de Sindree.
Bientôt on s'aperçut que ce n'était pas là le seul changement

amené par cette remarquable convulsion de la
nature : les habitants de Sindree remarquèrent à leur grand
étonnement, à une distance d'environ cinq milles daus le

1 Bartle Frère, Notes on the Runn of Cutch and neighbour.
Region ; Journ. geogr. Soc, 1870, xl, p. 187.

2 Al. Burnes, .4 Memoir on the eastern Branch of the Indus
and the Run of Cutch, etc., in Trateis into Bokhara, 1834, in,
310. Cf. Baird Smith, Memoir on Indian Earthquakes, u, J. A.
S. Bengal, 1843, xn, 6, p. 1027*-1033*. B. Smith suppose un
volcan dans le voisinage. C'est une erreur (Suess, toc cit.).

3 Buvnes, Memoir, p. 324; Bartle Frère. Notes, p. 192.



--- 123 —

nord, une digue (a mound) de terre ou de sable, à un
endroit où auparavant le sol était bas et plat. Ce remblais
naturel s'étendait sur une grande longueur vers l'est et
vers l'ouest, croisant le canal de l'Indus et isolant à jamais
semblait-il la rivière de Phurraun de la mer. Cette digue,
œuvre spontanée de la nature, frappa vivement l'imagination

des natifs qui lui donnèrent le nom de Ullah-bund ou

«Digue de Dieu» pour marquer qu'elle n'était pas l'œuvre
des hommes, comme les autres barrages de l'Indus.

Quelques remarquables qu'ils fussent, ces événements

passèrent presque inaperçus, car le Kachh était si

complètement ruiné, depuis les événements de 1762,1 qu'il
importait peu maintenant qu'il demeurât un désert ou

qu'il devint un lac. Une faible tentative des habitants de

Kachh. de rétablir une douane sur la nouvelle « Digue de

Dieu », échoua devant les prétentions des émirs de Sind,
et comme Sindree n'était pas tenable, les douaniers furent
retirés sur le continent.

Les choses demeurèrent ainsi jusqu'à ce que, en novembre

1826, l'Indus rompît ses digues dans le Sind supérieur
et couvrît d'une immense nappe d'eau tout le désert qui
confine au Sind vers l'est. Le fleuve avait rompu toutes
ses digues et s'était frayé un chemin jusqu'au Ran. En

mars 1827, soit huit ans après le tremblement de terre,
Burnes faisait route par eau de Bhoog, capitale du Kachh,
à Lukput et à l'immense lagune qui entourait les ruines
de Sindree. Quant à l'Ullah-bund, Burnes le décrit comme
une immense saillie, s'étendant avec une hauteur constante,
vers l'est et vers l'ouest aussi loin que l'œil peut le suivre.
Les natifs lui assignaient une longueur de cinquante milles.
« Cependant, ajoute expressément Burnes, il ne faut pas
se le représenter étroit comme une digue artificielle, car

1 Suess les a racontés précédemment.



— 124 —

il s'étend dans l'intérieur jusqu'à Raomaka-bazar, sur une

largeur d'au moins seize milles et fait l'effet d'une grande
protubérence du sol. Il est formé d'argile à coquilles et de

sable, et sa surface est couverte de concrétions salines.

Depuis Burnes, l'Ullah-bund a été visité plus d'une fois;
sa hauteur a été estimée à 10, 15, 18 et même 20 ya pieds,
mais Wynne remarque que ces chiffres ne donnent que la
hauteur au-dessus du niveau essentiellement variable des

eaux qui en baignent le pied. Tous les observateurs sont
unanimes sur ce point essentiel, que l'Ullah-bund n'a
l'aspect d'une digue que du côté sud; du côté du nord sa pente
est pour ainsi dire nulle et il est impossible de fixer sa

limite de ce côté. L'Ullah-bund n'est donc pas une digue,
mais bien plutôt une brusque dénivellation du sol. Et de

fait, la région située en amont de cet escarpement n'a
point été soulevée comme on l'a cru; elle n'a éprouvé
aucun changement. Wynne a parfaitement raison lorsqu'il
remarque qu'un soulèvement tant soit peu sensible de
cette région eût empêché les crues de l'Indus de 1826 de

se déverser dans le bras de Pharaun, séparé du lit principal

depuis 1762, et d'atteindre, à travers l'Ullah-bund, la

dépression de Sindree et la bouche de Lukput.1
Ainsi donc, le territoire situé au sud de l'Ullah-bund

avec le fort de Sindree s'est enfoncé dans sa position
actuelle lors du tremblement de terre de 1819, et cette
dislocation s'est accompagnée de projections abondantes

empruntées aux nappes d'eaux souterraines. L'Ullah-bund
est un gradin qui marque la limite de la région effondrée.

En amont du gradin, la pente des fleuves, restée invariable,

prouve qu'il n'y a eu aucun changement, et cette ma-

1 Wynne, Memoir, p. 43; Blandford, Mem. Geol. Sure. Ind.,
vi, 31, et J. A. S. Bengal, 1876, xlv, h, 95 ; Medlicott et Blandford,

A Manual of the Geol. of India (1879), i, 421. Note. In
Suess, toc cit.



— 125 —

nière très simple de comprendre les choses s'accorde avec
la description donnée par Carless en 1837, dans le
mémoire annexé au compte-rendu de la mensuration du Delta.1

Ch. Lyell croyait à un véritable soulèvement dans

l'Ullah-bund, mais sa manière de voir, quoique très
répandue, ne semble pas soutenable.2 Il n'y eut ici ni
soulèvement, ni plissement de la surface, comme Suess lui-
même l'avait d'abord supposé, mais simplement épanche-
ment des eaux de fond et affaissement corrélatif d'une

portion nettement limitée du sol alluvial." L'analogie est

complète entre ces phénomènes, ceux de New-Madrid au
Mississipi et ceux de la steppe bourriate sur les rives du
Baikal. —

Passons maintenant à une contrée sujette à la fois aux
tremblements de terre, aux cyclones et aux inondations
marines. C'est le delta du Gange et du Brahmapoutre,
maintes fois éprouvé par des phénomènes de ce genre,
dans les temps modernes. La vallée du Brahmapoutre dans

l'Assam et la contrée des Silhet-Jhils se sont effondrées à

une époque relativement récente, tandis que la Madupore-
Jungle échappait seule à cet affaissement et continuait à

représenter le niveau primitif des alluvions du Brahmapoutre.

Donc, répétition exacte des phénomènes du Ran
de Kachh.4 Tout l'ensemble des terres basses qui avoi-
sinent les embouchures a subi, dans les temps historiques,
des changements notables, soit par le déplacement des

bras du fleuve, soit par les progrès de l'alluvionnement,
soit même par des effondrements répétés.

Dans toute son étendue, le cours inférieur du Gange et

1 Carless, Mem. to ace. the Sure, of the Delta of Indus in
1837 : J. G. S. 1838, vm, 328-366, surtout 364.

2 Ch. Lyell, Princ. Geol., 2 edit., p. 98-104.
3 Entstehung der Alpen (1875), p. 152.
1 Medlicott, a. Blandford, op. cit., p. 409. in Suess.



— 126 —

du Brahmapoutre est sujet aux tremblements de terre.
Le 2 avril 1762, une commotion violente ébranlait dans

sa presque totalité cette dépression, de Chittagong à l'est
jusqu'à une grande distance dans l'ouest et en amont
jusqu'à Dacca. Les eaux se précipitèrent hors de leur lit
comme une marée; tout le pays fut noyé; des fentes
s'ouvrirent en tous sens; des jets d'eau considérables jaillirent
à plusieurs pieds de hauteur, et le terrain environnant
s'affaissa sur plusieurs points. Des îles voisines du rivage
disparurent et certains bras du fleuve furent tellement
déplacés, que des naviies qui les parcouraient se virent
obligés de s'arrêter.1

Les 3 avril 1810, 18 septembre 1829 et 11 novembre
1842, les secousses se renouvelèrent à Calcutta. Quelques
mois avant ce dernier tremblement de terre, un cyclone
avait passé sur la même ville

Le 10 janvier 1869, un choc violent atteignait la
province de Kachar, à l'est du Brahmapoutre, et modifiait
profondément l'état des alluvions. D'après le récit de

Oldham, le sol de la province se compose de 30 à 40 pieds
d'une argile dure, reposant sur une alluvion (Silt) bleuâtre
saturée d'eau. Des fentes de plusieurs milles de longueur
se formèrent, le long des fleuves, et sur des milles de

longueur aussi la couche supérieure glissait sur sa base lubrifiée

par les eaux et s'éboulait dans les rivières. Lorsque
les fentes se produisaient, on en voyait sortir, avec la
vitesse d'un projectile d'arme-à-feu, une poussière sèche,
ressemblant à une éruption de fumée; mais immédiatement

après surgissait une boue terreuse, retombant en
bourrelet sur les lèvres de l'ouverture. D'autres fois,

1 An account of an Eearthquake at Chattigoan, transi, fr.
the Persian, by M. Edw. Gulston, etc., et Phil. Transact., 1763,
t. lui, p. 251-269.



— 127 —

c'étaient de véritables éruptions d'eau, projections
violentes des nappes souterraines chassées à travers les

fissures du sol et sans aucune analogie avec celles des

volcans de boue. Les fentes et leurs intervalles étaient jalonnés

de petits cratères, ronds ou elliptiques, souvent entourés

d'une véritable somma minuscule formée de boue ou
de sable. Dans certains cas, surtout dans les grandes

ouvertures, le sable et la boue projetés étaient retombés
dans le cratère, émoussant et entraînant le bord de

l'ouverture qui demeurait à l'état d'entonnoir irrégulier.1
Lorsque les secousses curent cessé, on s'aperçut que ces

grandes fentes qui parcouraient le sol alluvial s'étaient,
sur plusieurs points, accompagnées de dénivellation
permanente. L'une des lèvres de la fissure s'était abaissée,
lui donnant l'aspect d'une véritable faille. Cet exemple
n'est pas le seul connu; il arrive très fréquemment que
les tremblements de terre produisent dans le sol des

crevasses dont les unes restent béantes, enfermant dans les

mailles de leur infranchissable réseau des groupes d'hommes

et de bêtes qui, incapables de fuir, attendent dai;s

une terreur stupide la commotion prochaine qui leur
donnera la mort. D'autres fois, les fentes se referment
immédiatement en engloutissant tout ce qui se trouve à la
surface, et il n'est pas rare de les voir rendre, au choc

suivant, les débris informes de ce qu'elles avaient englouti :

hommes, animaux, débris d'habitations, arbres mutilés, le

tout méconnaissable, enveloppé d'une patine argileuse et

1 Godwin Austen, Notes from Assatoo, N. Cachai; on the

great Earthquake of Jan. 10 th., 1869 : Fror. R. A. S. Bengal.
1869, p. 91-103. Oldham, Note, ibid., p. 113-115, et Notice of
some of the secondarg Effects oft/ie Earthquake of 10 th. Jan,
1869 in Cachar; tcith remarks by Rob. Mallet. Q.J. g. S.,
1872, xxvni, 255-270. Surtout, Oldham, The Cachar Earthquake,
etc., M. G. S. India, 1882, \i\, 1-98.



— 128 —

vraiment « retourné à la terre », comme dit le texte
cunéiforme. En 1783, dans les Calabres à la base occidentale
de la chaîne granitique, le sol s'était lézardé sur plus de

trente kilomètres, et dans quelques endroits,la fente avait
plusieurs mètres de largeur. A Cergulli, on observait une
crevasse de deux kilomètres de longueur, avec dix mètres
de largeur et 40 mètres de hauteur.

La formation de fentes dans les tremblements de terre,
surtout lorsqu'ils affectent les dépôts plus ou moins meubles

et prédisposés aux glissements du tertiaire ou du

quaternaire, est un phénomène tout à fait habituel. Les
fentes sont plus ou moins grandes ; leur bord se déplace
plus ou moins ; les mailles du réseau faille souvent s'effondrent

et ses cavités peuvent se remplir d'eau. Ces
dénivellations locales se coordonnent, et il en résulte des

stagnations ou même des interversions dans le cours des

rivières.1

L'exemple classique des tremblements de terre ayant
amené des modifications de la surface, c'est, nous l'avons

dit, le grand tremblement de Calabres de 1783. Nous en

avons déjà parlé; ajoutons seulement que les fentes s'y
produisirent en nombre immense et que, si les unes se

refermèrent immédiatement, les autres par contre demeurèrent

longtemps ouvertes. A Oppido, où le séisme atteignit

son maximum, on vit des maisons être englouties par
les fentes qui se refermèrent sur elles. Dans le district
voisin de Cannamaria, une seule fente absorba, sans en
laisser aucune trace, quatre fermes, quelques magasins à

huile et plusieurs grandes maisons d'habitations. Ce

phénomène se reproduisit à Terranuova, à Sta Christina et à

Sinopoli. Les fentes se refermaient avec violence sur ce

qu'elles avaient englouti, et lorsqu'on entreprit des fouilles

1 Hœrnes, Erdbebenkunde, p. 92 s. s.



— 129 —

pour y rechercher les objets précieux disparus, on trouva
à la place des débris engloutis une niasse inqualifiable
d'objets brisés empâtés dans l'argile.1 La terre avait revêtu
ses victimes de sa lugubre livrée, et si elle les eût rejetées
au dehors, nous nous fussions écriés, comme le vieux poète
du déluge : « Les hommes et les demeures des hommes

sont retournés à l'argile. » A Terrauuova, une grande et

forte tour, qui avait longtemps résisté à la destruction,
reçut enfin des Anunnaki le coup fatal qui renverse les

Babel; une fente verticale la partagea en deux, et l'une
de ces moitiés fut déracinée au point que les fondements
vinrent au jour. Les dimensions des fentes étaient parfois
énormes. A Oppido, l'une d'elles demeura béante sous
forme d'un amphithéâtre de 500 pieds de long et 200 pieds
de profondeur, après avoir absorbé une masse de terre,
beaucoup d'arbres et toute la moitié d'une vigne. Il arrive
souvent que les fentes formées par un premier choc sont
agrandies par un second. C'est ce qui arriva, selon Gri-
maldi, pour les fentes dues au premier choc du 5 février.
Elles augmentèrent énormément en longueur, en largeur
et en profondeur, lors des grandes secousses du 28 mars.
Dans la contrée de San Fili, il trouva une fente neuve
d'un demi mille anglais de longueur, de deux pieds et demi
de large et de vingt-cinq pieds de profondeur. Une toute
pareille se voyait dans le district de Rosarno. Dans le
district de Plaisano, une fente s'ouvrit qui avait près d'un

mille de longueur, 105 pieds de large et 30 pieds de
profondeur. Dans la même contrée, il se produisit encore deux

autres fentes : l'une à un endroit nommé Cerzulle, avec

:î/4 de mille de long, 150 pieds de large et environ 100

pieds de profondeur; une autre, près de La Fortuna, de 1/i

1 Istoria île Fenomeni del Terremoto aeccnuto nelle Calabrie
e net Valdemone nell'anno 1783, posta in luce dalla, reale
aecademia délie science, etc., di Nupoli. 1784.



— 130 —

de mille de longueur, de 30 pieds de large et de pas moins
de 225 pieds de profondeur. La montagne calcaire du Zé-

firio, à la pointe sud de la Calabre, fut partagée par une
fente d'un y2 mille de long et de largeur variable.
Plusieurs des entonnoirs d'effondrement échelonnés comme
les parties riches des fentes, avaient la forme d'une demi-

lune, tel celui de la colline de St-Angelo, sur le chemin de

Soriano. Enfin, le déchirement du sol atteignait son maximum,

près de Jerocarne par exemple, lorsque le groupement

des fentes aboutissait à un étoilement comme celui
d'une vitre qui se brise. Qu'on se représente l'effet moral
d'une de ces cassures en étoile, venant à se produire
subitement sous les pieds d'un groupe de malheureux réfugiés
dans un endroit qu'ils croient sûr. Un effondrement central

engloutit les premières victimes : celles-là sans doute
étaient prédestinées Tous se penchent sur le gouffre où

elles disparaissent; mais voilà que les fentes rayonnent en

tout sens, comme les pattes d'une araignée gigantesque,
partageant les groupes, engloutissant les uns, épargnant
les autres. On dirait que l'abîme choisit ses victimes, sans

doute selon la vertu de chacun. Et le réseau va se ramifiant

de plus en plus. On voit venir la mort sans pouvoir
rien tenter pour la fuir. Autour de chacun les rangs s'é-

claircissent, jusqu'à ce que, réservé de la dernière heure,
on descende à son tour, en pleine santé, dans le tombeau.

11 arrive fréquemment (ce fut le cas en 1783 dans les

Calabres) que l'ébranlement sismique détermine des

éboulements, et alors ceux-ci sont dans le cas de barrer les

rivières. Les eaux s'accumulent en amont du barrage ou

divaguent à droite et à gauche, jusqu'à ce qu'arrive la
débâcle qui peut être désastreuse. D'autres fois, c'est le

contraire : on a vu des fentes absorber un cours d'eau en

mettant complètement à sec le lit d'aval. Toujours en

Calabre, Vivenzio observa cinquante lacs de barrage for-



— 131 —

mes par des éboulements, et les commissaires du gouvernement

en comptèrent jusqu'à 215. Il est vrai que
plusieurs de ces lacs n'étaient que des flaques de marais sans

importance.
La fissuration du sol, si accusée en Calabre, est un

phénomène tout à fait général et habituel dans les grands
tremblements de terre. Naumann1 en cite de nombreux
exemples. Rappelons seulement qu'elle a été observée au
tremblement de Bogota (16 nov. 1827) où une fente
engloutit la rivière Tunza; — à St-Domingue, en 1770; —
à la Jamaïque, en 1692, où les fentes se formaient par
groupe de plus de cent à la fois, et dont la plupart se

fermaient immédiatement pour se rouvrir ensuite. Un grand
nombre d'hommes y tombèrent, les uns y disparaissant
entièrement, les autres jusqu'à mi-corps; d'autres encore
étaient ensevelis jusqu'au cou. Quand les fentes se

fermaient, ils étaient violemment écrasés, et lorsqu'elles se

rouvraient, les cadavres défigurés étaient projetés au
dehors avec de grandes quantités d'eau. — Au tremblement
de terre de Valachie (janvier 1838), on vit des fentes de

plusieurs mille pieds de long n'avoir d'abord que 8 à 10

pouces de largeur, puis s'élargir de jour en jour jusqu'à
plusieurs mètres et même davantage. La fissuration
s'accompagna de soulèvements et d'affaissements locaux du
sol.2 — Ce dernier effet se produisit sur une grande échelle
à San-Francisco, lors du grand tremblement californien
(21 oct. 1868). Des rues entières s'effondrèrent entre des

fentes énormes. Enfin, l'ébranlement, dérangeant l'équilibre

des eaux, fit jaillir plusieurs sources, sur les collines

environnantes, dans des lieux absolument arides aupara-

1 C. F. Naumann, Lehrbuch der Geognosie, i, 236-238.
2 G. Schueler, Rapport sur /e tremblement de Valachie du

11 (23)janvier 1838. Bucharest, 1838.



— 132 —

vant. — Au tremblement de Bellune (29 juin 1873), il se

forma près de Puos une fente, d'un mètre environ de

largeur et de plusieurs centaines de mètres de longueur, qui
se referma bientôt. A la Secca, le sol marécageux se

fissura et une eau bourbeuse, chargée d'hydrogène sulfuré,
jaillit des fentes.1 — Même formation de fentes avec
projections de sable et de boue, au tremblement d'Agram
(9 nov. 1880), dans les plaines basses de la Save. —De
même, sur la côte achéenne, au tremblement du golfe de

Corinthe (26 déc. 1861). Le grand développement des

fentes, leur étoilement et la fréquence des cônes de sable
à cratères, cantonnés exclusivement dans la région faillée,
sont ce qui a le plus frappé Julius Schmidt.2 Un autre
phénomène très important s'y produisit aussi, c'est le

glissement d'une masse d'alluvions, décollée par le choc de

son substratum rocheux incliné. Toute une plaine glissa
ainsi, tandis que la ligne de rivage se modifiait profondément.

Les glissements de ce genre sont caractéristiques
en terrain meuble et aquifère. Des 13 villages qui étaient
sur le territoire déplacé, deux furent entièrement détruits,
les autres très éprouvés, un seul demeura presqu'intact.
C'est par un événement tout semblable mais plus grandiose

encore, que périt en 373 av. J.-C. la ville d'Hélix.
Toute la plaine, secouée par un tremblement de terre, se

mit à glisser et ce vieux port, déjà célébré par Homère,
s'abîma dans les flots avec tous ses habitants.

Un phénomène caractéristique des séismes en terrain
d'alluvions, ce sont les cônes de sable dus, selon Hamilton,
à la projection des eaux au travers du sol ondulant. De

même, ces cavités, pareilles à de petites cuvettes geysé-

1 G. v. Rath, Das Erdbeben con Belliino. N. Jahrb. f. Miner.,
1873, p. 716, Hœrnes, op. cit., p. 98,

2 Studien über Vulkane u. Erdbeben (1881), il (Stud. ü.

Erdbeb., 2" edit.), p. 76-80.



— 133 -
riennes, remplies d'eau ou simplement de sable projeté et
retombé.

Nous avons déjà parlé de l'action des tremblements de

terre sur les nappes souterraines, principalement sur celles

qui forment le cours invisible des fleuves, au milieu de

leurs alluvions. Aux actions de ce genre se rattachent
celles exercées sur les sources proprement dites. Le
tremblement de terre de Lisbonne fut particulièrement actif à

cet égard. Très nombreuses furent les sources qui se

troublèrent, tarirent, augmentèrent ou diminuèrent de débit,
changèrent de température.1 Le premier novembre 1755,
jour de cette terrible catastrophe, les sources thermales
de Teplitz, eu Bohême, présentèrent toute sorte d'anomalies.

Entre 11 et 12 heures, la source principale rejeta
tout à coup une masse d'eau dépassant tellement son débit

ordinaire, qu'en une demi-heure tous les bains
débordèrent et qu'une partie du faubourg fut inondée. Une demi-
heure avant cela, les eaux étaient devenues boueuses.

Tout de suite après cette « éruption », la source tarit
complètement, pendant environ une minute, puis il y eut
un nouveau jaillissement très violent pendant lequel la

source rejeta une grande quantité d'ocre rouge. Puis elle
redevint calme et limpide comme auparavant.'2 Une
particularité très remarquable du séisme portugais, c'est que
son influence sur les lacs et les sources paraît s'être étendue

beaucoup plus loin que l'ébranlement du sol lui-même.

Il y a lieu cependant, en bonne critique, de n'accepter
qu'avec la plus grande réserve les récits de ce genre, et

surtout de se montrer très pointilleux sur les concordances

de temps qui doivent être très exactes pour qu'on
puisse en déduire la relation supposée. Il ne faut pas

1 Hœrnes, op. cit., p. 125.
2 Hoff, Gesch. der nadir/. Verdnder. d. Erdobcrfl. (Chronik

der Erdbeben u. Vulkanausbrüche), in Hörnes, loc. eil.



— 134 —

oublier que la catastrophe de Lisbonne fut connue dans

toute l'Europe ; racontée et exploitée de mille façons dans

les journaux, les brochures, les revues, les poésies et même
les sermons. Il en résulta une agitation maladive des

esprits à laquelle bien peu échappèrent. Les imaginations
surexcitées virent sans doute une foule de choses qui
n'étaient point et, en tout cas, ne manquèrent pas de
rattacher à la grande catastrophe tout phénomène tant soit

peu extraordinaire ou inusité venant à se produire par
hasard le même jour, les jours suivants ou les jours précédents.

Parmi les mouvements lacustres attribués au séisme,
il est bien probable qu'un grand nombre ne furent en réalité

que des « seiches » dues à l'inégalité des vents.
Naturellement, il n'est plus possible de le reconnaître à distance.

L'influence des tremblements de terre sur les sources a
été et peut être observée fréquemment. Elle s'explique
d'ailleurs fort bien, si on réfléchit que les mouvements
violents imprimés par le séisme aux régions supérieures
de la lithosphère doivent forcément réagir sur les filets
liquides qui y circulent. Nous avons vu en quoi consiste

cette influence et comment elle se traduit au dehors.

M. Hervé-Mangon a constaté qu'en 1861 et 1862, chacune
des secousses ressenties dans l'Europe occidentale s'était
traduite par une augmentation dans la proportion des

sédiments que contenait l'eau du puits artésien de Passy.

Le 14 novembre 1861, jour d'un grand tremblement de

terre en Suisse, les troubles du puits de Passy s'élevèrent
soudain de 62 grammes par mètre cube à 147 grammes,

pour redescendre le jour suivant à 91. M. J. François a

également constaté l'influence, la plupart du temps passagère,

des tremblements de terre sur les sources thermales

des Pyrénées. Il y a cependant des sources dont la
température peut être affectée d'une manière permanente
par un phénomène de ce genre. Ainsi l'on admet que les



— 135 —

sources de Louèche ont gagné 7 degrés et une notable
augmentation de débit depuis le tremblement de terre qui
a dévasté la vallée du Rhône en 1855.1

Naumann en donne d'autres exemples : Pendant les
tremblements de juin 1660, dans les Pyrénées, les sources
chaudes de Bagnères se refroidirent subitement à un point
tel, que les baigneurs furent obligés de sortir de l'eau.
L'inverse eut lieu, selon Grimaldi, pour les thermes de
S. Euphémie, lors du tremblement des Calabres, et, selon

Covelli, pour les sources chaudes d'Ischia, au séisme du 2

février 1828. Nous avons vu l'action du tremblement de

Lisbonne sur les thermes de Teplitz ; il influença de

même, dans leur débit et leur limpidité, plusieurs sources
de Provence; enfin, jusqu'à Bristol, les sources chaudes se

colorèrent en rouge et demeurèrent longtemps inemploya-
bles. Le grand tremblement d'Arménie, en 1840, changea
le cours de la source de St-Jacques, sur l'Ararat. Depuis
lors, elle débouche à un tout autre endroit. La source
d'Argmé, auparavant très claire, se troubla et prit un goût
fort désagréable d'hydrogène sulfuré. Environ trente
sources, dans le district de Nachitschevan, tarirent
complètement pendant quelques temps. Les tremblements de

Bohême, du 7 au 10 janvier 1824, augmentèrent, selon

Hallaschka, le débit de beaucoup de sources et de fontaines.

Au contraire, en Algérie, avant le séisme de mars
1825, elles tarirent presque toutes.2

Les séismes contemporains montrèrent les mêmes
phénomènes. Celui de 1883, qui détruisit Casamicciola, éleva
aussi la température des sources locales. Au contraire,
celui d'Agram, du 9 novembre 1880, refroidit les bains de

Sutinsko, pendant plusieurs jours." Pas trace, par contre,

1 De Lapparent, Traite, p. 527.
2 C. F. Naumann, Lehrb. der Gcognosic, i, 242.
3 F. Wahner, Das Erdbeben eon Agram am 9 not. 1880,



— 136 —

d'une influence quelconque sur la température des sources
à Krapina-Töpliz, ni au moment même, ni dans la suite.
Les eaux se troublèrent et le débit des sources augmenta
momentanément; mais à midi, tout était rentré dans

l'ordre.1 —
Nous avons déjà parlé des tremblements de mer; toutefois,

il convient, en traitant des faits contemporains, de

donner une idée de leur effroyable puissance de destruction.

Les exemples que nous allons citer ne proviennent
pas des fleuves indiens, mais ils sont tout à fait
caractéristiques et compléteront l'idée qu'on peut déjà se faire de

ces phénomènes. L'amplitude des oscillations que subit la
masse liquide, surtout aux environs du foyer de

l'ébranlement, est énorme et on comprend que sa puissance
destructive soit incalculable. Au tremblement de Lisbonne
(1er nov. 1755), ce sont les vagues de raz (sismiques) qui
causèrent le plus de dommages et anéantirent le plus de

monde. Tout de suite après le premier choc, qui eut lieu

peu de temps après l'heure de la haute mer, la vague
de raz se formait et montait à 16, selon d'autres à 40

pieds, plus haut que les plus fortes marées lunaires. Le
plus grand nombre des victimes, sur un total de 60,000,
furent faites par la vague sismique. Lors du tremblement
qui détruisit Lima (28 oct. 1724), le port de Callao fut
couvert par une vague de 80 pieds de haut, qui écrasa

tous les édifices et anéantit presque toute la population.
Sur 23 navires qui étaient dans le port, 19 furent coulés

bas instantanément, tandis que les 4 autres étaient
transportés à une lieue dans l'intérieur et laissés là sur la
terre ferme. Après cela, on ne s'étonnera plus qu'une vague

Sitzungsber. d. R. Akad. d. Wiss. Vienne, 88. T. 1883, p. 112

du tirage à part.
1 Ibidem, p. 117.



— 137 —

de raz pénétrant, non sur une côte montagneuse comme
celle du Pérou, mais dans une dépression à pente insensible

comme la Chaldée, aît pu transporter une « arche »

très loin dans l'intérieur. Si on se rappelle, en outre, que
le fond du golfe Persique était alors bien plus au nord

qu'aujourd'hui, on croira facilement à l'abordage au mont
Nizir ou, mieux encore, sur les flancs du Puscht-i-Kuh.
Mêmes phénomènes à la Jamaïque, en 1692. La mer se

précipita avec une force indomptable dans les rues de

Port-Royal; une frégate fut enlevée par dessus les maisons
et déposée sur un toit, au milieu do la ville l1 La vielle ville
de Penco, au Chili (au N -E. de Concepcion), a été, à plus
d'une reprise, éprouvée par de telles irruptions de la mer.
Chaque fois, elle a beaucoup souffert, et, en 1751, elle
fut entièrement détruite par un phénomène de ce genre.
Au tremblement du 20 février 1835, qui détruisit Concepcion

et son port, Talcahuano, les vagues sismiques
causèrent les plus grands dégâts dans ce dernier endroit.
Darwin, débarquant le 4 mars à l'île Quiriquina, vit toute
la côte couverte de bois de construction et d'ustensiles
domestiques, comme si un millier de navires s'y fussent
échoués. « Le jour suivant, raconte-t-il, j'abordai à

Talcahuano et, plus tard, je me rendis à cheval à Concepcion.
Les deux villes offraient le spectacle le plus horrible et

pourtant le plus intéressant que j'aie jamais vu. L'impression

était, si possible, plus saisissante encore pour
quelqu'un qui les avait vues auparavant, car les ruines étaient
si bouleversées et l'ensemble ressemblant si peu à un lieu
habité, qu'il était presqu'impossible de se représenter
l'état antérieur des lieux. A Concepcion, chaque maison

ou chaque rangée de maisons formait un amas isolé ou
une traînée de ruines. A Talcahuano, la vague avait en

1 Homes, op. cit., p. 120.



— 138 —

quelque sorte stratifié les décombres et on ne voyait guère
qu'une couche immense et unique de briques, de tuiles et
de bois de bâtisse. C'est à peine si l'un ou l'autre pan de

muraille, resté debout, émergeait de cette uniformité
plate.1 Grâce à cette particularité, Concepcion, bien que
moins complètement détruite, offrait un spectacle plus
terrible et, si j'ose le dire, plus pittoresque. »2

Un phénomène très intéressant, mais non encore
complètement expliqué, c'est le recul, souvent considérable,
de la mer loin des côtes, observé dans presque tous les

séismes marins. Dans le dernier tremblement de terre
dont nous venons de parler, le capitaine Fitzroy observa

que, tout de suite après le choc, la mer commença par se

retirer, laissant les navires à sec, même sur des points qui,
auparavant, calaient 7 brasses, et découvrant tous les
hauts fonds. Puis, bientôt après, la mer revint et se précipita

dans la baie en une vague de 20 pieds de hauteur.
Dans les tremblements si fréquents de la côte occidentale
de l'Amérique du Sud, l'oscillation de la mer commence
dans la règle par un recul. Dans quelques cas exceptionnels

(à Arica et à Iquique, par exemple), on a cependant
constaté avec certitude que la mer était montée d'abord
avant de reculer. On sait l'importance historique de ce

recul des eaux ; quant à la raison pour laquelle l'oscillation

de la mer commence par un recul, on l'a d'abord
cherchée dans un soulèvement brusque du rivage et des

régions voisines du fond de la mer. Ce soulèvement devait
naturellement contraindre les eaux à un recul, tandis que

1 Les derniers tremblements de terre du Japon ont présenté le
même phénomène, ainsi que nous le faisait voir sur des

photographies un voyageur récemment débarqué de l'Extrême-Orient.
2 (Eueres complètes de Ch. Darwin, trad, allem, de J. V.

Carus, 2' éd., t. 1". « Voyage d'un naturaliste autour du monde »,

p. 348.



— 139 —

l'affaissement consécutif devait les ramener avec violence
à leur niveau normal et même le leur faire dépasser par
suite de l'impulsion acquise. James Hall explique le

phénomène par un soulèvement brusque d'une partie du fond
de la mer, entraînant avec lui la masse d'eau située
immédiatement au-dessus du point soulevé. Cet entraînement a

naturellement pour effet de retirer d'abord des côtes
voisines une quantité égale d'eau, mais l'équilibre ne tardant
pas à se rétablir, produit bientôt après un courant très
violent en sens opposé.1 Ch. Darwin, avec cette perspicacité

qui était le fond de son génie, fait, sur le phénomène
en question, les remarques suivantes qui sont pour nous
du plus grand intérêt : « Le trouble apporté à l'équilibre
des eaux dans les tremblements de mer, dit-il, semble en

général, comme dans le cas de Concepcion. être de deux

natures. Tout d'abord, au moment du choc, les eaux
envahissent le rivage d'un mouvement tranquille, puis se retirent

avec le même calme. C'est le premier temps. Au
second temps, toute la mer se retire de la côte pour y
revenir en vagues d'une puissance incalculable. Le premier
mouvement semble une conséquence immédiate de l'ébranlement

sismique affectant différemment les masses solides
et liquides, ce qui a pour effet de déplacer, mais très peu
seulement, leurs niveaux réciproques. Le second mouvement

est de beaucoup le plus important. Dans la plupart
des tremblements de terre, particulièrement dans ceux de
la côte occidentale d'Amérique, le premier grand mouvement

des eaux fut un recul.. — Je suppose, ajoute-t-il (ce

point est cependant très obscur), qu'une vague produite
d'une façon quelconque commence par retirer les eaux
loin du rivage et qu'ensuite, revenant en avant, elle se

brise sur lui. J'ai remarqué que le phénomène se passe

1 Cf. Naumann, op. cit., i, 216.



— 140 —

ainsi pour les petites vagues formées par les roues des

steamers. Une chose digne de remarque, c'est que, tandis

que Talcahuano et Callao (près de Lima), situés tous deux

au fond de grands golfes peu profonds, ont été, à chaque
tremblement un peu important, très éprouvés par de

grandes vagues ; par contre, Valparaiso, quoique sis tout
au bord d'une mer très profonde, n'a jamais été inondé,
malgré la fréquence et la violence des secousses que cette
localité eut à subir. Etant donné que la grande vague ne
suit jamais immédiatement la secousse, mais au contraire
se fait attendre quelquefois une demi-heure; étant donné,
d'autre part, que des îles éloignées de la côte qui contient
le foyer de l'ébranlement sont affectées absolument comme
cette dernière, il faut croire que la vague de raz se forme
d'abord dans la haute mer. Or, ce phénomène étant général,

la cause doit en être générale aussi. Je pense qu'on
doit considérer comme le point où se forme la grande
vague, la ligne (plus exactement lasurface) suivant laquelle
l'eau du rivage, participant à l'ébranlement côtier,
rencontre l'eau des grands fonds du large, peu ou pas affectée

par cet ébranlement. Quant à la vague elle-même, elle

semble plus ou moins grande, suivant l'étendue de la masse
d'eau peu profonde capable de vibrer avec la terrasse
rocheuse sur laquelle elle repose.1 Cette dernière remarque
est de la plus haute importance pour nous. Elle fait
ressortir l'influence que doit exercer sur la formation des

vagues de raz la configuration du littoral voisin. Il est

évident a priori que cette influence doit être grande; nous

avons déjà attiré l'attention sur ce point. Mais, en outre,
la remarque de Darwin montre que la présence, en avant
de la côte, d'une plate-forme sous-marine recouverte d'une

1 Œuvres compl. de Ch. Darwin, trad. Carus, 2'éd., t. 1",

p. 364 à 366.



— 141 —

faible lame d'eau est favorable à la production des grandes

vagues de raz. Or, cette disposition est forcément celle
de tous les fonds de golfes. Cette circonstance vient donc
se joindre au contour rétréci du littoral, qui, de son côté,
contribue à élever en la resserrant une vague venue du

large, pour prédestiner les fonds de golfes aux plus effroyables

raz de marées, et cela d'autant plus que le golfe est

plus long. Or, le golfe Persique est plus long et plus étroit
que la mer d'Oman et que le golfe du Bengal, donc...., de

nouveau en faveur du topique mésopotamien, et.
réciproquement, celui-ci étant donné, en faveur de la théorie
sismique.

Nous savons que l'ébranlement de la mer se propage
beaucoup plus loin que celui du sol lui-même.1 Nous avons

vu des ondes de ce genre, produites sur l'une des rives du

Pacifique, le traverser en entier pour aller se briser sur le

bord opposé. En outre, on a constaté que la plupart de

ces ondes étaient dues à l'ébranlement sismique de
portions relativement limitées du rivage. L'extrême mobilité
du milieu liquide permet la propagation aisée et lointaine
d'un ébranlement initial même faible relativement. Il est

extrêmement rare que ces ondes aient leur origine dans

une vibration du fond lui-même de la mer. Ceci encore a

de l'importance pour nous, car cela nous permet de placer
le foyer des séismes diluviens, non pas forcément sous le

golfe Persique lui-même, mais sur l'un de ses rivages, par
exemple dans la région si souvent ébranlée du Schiras

persan (Farsistan). L'ébranlement du fond est rare, mais

cependant possible. Or, Mallet a émis l'opinion que, dans

ce cas, il se forme toujours deux systèmes d'ondes : l'un
dans la lithosphère, l'autre dans l'eau; le premier précédant

le second. Il en résulte que l'onde sismique est passée

1 Hœrnes, op. cit., p. 116-



— 142 —

déjà, lorsque l'onde marine atteint le rivage. Cette
explication s'accorde avec des faits souvent observés; elle permet

de comprendre la production des phénomènes sismiques
continentaux (fissuration, jaillissement des eaux souterraines,

ébranlements, effondrements, etc.) avant l'arrivée de

la vague de raz ; elle ne semble pas suffisante, cependant,

pour rendre compte du phénomène si curieux du recul des

eaux. Ce recul est quelquefois considérable et peut durer
fort longtemps. Au tremblement de Catane, en 1699, le

rivage fut découvert sur une largeur de 2000 toises. A
celui de Pisco, au Pérou, en 1690, la largeur de la bande
littorale mise à sec fut de deux miles, et la mer n'y revint
qu'au bout de trois heures.1 —

Plus terribles encore que les tremblements de terre,
sont, dans les deltas indiens, les ouragans venant de la
mer. Ils sont fréquents, et le plus grand nombre d'entre
eux se forment dans le voisinage de l'archipel Andaman.
Partant de là, ils se dirigent au nord, au nord-ouest ou à

l'ouest. Tantôt ils pénètrent dans les bouches du Gange

ou de la Megna, tantôt ils se précipitent sur la côte orientale

de l'Hindoustan, jusqu'à Pondicherry ou sur l'île de

Ceylan. Presque toujours des pluies diluviennes les

accompagnent.

Dans la nuit du 11 au 12 octobre 1737, un ouragan de

ce genre pénétra dans le Gange qu'il remonta pendant
plusieurs milles. En même temps avait lieu un tremblement

de terre et 200 maisons étaient renversées à

Calcutta. Des navires de 60 tonnes étaient transportés sur la
terre ferme par dessus les arbres du rivage. Le fleuve
montait à 40 pieds au dessus de son niveau habituel. Le

1 Voyez dans Hœrnes, op. cit., p. 124, le récit d'un fait
expérimental, arrivé lors du tremblement du 26 août 1878, qui donne
une idée de l'exagération que subit l'ébranlement sismique en

passant dans un milieu liquide.



143

nombre des victimes s'élevait à 300,00g.1 Ce chiffre, établi

au premier moment, est peut-être exagéré, mais
certainement la catastrophe fut terrible.

Blandford a dressé une liste des cyclones indiens à

laquelle nous empruntons quelques exemples :2 Les 19 et
20 mai 1787, un ouragan, accompagné de raz de marée,
s'abat sur Coringa, au delta du Godavery et pénètre à 32
kilomètres dans l'intérieur. On fixe approximativement à

20,000 âmes et 500,000 têtes de bétail le nombre des

victimes.
Le 19 octobre 1800, ouragan effroyable et tremblement

de terre à Ongole et Masulipatam, des deux côtés des

bouches du Kistna.
En juin 1822, raz de marée sur la partie orientale du

Sunderbund, sur Burisal et Backergunge. On prétend que
l'ouragan n'avança que de 85 kilomètres en 24 heures; on
fixe les victimes à 50,000.

Le 31 octobre 1831, nouveau raz de marée à l'extrême
ouest du delta du Gange, là où il s'étend, au sud de

Calcutta, dans .la direction de Kuttack. 300 localités sont
emportées; 11,000 hommes au moins sont noyés; une
famine s'ensuit, et la perte totale en vies humaines pour
l'ensemble de l'événement est estimée à 50,000 âmes.

Le 21 mai 1832, 8 à 10,000 hommes périssent de

nouveau par un raz de marée dans le delta du Gange.
Du 12 au 17 novembre 1837, un ouragan arrive des

Andamanes sur Coringa. Un raz de marée se produit; la

vague n'a que 8 pieds de haut et cependant 700 hommes

périssent sur les navires, 6000 sur la terre ferme.
En octobre 1842, ouragan remarquable par sa très longue

trajectoire plutôt que par ses effets nuisibles, et décrit

1 R. Baird Smith, Mem. of. ind. Earthk., ii ; J. R. A. S.

Bengal, xii, 1843, p. 1040'.
2 Suess, Sintfluth, p. 45.



— 144 —

par Piddington :l Comme bien d'autres, ce cyclone partit
de l'archipel Andaman. Marchant droit à l'ouest, il croisa,
les 22, 23 et 24 octobre, la partie sud du golfe de Bengale,
et son centre atteignit encore le 24, après 5 h. du soir, la
côte orientale de l'Indoustan, un peu au nord de Pondi-
chery. Alors l'ouragan changea de direction ; dévié sans

doute par les hauteurs, il se dirigea un peu au sud-ouest
et le 25 à midi son centre croisait les Ghats occidentales

au col de Palgantcherry, entre Salem et Paniany. A partir
de ce point, le météore semble s'être divisé, car deux

cyclones différents apparurent dans le golfe Arabique. Le
bras sud continua vers l'ouest-nord-ouest, saisit le 27

octobre à midi, déjà loin au-delà des Laccadives par 11°5'
de latitude nord et 69°09' de longitude est, le navire
« Futty-Salam », et le 31 octobre, après avoir fait à peu
près le sixième du tour du monde, il atteignit, par 14° N.

et 61° E., à moins de 6° en longitude de l'île de Sokotra,
le « Seaton » qu'il démâta et laissa à l'état de lamentable

ponton. A partir de ce point, le cyclone dévia toujours plus
vers le N.-W, car des navires passant entre Sokotra et ce

point ne furent atteints que par son extrême périphérie.
La branche nord semble avoir pris dès la côte indienne

une direction plus marquée vers le N.-W. Sur tout le

littoral, de l'entrée du golfe Persique à celui d'Aden et sur
la côte d'Afrique, même au sud du cap Guardafui, un

grand nombre de navires périrent et un observateur placé
à Aden, le Dr Malcolmson, pensa même que l'ouragan avait
encore croisé le golfe Persique dans le voisinage de l'île
Bahrein. Mais nous ne possédons aucune observation directe
sur la partie tout à fait septentrionale de la trajectoire.2

Du 2 au 5 octobre 1864, un cyclone, parti de nouveau

1 H. Piddington, Eighth Memoir on the Law of Storms in
India, J. R. A. S. Bengal, 1843, xna, 339-399.

2 Piddington, Ibidem, p. 379.



— 145 —

des Andamanes se dirigea au N.-W. A Hooghly, la vague
de raz entraîna près de 48,000 hommes et 100,000 pièces
de bétail. Deux grands steamers de la poste furent jetés à

la côte; tous les arbres perdirent leur feuillage.
La lamentable liste de Blandford se termine avec le

grand cyclone de Backergunge, en 1876. Elliot a décrit
ce phénomène dans une étude spéciale. Nous lui empruntons

ce qui suit :4

Le 23 octobre 1876 commença à se former dans le S.-E.
du golfe de Bengale une zone de dépression atmosphérique.
Elle s'accusa de plus en plus pendant les jours qui
suivirent, et les 26 et 27 on remarquait déjà dans cette région
de violents tourbillons. Pendant les deux jours suivants,
cette dépression se transporta vers le nord. Au soir du 29,
un véritable cyclone était formé. Son centre était au 30

octobre à midi par 14° de latitude et 89° de longitude. Il
dévia alors vers le nord-nord-est, tandis que sa vitesse et
sa force croissaient rapidement. Au 1er novembre, vers
3 h. du matin, il atteignait les bouches de la Megna avec

une vitesse d'environ 32 kilomètres à l'heure. La région
de calme au centre du cyclone était probablement elliptique,

son grand axe étant situé en travers de la trajectoire
et sa largeur pouvant atteindre 24 à 29 kilomètres. A 300
kilomètre encore du centre, la force de l'ouragan était si

grande que des navires furent désemparés et démâtés. La
même nuit, peu avant l'ouragan, la lune étant pleine, une
barre d'une hauteur inusitée avait pénétré dans la Megna
et fait refluer les eaux du fleuve. L'heure de la marée
basse n'était pas encore arrivée, lorsque le flot lunaire
en retraite fut atteint et dominé par la vague du cyclone.

1 J. Elliot, Report of the Vùagapatam a. Backergunge
Cyclones of Oct. 1876 (1877); Hann, Oesterr. Zeitschrift f.
Meteor., xii, 1877, 81-87.

10



— 146 —

Les deux flots réunis en une vague énoime se précipitèrent
alors à l'assaut du littoral. Les contrées situées à l'ouest
et au nord-ouest furent inondées par les eaux douces

arrêtées dans leur cours; les contrées de l'est furent
couvertes par les eaux marines. En peu de temps, 3000
« Square Miles » (environ 141 miles géographiques carrés)
des basses terres et des grandes îles situées au devant de

celles-ci furent couvertes d'eau jusqu'à 3, 15 et même 45

pieds de hauteur. Le centre de l'ouragan alla ensuite vers
le nord-nord-ouest, dans la direction des hautes terres de

Tipperab, y butta et s'y anéantit. Le gouverneur, Sir R.

Temple, dans son rapport officiel, estima à 215,000, sur
une population totale de 1,062.000 âmes, le nombre des

noyés. Blandford, écrivant plus tard, réduit ce nombre à

environ 100,000. Dans cette contrée, les maisons sont
ordinairement groupées et ces groupes sont entourés
d'arbres qui fonctionnèrent comme de précieux abris
contre l'entraînement de la vague. Sans eux, les pertes
eussent été encore beaucoup plus grandes. Rien de lamentable

comme les descriptions des employés, de l'état du

pays après la catastrophe : Les maisons étaient détruites,
les arbres dépouillés de leur feuillage et de leurs branches.

Le pays était couvert de lagunes, et les cadavres des

hommes et des bœufs étaient rassemblés en amas confus :

véritable tableau d'un déluge passé. La région atteinte par
cette grande inondation cyclonienne est exactement celle

qu'éprouva le tremblement de terre de 1762.
En 1737 à Calcutta et en 1800 aux bouches du Kistna,

on vit se produire ensemble un cyclone et un tremblement

de terre. Quoique les deux phénomènes procèdent
de causes absolument différentes, et que le plus grand
nombre des cyclones se produisent sans séisme appréciable,

de même que le plus grand nombre des tremblements
de terre sans cyclone, cependant la concomitance des deux



— 147 —

phénomènes a été observée si souvent que l'attention des

chercheurs fut attirée de ce côté. Ainsi, pour ne mentionner

que quelques-uns parmi les savants qui se sont occupés

de cette question, Jul. Schmidt a comparé plusieurs
centaines de séismes, grands ou petits, ressentis en Grèce
dans les dernières années, avec les hauteurs barométriques
correspondantes au moment de l'ébranlement.1 Rossi a

fait de même pour une série de tremblements italiens2
et G. Darwin a même essayé, il n'y a pas bien
longtemps, de soumettre au calcul l'effet mécanique exercé

sur la surface de la terre par la dépression du baromètre.3
Il n'est pas encore possible de déduire des observations
directes faites dans ce domaine aucune conclusion
certaine ; mais il ne faut pas perdre de vue que les dépressions

étudiées en Grèce et en Italie, par exemple, sont
beaucoup moindres que celles qui accompagnent les

cyclones. Dans l'état actuel de nos connaissances, il faut
donc admettre que la diminution considérable de pression
atmosphérique qui est le point de départ de tout cyclone
ne saurait à elle seule provoquer un tremblement de terre
proprement dit, si aucune autre cause ne l'avait préparé.
Par contre, venant à se produire dans une région en état
actuel d'agitation sismique ou même seulement en disposition

de le devenir, cette dépression hâte l'explosion du

séisme ou augmente son intensité, s'il a déjà commencé.4

En somme, la concomitance d'un séisme et d'un cyclone

1 Jul. Schmidt, Stud. üb. Erdbeben, 2ä éd., 1879, p. 23-34.
2 M. St. de Rossi, Meteorologia Endogena, (1882), n, 383-393 :

Grablowitz, Salle relcu. fra le alteszc barom. cd i mot. micro-
sism., Boll. vulc. ital., vin, 1881, p. 33. Fagioli et Rossi, Ibid.,
105, 106.

3 G. H. Darwin On the median. Effects of. barom. Press.
on the Earth's Surf Phil. Mag., 1882, 5C sei'., xiv, 409-416.

4 Comparez ce que nous disions à la lin du chap. i.



— 148 —

est non-seulement possible mais probable, et, ici encore,
le récit chaldéen du déluge puise dans cette conformité
absolue avec l'expérience scientifique un haut degré de

crédibilité. Ainsi donc l'ébranlement sismique y fut accompagné

de grands troubles atmosphériques, de pluies
abondantes, de vents violents et d'une obscurité subite. Celle-ci

ne provenait évidemment pas de ce que les astres auraient
suspendu leur service, comme le croyait une fraction
importante de la tradition ancienne.1 Ce n'était pas non plus
cette obscurité passagère produite, par exemple, lors du
tremblement de Lisbonne par la poussière de la ville qui
s'effondrait. Rien non plus ne nous permet de croire que
cette obscurité provînt de la suspension dans l'air des

cendres d'une éruption volcanique. Ce fut tout simplement
l'obscurité amenée par le cyclone, comme on l'a constaté
bien des fois.

Nous avons déterminé plus haut le foyer du séisme

diluvien; nous pouvons maintenant en faire autant pour
le point de départ du cyclone diluvien. Nous avons vu que
le point de départ habituel des cyclones de la mer des

Indes était dans l'archipel Andaman; or, la trajectoire du

cyclone d'octobre 1842, dont les dernières atteintes
semblent avoir été ressenties jusqu'à l'île Bahrein, en plein
golfe Persique, rend fort probable que le cyclone diluvien
eût à la fois la même origine et, à peu de chose près, la
même trajectoire.2 Cela d'autant plus qu'abordant la côte

en cet endroit, l'ouragan, ou tout au moins son aile gau-

1 Voyez chap. v.
2 Le Coran parle de l'ouragan comme châtiment divin : par

exemple, lxix, 6, 7 : « et ceux de Ad périrent par le dotent
et froid tourbillon qu'il dirigea contre eux sans relâche,
pendant 7 jours et 8 nuits. Puisses-tu voir le peuple rencersè comme
des troncs de palmiers; cois-tu quelque part un sureicant? »

De même u, 4L 42 ; liv, 19, 20.



— 149 —

che, avait à passer sur le petit Nefud (partie sud du désert
d'Arabie) avant d'arriver sur la Chaldée. On comprend
dès lors qu'il ait pu se charger des trombes de sables dont
parle le texte cunéiforme. Ainsi, dans cette admirable
synthèse qui s'appelle la théorie sismique du déluge, tout
se tient et se soutient. Il n'y a pas jusqu'au nom accadien
du onzième mois, auquel correspond, selon Rawlinson,
notre onzième chant, qui ne confirme les déductions
précédentes. Ce mois, « le mois de la malédiction de la pluie »

ou simplement « mois de la malédiction, »' ce mois n'est
pas dédié à Ea, le dieu de la mer (ce qui se comprend,
étant donné son rôle plutôt anti-diluvien), ni aux Anunnaki
(sans doute par ressentiment envers ces auteurs principaux

du cataclysme), mais à Rammân, le dieu de l'ouragan,

qui fit assez de mal pour qu'on ne puisse l'oublier,
pas assez cependant pour mériter de la part des vieux

sages de la Chaldée le châtiment le plus sévère: l'oubli.—

IV. AUTRES CATASTROPHES HISTORIQUES

POST-DILUVIENNES.

En dehors de la région des fleuves indiens, bien des

contrées ont vu de terribles inondations sismiques. Dès

l'antiquité, nous avons le fait de Potidée, assiégée par les

Perses en 479 av. J.-C. Hérodote (vin, 22) raconte ce qui
suit : « Arthabaze assiégeait cette ville par le nord, depuis
trois mois, lorsqu'un jour se produisit un recul inusité de

la mer. Comme cet assèchement se prolongeait, les

Barbares eurent l'idée d'en profiter pour se diriger sur Pal-
lène. Mais, Us avaient à peine fait les 2/5 du chemin, lorsque

la mer revint plus haute que jamais, au dire des gens

1 Lenormant, Orig., i, Append, tab. u.



— 150 —

du pays. Les soldats qui ne savaient pas nager se noyèrent,
le reste fut massacré par les assiégés. Quant à la cause du

désastre, ce fut, d'après le jugement des habitants de Potidée,

que ces mêmes Perses, qui périrent ainsi, avaient
blasphémé contre le temple et l'image de Poseidon.''

F. Standfest, abandonnant l'opinion de Brugsch2 qui
fixait dans les marais, les fameux barathra (Polybe) du lac

Sirbonis, où Artaxerxes, dansson expédition contre l'Egypte,
perdit une partie de son armée (Diodore), le désastre des

Egyptiens (Pharaon Meneptah) poursuivant les Israélites,
revient à l'opinion traditionnelle et place cet événement à

la pointe nord de la mer Rouge. Les phénomènes eussent
été absolument les mêmes qu'à Potidée : Sous l'influence
d'un mouvement sismique, la mer se fut démesurément

retirée; les Hébreux eussent saisi cette occasion pour
traverser à pied sec le fond du golfe de Sue -, tandis que les

Egyptiens, partis trop tard, eussent été rejoints par la

vague en retour.'5 Comparée à l'événement historique de

Potidée et au fait que le recul sismique de la mer dure

quelquefois plusieurs heures, cette explication est parfaitement

admissible. La donnée biblique que la mer était
« comme un mur de part et d'autre du peuple de Dieu »

semble, du reste, faire une allusion expresse à la vague de

raz qui a bien toujours l'aspect d'un mur; tandis qu'elle
est difficile à concilier avec l'explication de Brugsch qui
fait passer les Israélites sur la flèche littorale, au pied
du Casius, ayant l'eau des deux côtés. Il semblerait,
en outre, que le retour du flot fut plus extraordinaire
que son recul, car le Cantique d'actions de grâce

1 J. Schmidt, Studien über Vulkane und Erdbeben, n, 138.
2 H. Brugsch-Bey, L'Exode et les monuments égyptiens, 1875.
3 F. Standfest, Wie sind die Israeliten (lurch's Rothe Meer

gekommen u. die Aegyptcr darin verunglückt f Mitth. des

naturwiss. Vereins für Steiermark, 1890, p. 267.



— 151 —

(Mo'ise, ii, 15, 1 à 21), qui appartient aux plus anciens

textes, ne prise pas tant comme miraculeux la division
des eaux et le passage à pied sec que la ruine de l'Egyptien.1

Ce fait est digne de remarque, mais il ne nous semble

pas qu'on puisse l'exploiter, comme l'a fait Suess2 en
faveur de la théorie de Brugsch. Plus favorable à ce
système est le passage i, Mos., 15, 5) : « La profondeur
(l'abîme) les a recouverts; ils tombèrent au fond comme
des pierres. » Et (15, 10) : « Tu soufflas de ton haleine et

la mer les recouvrit et ils s'enfoncèrent comme du plomb
dans les flots puissants. » L'enlisement de chevaux et de

véhicules dans les sables détrempés à l'intérieur des flèches

littorales est un fait connu qui se reproduit de temps à

autre.3 On a voulu retrouver la flèche littorale avec la

route qu'elle portait, désignée sous le nom de langue de

la mer d'Egypte, dans ce passage d'Isaïe : Is., 6, 15. « Et
Dieu coupera la langue de la mer d'Egypte et il élèvera

sa main contre le fleuve dans la force de sa colère, et il le

partagera en sept ruisseaux qu'on pourra traverser avec
des chaussures. — 16. Cela deviendra une route tracée

pour le reste de son peuple, pour ceux qui restent d'Assúr,
comme il fut pour Israel au jour qu'il quitta le pays de

Mizràim. » S. Jérôme dit de même : « Et desolabit Dominus

linguam maris Aegypti. » Schleiden4 pense que la

lingua maris, c'est le lac Menzaleh. L'opinion de Brugsch

repose d'abord sur le fait que la langue de terre entre la

mer et le lac Sirbonis, au pied du mont Casius (Râs el-

Kasrûn), était, dans l'antiquité, la route habituelle, peut-

1 Dilhnann, Les Livres de l'Exode et du Lêdtique, 1880,

p. 153.
2 AniliU, n, 580.
3 Cf. Berendt, Geologie des Kurischen Haffes (1869), p. 22.
4 Die Landenge eon Sués. Zur Beurtheilung des Canai-Pro-

jekts ii. des Auszuges tier Israeliten aus Acggpten (1858), p. 198.



— 152 —

être la seule, entre l'Egypte et la Syrie. Hérodote, Dio-
dore et Strabon la donnent comme telle. On en avait
déduit plus d'une fois (Schleiden, entre autres) que là devait
avoir été la véritable route de l'Exode. Mais Brugsch a

apporté un argument nouveau qui a paru décisif à

plusieurs : Il a trouvé au Musée britannique une inscription
dans laquelle un employé égyptien d'il y a 3000 ans
raconte la poursuite de deux voleurs qui avaient pris la
route de Syrie, sur la flèche littorale. Or, chose curieuse,
cet employé mentionne identiquement les mêmes haltes

que le récit de l'Exode. Il faut avouer que la coïncidence

est faite pour frapper, mais, malgré cela, outre la difficulté
d'admettre que le roi d'Egypte eût moins bien su se diriger

à travers les fondrières du Sirbonis que les Israélites
fuyards, le texte nous semble raconter un événement
particulier, qui se serait produit à ce moment-là, plutôt qu'un
accident dérivant d'un état de choses habituel.1 De pius,
certaines expressions indiquent clairement le mouvement
de la mer et sont identiques aux caractéristiques du récit
de Potidée. Enfin, Ex., xni, 17 et 18, mentionne expressément

que l'exode n'eut pas lieu « par le pays des

Philistins (soit par la route ordinaire de Péluse, par le Casius,
à Rhinocolura, Gaza et Ascalon), bien que c'eût été le plus
court chemin » (pour Chanaan), mais, au contraire, « par
un détour dans la direction du désert de la mer aux
algues » (G. de Suez). Ce dernier passage, pour nous, est

1 A la vérité, le texte encourage les deux opinions, suivant les

passages que l'on considère. On peut invoquer à l'appui du
système de Brugsch, Ex. xiv, 3 : xv, 5, 10, 12 ; et encore cela

dépend-il des traductions ; en faveur de celui de Standfest, Ex. xiv,
16, 21, 22, 23, 26, 27, 28, 29, 31 ; xv, 8, 19. Enfin, sont également
favorables aux deux opinions, Ex. xiv, 13, 25. En résumé, nous
adoptons la théorie sismique de Standfest, qui obtient, dans le

texte, la majorité des suffrages.



— 153 —

décisif en faveur du système de Standfest, c'est-à-dire de

l'opinion traditionnelle. Voilà pourquoi nous rangeons le

Passage de la Mer Rouge parmi les phénomènes sismiques

dont l'histoire a gardé le souvenir.
Peut-on en faire autant de la destruction de la Penta-

pole jordanique, racontée au chap, xix de la Genèse

Nous croyons que oui. La physionomie générale du récit,
certains passages, surtout, tout à fait caractéristiques,1
l'analogie avec d'autres phénomènes analogues, le passage
d'Amos (iv, 11) où il fait allusion à un tremblement de

terre qui aurait détruit Sodome et Gomorrhe, le passage
analogue de Sophonie (n, 9), enfin les récits de Strabon

(l, 16), Tacite et Solinus Polyhistor nous semblent imposer

cette interprétation.2 L'événement rentrerait alors
dans la catégorie nombreuse des catastrophes orogéniques
accomplies par le processus sismique, qui semble d'ailleurs
leur être habituel. Voici comment nous le comprendrions :

La tranchée du Jourdain s'est formée par l'effondrement
d'un compartiment de la lithosphère entre deux autres
qui restaient fixes. Mais, comme dans tous les cas de ce

genre, la descente du Graben entre les Horst fixes ne
s'accomplit pas en une fois. Elle est l'œuvre de plusieurs crises
de dislocation, séparées quelquefois par de longues périodes
de repos. Ici, les mouvements paraissent avoir commencé

avec J'Eocène,3 et rien n'empêche de croire qu'ils se soient

1 Spécialement Gen. xix, 17,19, 22, 25 et 28 : xm, 10 et xiv, 3.
Ces passages prouvent une fois de plus que les vieux récits sont
plus abondants en données positives, utilisables par le sa%"ant,

qu'on ne le croit en général.
2 C'est aussi l'avis de Diener, Libanon, p. 258, et c'était celui

de Ed. Fuchs, dans son cours de géologie appliquée de l'Ecole des

Mines de Paris, 1888.
3 Diener, Libanon, p. 412. D'après Tristram The Fauna

andflora of Palestine, 1884), c'est à l'époque miocène que s'est
constitué le bassin fluvial de la Mer Morte et du Jourdain. Il est.



— 154 —

prolongés jusque clans les temps historiques. L'une de ces

crises venant à se produire à l'époque abrahamique, les

failles longitudinales qui séparent la tranchée du Jourdain
des collines de Juda et des plateaux de Moab se seront
mises à rejouer, tandis que l'ébranlement se traduisait
dans la contrée par un tremblement de terre. Sous

l'influence de ces mouvements, les portions localement béantes,

que leur inégalité faisait naître çà et là sur le

parcours des fentes, laissèrent échapper des épanchements

en outre, admissible que, pendant les temps miocènes et
pliocenes, le bassin du Jourdain ait formé l'extrémité septentrionale
d'un vaste réseau fluvial et lacustre comprenant le Nil, les grands
lacs de l'Afrique, les affluents supérieurs du Zambèze et peut-
être aussi la mer Rouge. Cette dernière ne serait devenue une

mer, en communication avec l'océan Indien, que par suite de

mouvements du sol relativement très modernes, lesquels auraient
cu pour effet d'isoler la mer Morte, en séparant l'Afrique de l'Asie
occidentale. Cette conclusion est d'accord avec les faits d'alignement

et avec le rôle important de la fracture du Jourdain qui,
prolongée en Afrique, limite à l'E. et au S. le plateau jurassique
du Choa, au pied duquel s'étendent les terrains volcaniques
d'Aden (Ed. Fuchs, loc. cit.). Elle est d'accord, en outre, avec les

études de Ed. Hull (Mount Se'ir Sinai and Western Palestine,
Londres, 1885). Ce savant a constaté que le Wady Arabah, cette
dépression rectiligne qui continue, jusqu'au golfe d'Akabah, le

profond sillon du Jourdain, est la prolongation de la faille de la
mer Morte. Cette faille, qui met le nummulitique en contact avec
les roches schisteuses anciennes et dont la lèvre occidentale, qui
comprend la mer Morte, forme le bord abaissé, se serait produite,
selon M. Hull, à l'époque miocène et jamais la mer Morte n'aurait
communiqué avec l'Océan. Seulement, lors des grandes pluies
quaternaires, son niveau était plus élevé de 425 mètres qu'aujourd'hui

et elle s'étendait, jusqu'au seuil du Wady Arabah, sur une
longueur de 320 kilomètres. Quanta l'imprégnation bitumineuse,
elle aurait eu lieu en deux fois. Une première fois, avant la
formation de la tranchée, elle eût porté sur les calcaires crétacés

(Sénonien) : la seconde fois (au pliocène et au quaternaire), lors
de la formation de cette tranchée, les bitumes eussent envahi les



— 155 —

complexes de bitume de soufre et de sel, analogues à ceux

qui, à plusieurs reprises déjà, avaient formé et augmenté
les célèbres gîtes asphaltiques de la Mer Morte et du

Jourdain.1 L'ébranlement sismique causait en même temps
l'embrasement de ces masses bitumineuses, et, finalement,
se résolvait, comme ses devanciers, dans l'effondrement
d'une nouvelle travée de la tranchée générale : L'enfoncement

local plus prononcé occupé par la Mer Morte s'étendait

vers le sud. La partie septentrionale du Wady el-Ara-
bah s'abîmait en se fractionnant à cause de l'inégalité du

serrage de ce voussoir mobile entre les voussoirs fixes de

Juda et de Moab : La portion sud restait fixe, et le seuil
d'Arabah continuait à séparer le bassin de la Mer Morte
du golfe d'Akaba et de la Mer Rouge. La portion moyenne
s'affaissait un peu pour former les marais salés d'El-Ghôr,
l'ancienne Talis Sallinarum. Enfin, la portion nord s'en-

alluvions (Fuchs). Mais, comme il y a tout lieu de croire que
cette seconde période de venue s'est composée de plusieurs actes,
rien n'empêche d'y rattacher la catastrophe du chap. xix. Le fait,
constaté sur plusieurs points, que les tremblements de terre, si
fréquents dans la région méditerranéenne, n'ont laissé nulle part
de dislocation permanente visible: d'autre part, l'absence, sur
toute la côte de Syrie, de changements géologiques certains
remontant à la période anthropique (Suess, AntliL-, u, 572 et 584),
ne suffisent pas encore à infirmer notre manière de voir. —

1 La formation saline du Djebel Usdum est quaternaire. C'est

un amas marneux de produits de dissociation de la Mer Moite,
comme les alluvions appelées dépôts de Lisân, et remontant à

une époque (quaternaire inférieur) où le niveau du lac dépassait
de 700 pieds anglais son niveau actuel. Il n'y a pas traces de
produits volcaniques dans les dépôts de Lisân (Diener, Libanon, 411).

Remarquons qu'ici, comme pour le gîte do Stassfurt et tous les

grands amas salins, la théorie de la formation purement sédimen-
taire semble impuissante. Il demeure permis de croire que les

phénomènes d'émission centrifuge, en relation constante avec
l'activité orogénique et sismique, ont dû jouer un rôle dans la
formation des gites de ce genre.



— 156 —

fonçait de quatre mètres sous le niveau de la Mer Morte.
L'ancienne vallée de Siddim, jadis si fertile, renfermant
les quatre villes coupables (Segor ou Çoar fut épargnée),
était submergée et le Lac asphaltite, qui s'arrêtait vers le
sud au cap Costigan, communiquait dès lors avec son
nouveau golfe par le chenal qui longe la presqu'île montagneuse

de Lisan, du cap Costigan au cap Molineux.1 Ce

qui fut la Pentapole devint, au sud de la presqu'île de

Liçan, le « golfe de Sodome » dominé au sud-ouest, vers
l'embouchure du Wadi el-Mahava, par le Djebel Chaschm
Usdum. L'érosion sculpta dans les marnes salifères du

Djebel de fantastiques aiguilles et l'une d'elles, s'avar.-

çant en promontoire dans la lagune, représenta à

l'imagination enfantine de l'Arabe pasteur, la femme de Lot
changée en « statue de sel ».2 Au rivage oriental, les

fentes, bâillant aussi par places, se jalonnèrent de sources
chaudes, d'amas de soufre et de sel. — Tel dut être, selon
les probabilités, le processus de cette catastrophe célèbre.
La destruction de la Pentanpole nous apparaît donc comme
la conséquence de l'enfoncement de la partie nord du

Wadi Arabah. Cet enfoncement lui-même n'est que l'une
des crises dont l'ensemble constitue le mouvement général
d'effondrement linéaire auquel est due la « tranchée du
Jourdain ». Ce mouvement, qui a d'abord séparé les deux

Libans et formé entre eux les dépressions successives du
Nar el-Asy (Orontes), de la Bekaa, du Jourdain, de l'Ara-

1 La tradition ancienne (Ij. 18, 15, 22, 16) admettait que les

eaux souterraines avaient pris la place de la contrée embrasée.
Mais cet appel aux Anunnaki, dans une région nullement
alluviale, ne nous semble pas légitime.

2 Sap. x, 7. Josephe i, 11. Cette tradition cadre avec les
émanations salines du lac, qui recouvrent les objets d'une croûte salée.

Elle a probablement son origine dans le stèle salé qui porte le

nom de « Colonne de Lot ». Cf. Dillmaiin, Genesis, 269.



— 157 —

bah et du golfe d'Akabah, se continue probablement d'une
manière intermittente et « rapsodique » à travers les âges.

Il se fait sentir aussi dans la Mer Rouge et jusque dans

l'Océan Indien. Ainsi, la dépression méditerranéenne tout
entière est soumise à des convulsions géologiques pour
ainsi dire continuelles. Ces convulsions se traduisent
quelquefois par des déformations permanentes, comme pour
la vallée de Siddim; le plus souvent par des ébranlements
sismiques, désastreux au moment où ils se produisent,
mais qui passent sans laisser de traces matérielles, comme
le déluge et le raz de marée qui engloutit Pharaon. En
Orient comme ailleurs, l'histoire humaine est puissamment
influencée par l'histoire géologique.1

Allant plus loin, nous trouvons à différentes époques, et
sous le nom commun de déluges, degrandes inondations dont
les peuples éprouvés ont gardé le souvenir. C'est ainsi que
l'histoire grecque a enregistré, sous le nom de déluges les

inondations célèbres d'Ogygès, de Deucalion et de Dardanos t
C'est ainsi encore que l'histoire du Nord a conservé le
souvenir du « Déluge cimbrique », arrivé, trois siècles environ
avant l'ère chrétienne, dans la presqu'île du Jutland que les
anciens nommaient Chersonese Cimbrique, et dont Strabon
raconte que « pendant une haute marée, l'eau s'éleva si

rapidement sur la côte, que des cavaliers purent à peine
échapper ». Florus, faisant allusion au même événement,
s'exprime ainsi : Cimbri, Theutoni, atque Tigurini, ab extremis

Galliœ profugi, cum terras corum inundasset Oceanus,
novas sedes toto orbe queerebaiit.s Les livres sacrés des

1 Cf. Delitzsch, Neuer Commentai' über die Genesis, p. 308 et
suiv. ; Fraas, Das Tote Meer ; Reclus, Geographie uniccrsellc ;
Spruner-Menke, Atlas antiquus; Droysens, Ally. hist. Handatlas,

1880 et 1854 ; De Luynes, Voyage à la Mer Morte, etc.
2 Suess, Sintfluth, p. 62.
3 Lambert, Le Déluge mosaïque, p. 7.



— 158 —

Indous. le Rig-Véda, comme les écrits postérieurs,
contiennent aussi plusieurs récits de grandes inondations.1 Il
en est de même des livres chinois, annales historiques
plutôt que livres saints, qui remontent jusqu'à trois mille
ans avant Jésus-Christ. Nous y trouvons plusieurs
mentions de grandes inondations causées par les débordements
des rivières, et, en particulier, du Hoang-Ho. Ce fleuve est

extrêmement redoutable et les désastres qu'il cause

périodiquement depuis la plus haute antiquité l'ont fait
surnommer « le fléau de la Chine ».2 Citons encore, pour
clore cette liste des déluges historiques qu'on pourrait
prolonger indéfiniment, les débordements du lac Mareb, si

célères dans l'histoire de l'Arabie;3 les inondations
survenues à plus d'une reprise sur les côtes du Nouveau-

Monde, et, en particulier, sur le littoral pacifique de

l'Amérique du Sud, où elles revêtirent en général le caractère

de raz de marées, ce qui cadre parfaitement avec le

tempérament forcément sismique d'une côte jeune et d'une
chaîne encore adolescente comme les Andes. Rappelons
aussi le Déluge néerlandais, cette terrible invasion de

l'Océan germanique qui, en 1237, engloutit en une nuit
80,000 hommes et forma le Zuyder-Zee.4 Songeons enfin

aux inondations qui éprouvèrent parfois si cruellement les

terres basses situées aux embouchures des fleuves indiens,

1 Suess, Sintfluth, p. 65.
2 Suess, Sintfluth, p. 66 et 67.
3 Lambert, Le Déluge, p. 6.
4 Faye, Les grands fléaux de ta nature ; dans l'Annuaire du

Bureau des Longitudes pour 1884, p. 757. — Sur des inondations
par soulèvement du fond de la mer, voir Strabon, 1, 3, 5, 10. —
Sur des inondations en Syrie et à la frontière d'Egypte, vers
le mont Casius (Isthme de Péluse), Strab. 16, 2, 26: — en Grèce,

Thucydide, 3, 89: Diod. Sic. 12, 59: 15, 48: Strab. 8, 7, 2; -
sur le déluge cimbrique, Posidon. in Strab. 2, 3 6 ; 7, 2, 1. (Dill-
mann, Genesis, p. 132.)



— 159 —

les rives du Mississippi, les steppes du Baikal ou les îles

de l'Océanie.1
Ce n'est pas ici le lieu de rappeler les inondations, quelques

désastreuses qu'elles soient parfois, causées par nos

grands fleuves européens. Elles sont hors de proportion
avec les désastres historiques qui nous occupent. Même
les plus fortes, celle de la Theiss, en Hongrie, celles de

Murcie, de la haute Italie, du midi de la France, ne
sauraient leur être comparées. Ces fléaux commencent du

reste à être efficacement combattus par les efforts
intelligemment combinés des ingénieurs des forêts et des ponts
et chaussées. On peut dire déjà que la suppression de ces

catastrophes n'est plus qu'une question de temps, d'argent
et surtout de tact dans l'application de ce remède, d'un

emploi si difficile, qui s'appelle la correction d'une rivière.
Le pis est qu'après une inondation surviennent souvent,
surtout dans les pays chauds, comme à Rome, par exemple,

des épidémies bien plus dangereuses encore.
En relation, plus intime qu'on ne le pense mais souvent

difficile à découvrir, avec les tremblements de terre sont
les volcans. Comme les séismes, ils peuvent causer des

inondations formidables et quelques-unes sont restées
historiques. Comme exemple d'un déluge d'origine volcanique,
rappelons la terrible catastrophe de la Sonde, dans

laquelle, il n'y a que quelques années (en 1883), des

provinces entières des Indes néerlandaises furent livrées aux
eaux en un clin d'œil par les volcans de Java.

Le théâtre de la catastrophe a été le détroit de la Sonde,
entre les îles de Sumatra et de Java. Il y a là une série
de petites îles parmi lesquelles la plus haute (800m) portait

le nom significatif de Krakatoa. Je dis portait, car ce

1 Nous développerons plus loin les raisons qui nous empêchent
de ranger parmi les catastrophes plus ou moins analogues au
déluge la disparition de l'Atlantide sous les flots de l'Océan occidental.



— 160 —

volcan n'existe, plus. Depuis quelque temps le Krakatoa
était en éruption. Les habitants des deux extrémités de

Java et de Sumatra n'en étaient nullement inquiets lorsque,

le dimanche 26 août, à 5 h. du soir, se produisit une
formidable détonation, bientôt suivie d'une série d'explosions

qui continuèrent sans interruption jusqu'au lendemain

dans l'après-midi.
C'est dans la matinée du 27, pendant que le volcan lançait

à des hauteurs inouïes des masses énormes de rochers,
de laves et de pierre ponce, que se produisirent ces

secousses, ces oscillations du sol qui soulevèrent les eaux de

la mer et les précipitèrent sur les rives opposées des

deux îles. Alors disparut la ville d'Anjer dont nous avons

parlé plus haut. La belle province de Bantam fut ravagée

par la vague; les villages ont disparu, les habitants sont

morts; on n'y voit que des cadavres d'hommes et d'animaux

noyés.
On parle de 30,000 victimes. Pauvres indigènes, les plus

doux, les plus naïfs des hommes, qui vivaient heureux et

tranquilles, sous la juste et paternelle administration des

résidents hollandais! Persuadés que la Terre est un disque
plat reposant sur un grand serpent qu'ils vénèrent
profondément, ils ont dû être bien effrayés lorsqu'ils ont senti
le sol trembler ; et plus d'un, dit le narrateur, a dû se
pencher vers le sol pour crier au serpent, en se faisant un

porte-voix des deux mains : Ada orang (fais attention,
il y a du monde Un instant après, il n'y avait plus
personne, rien que les cadavres des noyés.

Circonstance bien frappante, à l'île de la Réunion et à

l'île Maurice, vers 2 h. ou 3 h. du même jour, on vit avec
la plus profonde surprise la mer osciller étrangement, bien
au delà des limites ordinaires du flux et du reflux. Il n'y
avait pas de tremblement de terre et on ne voyait au large
aucun cyclone auquel attribuer ces raz de marée. Nous



— 161 —

savons maintenant que c'était l'onde terrible de Bantam ;

elle s'était propagée dans la mer des Indes, franchissant
en sept ou huit heures une distance de 1400 lieues.

Enfin, dans la soirée du 27, les explosions devinrent de

plus en plus violentes; une détonation finale, la plus
épouvantable de toutes, acheva de disloquer l'édifice mal bâti
du volcan. Le cône d'éruption s'écroula sous la mer.
L'Océan étale aujourd'hui ses eaux calmes sur la place
qu'occupait le volcan. A ce moment de paroxysme, l'île de

Soungpan se partagea en cinq îlots, et en même temps
seize autres volcans firent leur apparition entre Siben et
le point qui était autrefois Poulo-Krakatoa.

Voici le récit navrant d'un pilote, le seul survivant de

la gracieuse ville d'Anjer, bien connue de ceux qui ont
navigué dans le détroit de la Sonde :

« J'étais au bord de la mer quand je vis arriver vers
« moi une masse énorme d'eau noire qui venait de la haute
« mer et semblait s'élever jusqu'au ciel. Elle s'avançait
« rapidement avec le grondement du tonnerre. Un instant
« après, j'étais enlevé par le torrent, et, recommandant
« mon âme à Dieu, je me croyais à ma dernière heure.
« Par un effort suprême, je m'étais maintenu à la surface

« des eaux, et aussi loin que portaient mes regards, je ne

« voyais plus que les flots de la mer. Enfin je fus jeté sur
« un arbre où je réussis à m'accrocher. Du haut de cet
« arbre, sur lequel je parvins à me hisser, je regardai. Là
« où se trouvait tout à l'heure la ville d'Anjer, je ne voyais
« plus qu'une mer houleuse d'où émergeaient la cime des

« arbres et quelques toitures. Tout à coup, les eaux des-

« cendent et retournent à la mer. Je les vois s'écouler sous

« mes yeux avec une rapidité prodigieuse et bientôt je puis
« descendre sur le sol : j'étais sauvé.

« Je cours éperdu dans les rues d'Anjer, mais partout
« je ne rencontre que mort et désolation. La ville n'est

n



— 162 —

« plus qu'un amas de décombres ; partout des cadavres.

« Epouvanté, je m'enfuis dans la direction de Sérang. »

Le sol sous-marin s'était soulevé un instant, puis était
revenu à son niveau primitif par une violente oscillation.1

Même lorsqu'elles n'ont rien de volcanique, les

catastrophes sismiques sont effroyables, par leur puissance et
leur rapidité. A Ischia, le 28 octobre 1883, l'opération a

duré quinze secondes. En moins d'une minute, la riche
ville de Riobamba a été détruite, le 4 février 1797, et plus
de 20,000 habitants ont été ensevelis sous les décombres.

A Quito, disait M. Boussingault à l'Académie, il ne se

passe peut-être pas une semaine sans qu'on remarque un

léger mouvement du sol. Presqu'au même moment où il
entretenait l'Académie de cette région, en apparence si

fortunée, un tremblement de terre, plus violent cette fois,
en détruisait la capitale, le 22 mars 1859, à 8 h. 30 min.
du matin.

Le plus célèbre de tous a détruit Lisbonne en 1755 et a

fait, en quelques instants, 30,000 victimes. Il avait été

précédé d'un événement tout semblable en 1531, et comme
celui-là est peu connu, je rapporterai ici les termes mêmes

du chroniqueur qui l'a raconté :2

« Pendant le mois de janvier, un tremblement de terre
« d'une force extraordinaire ébranla le Portugal. Beau-

« coup de personnes, à Lisbonne surtout, y périrent. Dans
« tout le Portugal, les habitants redoutaient de rentrer

1 Faye, loc cit., p. 777 à 779 et 759 et 60. Pendant qu'on
imprimait ces lignes, M. de Lesseps annonçait à l'Académie que
l'ondulation excitée dans la mer du détroit de la Sonde s'était
propagée jusqu'à Colon, tête du canal de Panama sur l'Atlantique.

M. Bouquet de la Grye signalait, de son côté, un phénomène
analogue sur les côtes de France : le marégraphe de Rochefort
avait enregistré, comme celui de Colon, des ondes provenant de

la catastrophe de Java.
2 Babinet, Comptes-rendus, t. lu, p. 369.



— 163 —

« dans leurs maisons tant que les secousses durèrent. Le
« roi et la reine firent dresser une tente dans une plaine,
« et, à leur exemple, presque tous les habitants se réso-
« lurent à rester campés en plein air. Et cela même ne les

« rassurait pas tout à fait : ils craignaient d'être engloutis
« par quelqu'une de ces crevasses qui se formaient subite-
« ment dans le sol. Le tremblement de terre dura huit
« jours : 1500 maisons et toutes les églises furent dé-
« truites à Lisbonne. »

Eu 1531 comme en 1755, le sol sous-marin, violemment
secoué, souleva dans la mer des ondes énormes, un raz de

marée gigantesque envahissant avec furie les côtes basses

et engloutissant tout sur son passage.
Ainsi périt le petit-fils de Racine qui passait ce jour-là

(le 21 novembre 1755) en chaise de poste sur la plage de

Cadix. C'est le même phénomène qui s'est produit dans le
détroit de la Sonde et qui a détruit, en quelques minutes,
la population d'Anjer et celle de la province de Bantam.
Le souvenir de ces deux terribles catastrophes pesa
longtemps sur les habitants de Lisbonne. Ils s'imaginèrent, je
ne sais comment, qu'elles devaient se reproduire tous les

cent ans. On en redoutait le retour pour 1855.' —
Nous pourrions multiplier encore les exemples; partout,

chez tous les peuples, nous trouverions de nombreux
souvenirs d'inondations ayant pris les proportions de véritables

catastrophes historiques. Nous ne le ferons pas, parce
que, pour le plus grand nombre, la différence dans le topique,

qui détermine, comme nous l'avons vu, l'allure d'un
cataclysme naturel, suffit à rendre impossible tout
rapprochement scientifique entre ces faits et le déluge chaldéen.
Ce dernier ayant eu pour théâtre les plaines basses du

Tigre-Euphrate, des événements originaires du cours infé-

1 Faye, loc. cit., p. 792.



— 164 —

rieur d'un grand fleuve peuvent seuls lui ressembler.
A ce titre, les phénomènes que nous avons rapportés des

deltas indiens fournissent seuls un ternie de comparaison
légitime,1 mais cette comparaison est des plus instructives.
Basée sur des faits modernes, on pourrait presque dire
contemporains et parfaitement connus, elle nous montre,
dans le déluge chaldéen, un ensemble de phénomènes tels

qu'il ne s'en produit de nos jours et qu'il n'a jamais pu
s'en produire, que sur les côtes plates, dans les dépressions
des grands fleuves et spécialement à leurs embouchures.
Dans son ensemble, la catastrophe diluvienne nous apparaît

comme essentiellement marine; la mer fut l'agent
principal de l'inondation, les pluies et même les eaux
souterraines n'y jouèrent qu'un rôle secondaire. Cette constatation

est de la plus haute importance au point de vue de

la critique historique. En effet, jointe aux considérations
tirées du point de départ, du point d'arrivée et de l'emploi
de l'asphalte, considérations que nous avons développées
dans notre premier chapitre et que nous aurons l'occasion
de vérifier dans la suite, elle fixe définitivement le topique
du récit dans les plaines basses de la Chaldée. D'autre
part, elle y fixe aussi (par la comparaison avec les faits
contemporains) le théâtre de l'événement lui-même. Réunissant

alors ces deux données, la géologie arrive, par un
chemin qui lui est propre, à la conclusion que la .critique
avait conquise déjà, par une voie différente : La tradition
diluvienne de la Chaldée est aborigène et originale.'2 —
Mais la géologie va plus loin encore : Le processus qu'elle
a assigné au cataclysme lui fixe des limites assez étroites :

il n'a pas pu s'étendre en dehors de la dépression méso-

1 Lire dans O. Fraas, Das Todte Meer (1867), p. 9, le récit de

la destruction de Mytilène, par un tremblement de terre, en mars
1867.

2 Voyez notre Déluge devant la critique historique.



— 165 —

potamienne. Dès lors, la tradition chaldéenne est seule

aborigène et originale; toutes les autres en dérivent ou lui
sont empruntées.1 Et voilà encore une conclusion que la

critique pressentait, sans doute, mais que la géologie,
grâce à la théorie sismique, peut seule établir avec une
entière certitude. Il importe d'en bien préciser le sens :

Le texte dans lequel nous venons de relever des signes

non équivoques d'aborigénéité est le texte cunéiforme de

Ninive. Donc ce texte est certainement l'expression de la

tradition aborigène de Chaldée. Est-ce à dire qu'il en soit
la seule expression actuelle, — la plus ancienne, peut-être?
Nullement. D'abord, il n'est pas la plus ancienne, nous l'avons

prouvé. En effet, il n'est pas le premier original écrit; il
n'est qu'une copie de textes antérieurs. Mais, avant ces

textes eux-mêmes, il y avait la tradition orale qui vécut

longtemps sous cette forme. En second lieu, nous montrerons

bientôt (ch. v) que le faisceau traditionnel antéro-
asiatique tout entier parle si nettement en faveur de

l'interprétation sismique, donne si clairement le même topique

et les mêmes détails caractéristiques, qu'il faut
absolument le regarder comme émané de la tradition
chaldéenne aborigène. Or, ce faisceau de souvenirs est trop
considérable, répandu sur une étendue géographique trop
grande pour qu'on puisse admettre sa dérivation d'un seul

et même texte originel. Le texte que nous possédons
n'était donc pas la seule codification écrite de la tradition
chaldéenne. Il y a d'ailleurs encore un argument intrinsèque

: Nous possédons plus d'une version du récit épique
babylonien du déluge; de plus, nous avons Bérose, en plu-

1 II n'est question, évidemment, que des traditions que nous
avons appelées réellement diluviennes, c'est-à-dire se rapportant
bien au déluge biblique, et non des souvenirs pseudo-diludcns,
épars sur le globe et relatifs, en réalité, à toute sorte de

cataclysmes étrangers à celui de la Tradition.



— 166 —

sieurs exemplaires aussi; enfin, il s'en faut que le faisceau

antéroasiatique, comprenant la tradition hébraïque, soit
absolument un au point de vue des détails du récit. En

somme, on distingue nettement, dans l'ensemble des

souvenirs relatifs au déluge chaldéen, plusieurs courants
traditionnels, recueillis séparément dans les différents textes,
et il s'en faut que le récit cunéiforme représente la
synthèse ou, si l'on veut, la source commune de toutes ces

variantes. Il n'est lui-même qu'une variante comme les

autres ; variante très importante, sans doute, et ayant servi
de source à plusieurs autres d'époque plus tardive, mais

une variante, en somme. Ceci seul suffit à prouver que le

texte cunéiforme n'est pas la seule expression authentique
actuelle de la tradition primitive. Parmi les traditions
antéroasiatiques, dérivant toutes du souvenir original
primitif, il y a sans doute des degrés d'originalité constituant
toute une hiérarchie. Certaines de ces traditions, sans

qu'il soit du reste possible encore de dire lesquelles,
remontent directement à la source, dont elles incarnent

encore, dans leur forme actuelle, un courant originel. Les
autres sont des produits de dérivations mutuelles, à des

degrés variables d'éloignement du tronc primitif. C'est un
immense arbre généalogique; le texte de Ninive est une
maîtresse-branche, ce n'est pas le tronc. On ne saurait
donc prétendre a priori que la tradition biblique, ou l'une
quelconque des traditions antéroasiatiques, dérive
immédiatement du texte cunéiforme et par cela même lui soit
inférieure en valeur historique. La vérité est peut-être
juste le contraire des apparences telles que nous les voyons
aujourd'hui. Peu importe, du reste à notre point de vue,
puisque l'accord est complet sur tous les points principaux,

entre les divers rameaux traditionnels que nous
possédons, et que, d'autre part, l'ethnologie nous défend de

supposer une lacune de quelque importance dans notre



— 167 —

arbre généalogique. Quant au tronc, il est perdu pour le

moment. Le retrouvera-t-on un jour? Peut-être; surtout
en fouillant ce qui semble avoir été les étapes successives
de la tradition dans ses migrations vers l'ouest. Pour le

moment, en tout cas, le seul moyen sûr de se renseigner
d'une manière complète, c'est de capter la tradition
antéroasiatique dans tous ses courants divers, afin de recueillir
le consensus de l'ensemble et de noter les divergences de
détail qui peuvent être intéressantes ou suggestives. Quel
doit être, a priori, le résultat de ce captage total? Doit-il
être favorable à la théorie sismique? Oui, si on admet

que le texte cunéiforme représente la tradition primitive
sans altération fondamentale. Non, si on part de l'idée
que le texte ninivite n'est qu'une adaptation locale, qu'une
babylonisation, d'un souvenir plus général, opérée en
revêtant ce souvenir de la forme sismique si propre à la
Chaldée. La question est donc grave, surtout que ce

« souvenir plus général », que nous venons de supposer,
ne sera probablement qu'un mythe astronomique ou

météorologique.' La réalité historique du fait du déluge est
donc en cause. Or, ce captage total de la tradition
diluvienne fera l'objet de notre chapitre v, et on verra, résultat

aussi admirable qu'inattendu, la théorie sismique sortir
victorieuse de cette épreuve qu'elle subit pour la première
fois. Non-seulement victorieuse, mais fortifiée par toute
une série de vérifications insoupçonnées qu'elle aura glanées

sur sa route. —

Une autre conséquence, d'ordre exégélique cette fois,
du caractère avant tout marin définitivement reconnu à la

catastrophe diluvienne, c'est la préférence à accorder, en

1 La théorie de Lenormant, sur le déluge centro-asiatique ou
hymalaïen, revient à peu près à ce que nous disons ici. Voyez
Orig. de l'histoire, t. n, ch. ix. « L'Ararat et le Eden », et
notre chap. vi".



— 168 —

Gen. vr, 17 et vu, 6, à la lecture mijam sur celle plus
habituelle de majim. Cette dernière est probablement une
altération due à l'envahissement toujours plus complet du

point de vue « continental » dont nous avons parlé.
En résumé, nous venons de voir que le déluge, bien interprété

(et par là nous entendons interprété, non pas selon une
théorie préconçue, mais au plus près des textes, en tenant
compte de toutes leurs données) rentre dans le type
classique des inondations de deltas. Or, nous l'avons déjà dit,
les bouches de l'Euphrate, mieux que celles de tout autre
fleuve, présentent toutes les conditions requises pour la

production d'un phénomène de ce genre.1 Si on essaye de

transporter le topique de l'événement aux bouches d'un
autre fleuve asiatique, immédiatement les difficultés
surgissent. D'abord on s'éloigne du centre de dispersion
évident des traditions diluviennes. On pourrait songer, par
exemple, au delà du Gange-Brahmapoutre, si souvent
éprouvé de nos jours par les cyclones et les tremblements
de terre. Mais nous savons depuis Burnouf que les traditions

diluviennes ne sont pas aborigènes dans l'Inde (selon
toute apparence, c'est de Chaldée qu'elles y furent apportées2).

Les travaux ultérieurs des mythologues nous ont
fait toucher du doigt la série des déformations qu'elles
eurent à subir pour évoluer en même temps que le milieu
ethnologique où elles vivaient, et la forte part d'éléments

mythiques qui est venue s'y mêler. Mais il y a un argument
décisif sur lequel Suess a raison d'insister : La fréquence,
dans cette contrée, des grandes inondations sismiques et
cycloniennes, des déluges au vrai sens du mot, est bien

plutôt une présomption contre le topique indien. En effet,
le déluge dont parlent nos textes fut quelque chose d'inouï

1 Suess, Sintfluth, p. 50
2 Déluge devant la critique, p. 130.



— 169 --

dans les pays où il se produisit. C'est en grande partie ce

qui a fait qu'il a laissé un souvenir aussi impérissable.1 Le
théâtre de cette catastrophe doit donc être une contrée
où les événements de ce genre sont plus que rares, ce qui
nous éloigne des fleuves indiens et nous ramène en

Mésopotamie. Et ainsi tombe l'objection du P. Jürgens, rejetant
la théorie de Suess « parce que, si elle était vraie, le déluge
aurait dû revenir depuis sur les plaines de la Chaldée.2 »

Ajoutez à cela la richesse du pays, que vous ne trouvez

pas au même degré ailleurs à cette époque, et qui devait
rendre sa dévastation particulièrement sensible ; par dessus

tout, le haut degré de civilisation de la vieille Chaldée,
et vous comprendrez que ce cataclysme ait laissé un
souvenir plus vivace que les plus terribles désastres des deltas

indiens, de même que la mort d'un homme célèbre marque
dans l'histoire, tandis que cent autres passent sans laisser
de traces. La promesse divine de ne plus ramener jamais
le déluge sur la terre ne figurerait certainement pas dans

les traditions d'une contrée sujette aux inondations, comme

le delta du Gange, par exemple. —

1 Une autre cause, très importante, a été le caractère moral qu'il
eut vraiment ou qu'on ne tarda pas à lui donner, en vertu d'un
processus classique en mythologie (voy. notre Caractère moral
du déluge). A notre point de vue à nous, ce qui a fait énormément
c'est que le déluge figurait dans la tradition religieuse des vieux
Sémites, qui a influé d'une manière déterminante sur le Judaïsme,
le Christianisme et le Mahométisme. La preuve en est qu'en
dehors de ces religions de souche sémitique, dans le boudhisme, la
religion de Confucius, celle de Lao-tzeu, le brahmanisme et le
zoroastrisme, par exemple, on n'observe rien de pareil. C'est à

peine si le déluge y est connu par des échos visiblement empruntés
au dehors et sans importance interne.

2 Siiintnen ans Maria-Laach (1884), 6e cahier, p. 15. Voyez
notre ch. vu.



— 170

V. — EFFET MOBAL DES GRANDES CATASTKOPHES.

Nous venons de vérifier ce qu'on pourrait appeler le

côté matériel du récit cunéiforme da déluge, et de voir
que les phénomènes qu'il décrit, dans l'interprétation
sismique, sont parfaitement vraisemblables et, qui plus est,
entièrement conformes à l'expérience constante des

catastrophes de ce genre. Passons maintenant au côté moral,
qui va nous fournir aussi de précieuses vérifications. En
effet, comme le dit Suess,' il est de la plus haute importance,

pour l'intelligence des grandes catastrophes
historiques, de noter l'impression qu'elles font sur l'âme
humaine et de remarquer comment cette impression varie
avec la race, le degré de civilisation et la classe sociale
considérés. Ces indications d'ordre moral peuvent, dans

certains cas, suppléer aux données physiques dans le

diagnostic des phénomènes. Il n'y a pas jusqu'aux animaux
dont l'attitude ne fournisse parfois de précieux renseignements.

Un point qui, dès l'abord, doit fixer notre attention,
c'est l'idée que la plupart des peuples anciens, et après

eux les sauvages des temps modernes, se sont faite des

tremblements de terre. Presque tous y ont vu l'action de

génies ou de géants enfermés, enchaînés, condamnés, dans

les profondeurs de la terre. Chez les anciens Chaldéens,

ce sont les Anunnaki, « eux, les sept, qui naissent dans la
montagne de l'occident grandissent dans la montagne de

l'orient, résident dans ses parties basses de la terre, font
entendre leur voix dans les parties hautes; eux les sept

(esprits de l'abîme), qui s'élèvent de la montagne de l'occident

et perdent leur force dans la montagne de l'orient

1 Sintfluth, p. 54 et suiv.



— 171 —

(Cunéif. inscr, W. A., iv, pi. 15; rect. 1. 21-28). On se

rappelle que, dans le récit du déluge, les Anûnna sont les

antagonistes des dieux de l'Igigi, c'est-à-dire des dieux
bons ou supérieurs, « dii superi. » Ce trait est essentiel à

leur caractère et se retrouve partout, dans l'épisode biblique

de Babel (Gen. xi), qui présente un écho des mythes
titanomachiques [Car. naturel, du Del., p. 88 s.), aussi
bien que dans l'idée gréco-romaine des Titans. Chez les

Grecs, ce caractère nuisible et surtout celui d'antagonistes
des dieux, était attribué de la façon la plus expresse aux
Aloades. Ils sont représentés comme d'une taille
gigantesque, sont fils d'Alôeus, le héros de l'aire à battre le blé,
et d'Iphimédée, la terre féconde. Enorgueillis de leur
vigueur prodigieuse, ils se croient capables de tout (Gen.

xi, 6), défient les dieux et se préparent à les détrôner. Ils
ne visent à rien moins qu'à changer par leurs travaux la
surface de la terre, faisant des continents la mer et des

mers le continent. Homère raconte même (Od. 11, 315)
qu'ils avaient commencé à élever une tour dont le sommet,
dans leur projet, devait atteindre le ciel. Chez les Romains,
dans les poètes du temps d'Auguste et des époques
postérieurs, le même projet, les mêmes travaux évidemment

sismiques, sont attribués aux Titans. Ces géants déracinent
les montagnes et entassent roche sur roche pour escalader
le ciel et détrôner Jupiter. On attribue aussi aux Titans
les éruptions volcaniques. Les poètes grecs et romains ont
chanté dans plusieurs passages les géants enterrés sous les

îles volcaniques. Sous l'île d'Ischia, Homère (Illiade, n,
781), Virgile et Lucien nous montrent le géant Typhoe :

« Campana fremens seu saxa vaporat conduits Inarimes
œterna mole Typhoeus » (Luc. v, 100). Dans Ovide (Metam.

v, 347), le même titan anime l'Etna. Quintus Smyrnaeus
place sous ce volcan le géant Enkelados. Mais de toutes
ces fictions réalistes, la plus intéressante est celle d'He-



— 172 —

siode, décrivant une éruption multiple à l'île d'Ischia :

« Chaque tête de titan vomissait du feu et des flammes ;
chacune poussait avec éclat un cri (son) particulier, (il en

résultait) un bruit affreux, semblable tantôt au mugissement
d'un bœuf gigantesque, tantôt au rugissement du lion irrité,
tantôt aux aboiements d'une meute. Ces sons effrayants
sortaient de la montagne. »

Des conceptions analogues se rencontrent chez d'autres
peuples encore : Le Zohak de la légende parsie, dont les

épaules produisent des serpents, identique probablement
au Dehaka (serpent) des Mèdes, dont on célèbre chaque
année, le 31 août, l'emprisonnement dans le Demavend,
est un titan du type général : ennemi des dieux, qui, en

s'agitant dans sa prison souterraine, fait trembler la terre.
Le dieu du feu de la légende normande, Loki, sorte de

Prométhée germanique, est enfermé dans une grotte; un
ver venimeux est étendu sur lui et lui distille son venin

sur le visage. L'épouse du malheureux Loki s'efforce de

le protéger en recueillant dans une conque la bave du

monstre. Mais lorsque le vase est plein il faut le vider, et

pendant ce temps le poison tombe sur Loki, qui se tord
de douleur au point que la terre en est ébranlée.1

Une conception qui se rapproche de celles-ci est celle

qui attribue les tremblements de terre à des animaux
monstrueux. On sait qu'en mythologie comparée, il n'y a

pas une très grande distance entre les génies souterrains,
les géants et les autochtones et entre ceux-ci et les

animaux. Cette distance est presque toujours franchie, on

peut même dire qu'elle n'existe pas pour les peuples les

plus naïfs. Certaines tribus sud-américaines attribuent les

séismes aux mouvements d'une baleine qui eût pénétré
sous la terre, ce qui rappelle l'océan souterrain des Sé-

1 Jul. Braun, in Lersch, Ursachen der Erdbeben, p. 3



— 173 —

mites. Les Indiens, surtout les Mandans et les Mönitarris
supposent la terre portée par une tortue dont les mouvements

causent naturellement les séismes. La terre, pour
eux, provient d'une île que les animaux marins bâtirent
sur le dos de la tortue et qui alla grossissant toujours,
comme racontent les Iroquois, jusqu'à ce que la tortue
impatientée la détruisît par le déluge. Nous trouvons donc
réunies dans ce mythe, et sans qu'on puisse régulièrement
y voir autre chose que le reflet d'un pays sujet au
tremblement de terre, les deux idées sémitiques des eaux
souterraines et du caractère sismique du déluge (AnunnaTci
du texte cunéiforme, fontes abyssi de la Genèse).1 Des

conceptions analogues se retrouvent au Japon et ailleurs,
et en face de leur extension remarquable, on a cherché
s'il ne serait pas possible de leur trouver une cause
commune. Lassaulx a pensé que les mouvements d'ondoiement
du sol, sous l'influence de la progression du séisme, avaient

pu suggérer l'idée qu'un animal, marchant sous la terre, y
produisait des vagues, de la même façon qu'on les produit
au théâtre. Ce genre de mouvements devrait, en effet,

rappeler surtout l'allure du serpent, de la tortue ou d'un
poisson mis à sec.2 C'est possible, mais il nous semble que
l'origine des conceptions de ce genre doit être cheichée
avant tout dans les idées mythologiques.3

Le vénérable Bède (672-735) assigne comme l'une des

causes posssibles des tremblements de terre, les mouvements

du Leviathan, qui embrasse la terre. Par moments,
dit-il, le soleil darde sur la queue du monstre et celui-ci
se retournant brusquement pour la mordre, comme font
les chiens, la terre en est ébranlée. D'après le même

1 Le Déluge devant la critique, i, 209.
2 A. v. Lasaulx, Die Erdbeben, dans le Diet, de Minéralogie,

etc., de Kenngott, i, 295.
3 Voyez Le Déluge devant la critique.



— 174 —

auteur, un autre monstre marin, lorsqu'il a avalé une
grande quantité d'eau, la rejette violemment, ce qui produit
à la fois les inondations et les tremblements de terre. Un
rôle analogue est attribué au serpent du Midgard, Jormun-
gandr, par la mythologie du îvord. Fille de Loki, et jetée
dans l'océan par les dieux (toujours le même antagonisme),
elle y grandit tellement que son corps enroulé, la tête
mordant la queue, entoure toute la terre. C'est elle qui
produit la marée basse lorsqu'elle boit une partie des eaux
de l'océan, ou la marée montante quand elle rejette ces

eaux. Rasch, le célèbre chroniqueur de tremblements de

terre, indique au nombre des causes possibles de ces

phénomènes, le poisson fabuleux appelé le Célébrant sur
le corps duquel la terre repose et qu'il ébranle lorsqu'il
s'étire ou s'allonge.

En 1682, à l'occasion d'un tremblement de terre violent
qui avait affecté, le 4 avril 1680, la Belgique, la "Westpha-

lie, les provinces rhénanes, la Lorraine et les contrées
voisines, van Helmont émit l'opinion que les tremblements
de terre, celui en question en particulier, ne proviennent
pas du tout de la terre, mais bien de l'air. C'est, dit-il, un

ange de châtiment qui frappe l'air et il en résulte un son

qui fait trembler la terre (Opera omnia, p. 89-100). Il est

curieux de rapprocher cette idée de la théorie toute
moderne qui attribue au vent les mouvements micro-sismi-
ques.1

Voyons, maintenant, l'impression faite par les tremblements

de terre sur les races, les civilisations et les classes

différentes.
Tout au bas de l'échelle humaine, chez ces races ab-

1 La mythologie germanique, dont bien des idées se sont
conservées dans les couches populaires, avait, comme on sait, dans
les gnomes ou Bergmännlein, gardiens des monts métallifères, un
équivalent des Anunnaki sémitiques.



— 175 —

jectes que l'ethnologue rencontre presque partout comme
dernier terme de ses recherches, comme substratum à

demi disparu des peuplements ultérieurs, ce sont les

terreurs stupides, à peine relevées par un commencement de

fétichisme ou d'animisme rudimentaire. Tel est, dans

l'archipel Andaman, un petit reste de ce qui fut jadis la
population générale de ces îles. Tandis que cette race, qui
couvrait le sol dès une époque impossible à déterminer,
disparaissait partout devant les premiers conquérants et
ceux-ci devant d'autres plus jeunes, ne survivant pour eux

que dans les mythes et les légendes qui en faisaient des

géants, des aborigènes, presque des animaux, un petit
groupe de ces antiques possesseurs du sol survivait réellement,

à la faveur de son isolement, au fond des solitudes
de l'intérieur. Sans souvenirs, presque sans religion, ces

malheureux êtres mènent l'existence lamentable des

espèces qui touchent à leur fin. A quoi leur servirait d'ailleurs

le souvenir ; il est probable qu'ils n'eurent point
d'histoire, jamais aucune grandeur. Ils ne sont point
parvenus au culte des astres et le radieux soleil de l'Inde, lui-
même, ne leur inspire aucun culte. Ils connaissent seulement

un démon des forêts, Eremchangala, et un démon
de la mer, Juruwinda. Ces deux êtres, si l'on veut ces

deux « esprits », personnifient pour eux le monde dans le
dualisme fondamental de la terre et de l'eau. Les îles

Andaman sont par excellence le pays des tremblements de

terre, le point de départ de la plupart des cyclones indous:
c'est Eremchangala, le démon sylvain, qui cause les
tremblements de terre. Un phénomène de ce genre vient-il à

se produire, les misérables insulaires se jettent à terre et
tremblent de tous leurs membres, mais ils ne connaissent

aucun rite capable d'apaiser le dieu sismique. C'est la
créature tremblante et nue en face des grandes puissances
de la nature.1

1 M. V. Portman. On the Andaman Islands and the Anda-



— 176 —

Au degré suivant, la terreur devient moins folle, l'énergie

humaine s'éveille et triomphe de la passivité brute.
On comprend qu'il faut combattre le mal ; on décide de

faire quelque chose. Mais la notion des agents physiques
n'existe pas encore; un phénomène à conjurer, c'est un
dieu à fléchir, d'où l'emploi de la prière impétrative.
Puis, en vertu de la suite de raisonnements que nous avons

indiquée ailleurs,1 on recourt au sacrifice impétratoire et
la logique de l'homme, donnant la mesure de ce qu'elle
peut en religion quand elle est abandonnée à elle-même,
remonte d'un trait la série de ce qu'elle a de plus précieux
à offrir, et, comme suprême piété, en arrive au comble de

l'abomination, aux sacrifices humains.

Quoiqu'il en soit, d'ailleurs, et à quelques monstruosités

qu'elle ait pu conduire les religions dévoyées, l'idée du
sacrifice de propitiation marque un progrès sensible dans

le développement intellectuel, parce qu'elle signale l'éveil
de l'énergie humaine et constitue la première tentative de

réaction de l'homme sur la nature hostile.
Comme exemple d'un peuple arrivé à ce second degré

de culture et de son attitude en face d'une grande
catastrophe, Suess cite les habitants d'Acera, à la côte de

Guinée. Cette localité et une grande partie des contrées
voisines furent ébranlées, le 10 juillet 1862, par un
tremblement de terre. Le marchand hollandais Euschart se

trouvait ce jour-là à Abomey, capitale du royaume de

Dahomey. Il fut sommé de comparaître sur la place du
marché. Le roi y était, assis sur un trône, entouré de ses

amazones en armes. Il prit la parole au milieu de son

peuple et lui expliqua que c'était « l'esprit » de son père

mesc; Journ. Roy. Asiat. Soc, new. ser. xm, 1881, p. 475, 476;
in Suess, p. 54.

1 Voyez notre Etude sur le développement des idées sacrifl-
cieuses, 1893.



— 177 —

qui secouait la terre, parce qu'on ne suivait plus les

anciens usages. Trois chefs, choisis parmi les prisonniers
de guerre (il y en avait toujours en réserve au Dahomey),
furent mis à mort et chargés d'aller apaiser l'esprit de

l'illustre défunt, en lui promettant qu'à l'avenir on suivrait
plus scrupuleusement les vieilles coutumes.1

Aux degrés suivants, l'attitude de l'homme en face des

cataclysmes naturels varie avec l'éducation et la profession
de chacun.

Voici d'abord le guerrier habitué à tout braver : Le 4

septembre 1596, un tremblement de terre très violent
sévissait à Kiyoto et Osaka, au Japon. La citadelle de

Fushimi, plusieurs maisons de Kiyoto, le temple même

contenant la statue du dieu Daibuzu, s'étaient effondrés.
Dans ces circonstances, raconte Edm. Naumann, Taiko
Toyotomi Hideyoschi se rendit aux ruines du temple, se

plaça en face de l'idole tombée, gourmanda sur un ton de

colère le faible dieu de ce que non-seulement il n'avait

pas pu protéger le pays, mais n'était pas même en état de

se soutenir lui-même. Puis, saisissant son arc et ses flèches,
il en cribla la statue comme d'autant de traits ironiques.2

Tout autre est le jugement du naturaliste : L'an 62 ou

65 après J.-O, Apollonius de Tyana était à l'île de Crète.

Il était sur la côte qui fait face à la mer de Lybie, sur un

cap voisin du Phæstus, en conférence avec plusieurs hommes

qui étaient venus rendre leurs hommages au temple situé

' Al. Perrey, Notes sur les tremblements de terre, en 1862,
p. 156.

2 Edm. Naumann, Ueber Erdbeben u. Vulcanausbrüche in
Japan ; Mittheil, der deutsch. Gesell, für Natur, u. Völkerkunde
Ost-Asiens, 15° faseic. Yokohama, 1878, p. 17. Cette manière de

traiter les dieux nous rappelle le procédé de ces âmes naïves qui,
n'obtenant pas de leur saint de prédilection ce qu'elles ont
longtemps sollicité, retournent sa statue la face contre la muraille
jusqu'à ce qu'elles soient exaucées.

12



— 178 —

sur ce promontoire. Tout à coup un tremblement de terre
a lieu. Le tonnerre, dit Philostrate, ne grondait pas du

haut des nues : il sortait de la profondeur. La mer se

retira à 7 stades en arrière, et la foule ignorante craignait
que la mer n'entraîna le temple avec elle et ne les

emporta tous. Mais Apollonius leur dit : « Ne craignez rien;
la mer est accouchée d'une terre. » En effet, au bout de

quelques jours, on apprit qu'au même moment une île
nouvelle avait surgit des flots entre Thèra et Crète.1 Le
naturaliste avait été prophète. Il connaissait, paraît-il,
déjà l'issue habituelle des convulsions sismiques de

l'Archipel.

La foule juge les cataclysmes naturels d'une manière
bien différente. Dans l'affolement général, disparaissent
non seulement l'esprit de bravade et le don d'observation,
mais bien souvent aussi toute faculté de réflexion. On tente
les efforts les plus coutr'indiqués; on cherche un refuge
au pied de colonnes qui menacent ruine, comme sur la

place du marché de Sillein en Hongrie, le 15 janvier 1858;
ou sur un rivage plat, comme au tremblement de Calabre
du 5 février 1783 où, d'après Hamilton, 2473 personnes
perdirent la vie près de Scylla, uniquement par une imprudence

de ce genre. Plusieurs fois, dans les tremblements
de terre des temps modernes, on fut obligé de recourir à

l'observation de vases remplis d'eau pour savoir si

vraiment les oscillations du sol duraient encore, tant on était
persuadé les ressentir continuellement.

A Guanaxuato (2000m au-dessus du niveau de la mer),
en 1784, on entendit pendant près d'un mois des

mugissements souterrains. Les habitants voulurent fuir, abandonner

les produits des riches mines d'argent de la contrée.
Mais l'autorité locale y mit bon ordre et fit ramener les

1 Philostrate, Vie d'Apollonius de Tyana, iv, 34.



— 179 —

fuyards par les gendarmes. Elle assura qu'il n'y avait
aucun danger. Elle préviendrait la population s'il en

survenait; pour le moment, disait la proclamation de l'alcade,
des processions suffisent.1

A Lisbonne, le souvenir des deux terribles catastrophes

que nous avons racontées obséda longtemps la mémoire
du peuple. On s'imagina, Dieu sait pourquoi, qu'elles se

reproduiraient tous les cent ans. On en redoutait le retour
pour 1855.2

Le 3 avril 1880, à 1 h. 42 min. du soir, un tremblement
de terre affreux éclatait à l'île de Chios, sur la côte d'Asie
Mineure. Les secousses durèrent plusieurs jours. Le 11

avril, à 7 h. du soir, un choc plus violent réduisait en

poussière ce qui restait de la ville de Chios et minait, aux
alentours, les maisons isolées. Le professeur Christomanos,
d'Athènes, compta 68 secousses en 12 heures, soit du 11

à 7 h. 14 m. du soir, au lendemain à la même heure avant
midi. 14,000 maisons sur 17,000 furent détruites; il y eut
3541 morts et 1160 blessés. La consternation et la misère
étaient à leur comble. L'effet produit par la catastrophe
sur le moral des habitants est caractérisé par cette lettre
d'un médecin de Chios, le docteur Schwarz, à G. von Rath :

« Les émotions violentes et répétées de ces jours derniers
ont amené plusieurs affections nerveuses. J'eus la douleur
de constater que, dès le commencement du tremblement
de terre, le plus grand nombre de nos jeunes filles et
jeunes femmes tombèrent malades, les unes d'épilepsie,
les autres de crises spasmodiques. Après la première grande
catastrophe, la majorité des habitants quitta la ville de

Chios, mais il restait cependant pas mal de monde. Or, si

un physionomiste voyait maintenant ces visages hâves,

1 Faye, op. cit., p. 793.
2 Ibidem, p. 792.



— 180 —

plus bleus que rouges, il serait frappé du changement que
la peur seule est capable de produire. »

La catastrophe de Lisbonne (1er novembre 1755). la

destruction de la ville, l'étendue des pertes en hommes et
en richesses de toute sorte, la misère des survivants, ont
été décrites bien des fois, mais rien ne saurait donner de

la frayeur causée par le cataclysme une idée aussi saisissante

que ce passage d'une lettre d'un anonyme à « M. le

Tit. Conseiller Ruffier, noble commerçant à Strassbourg: »*

« C'était le premier de ce mois ; j'étais au comptoir, occupé
à des extraits de compte, et vêtu seulement d'un pantalon,
de mes bas, de mes pantoufles et d'une vieille robe de

chambre, comme je le suis tous les matins. Naturellement,
je n'avais pas un sou sur moi. Tout à coup, j'entends un

craquement épouvantable. Je me précipite dehors pour
voir ce que c'était et arrive heureusement dans la cour
en même temps que les autres habitants de la maison.

De là, nous pouvions voir presque toute la ville. Grand

Dieu, quel spectacle lamentable Le sol ondoyait en

vagues de plusieurs aunes de hauteur. De toute part, les

maisons s'effondraient les unes sur les autres, avec des

craquements inouïs. Le couvent des Carmélites, situé sur
la hauteur au-dessus de nous, son église qui est très grande,
se balançaient dans les airs, nous faisant craindre, à chaque
instant, d'être enfouis sous leurs décombres ou engloutis
vivants avec eux dans la terre.

Bientôt tout disparut : le soleil s'obscurcit au point que
nous ne pouvions plus nous voir.

Nous étions persuadés que c'était le jugement dernier
Ce balancement effroyable dura environ dix minutes, puis
le calme se rétablit. Nous en profitâmes pour prendre la

1 M. Neumayr, Erdgeschichte, i, 271-273 ; Hœrnes, op. cit,
133. Cette lettre date dos jours mêmes qui suivirent l'événement.



- 181 —

fuite, dans le négligé le plus complet, ainsi qu'il vient
d'être dit. Nous nous réfugiâmes sur la grande place située
à peu de distance. Mais pour y arriver, nous dûmes
escalader les ruines de plusieurs maisons et enjamber bien des

cadavres.
Je ne sais combien de fois nous risquâmes notre vie

pendant ce trajet. Nous restâmes sur cette place environ
trois heures, avec plus de 4000 personnes qui s'y étaient
rassemblées. Les uns étaient en chemise, d'autres complètement

nus ; toutes les angoisses de la mort étaient peintes
sur leurs visages. Il y avait là une foule de blessés qui
imploraient à grands cris la miséricorde de Dieu. Leurs
lamentations nous fendaient le cœur, mais personne ne

songeait à les secourir, tant on était absorbé par le soin
Je sa propre vie. Quelques prêtres arrivèrent, essayèrent
quelques consolations et donnèrent l'absolution générale;
tous la reçurent avec foi et enthousiasme; elle ramena le

calme chez quelques-uns.
A ce moment, le tremblement de terre recommença,

dura de nouveau environ 10 minutes, puis il y eut un
nouveau calme d'une heure environ.

Mais alors une rumeur s'éleva du côté de la mer : Les

eaux, disait-on, étaient montées au-delà de toute mesure;
il fallait fuir sous peine de mort

Votre Excellence se figure l'effet d'une telle nouvelle :

Toutes les rues étaient obstruées par la chute des maisons.

Néanmoins, il n'y avait pas à hésiter; avec quelques amis,

je tentai l'impossible : nous escaladâmes des monceaux de

ruines et de cadavres pendant plus d'un quart d'heure, et

arrivâmes enfin, grâce à Dieu, après mille périls, en rase

campagne.
En ce jour-là, j'éprouvai mille fois toutes les angoisses

de la mort. Dieu soit loué de m'avoir sauvé comme il l'a
fait et mis en lieu sûr.



— 182 —

Ce châtiment du Tout-Puissant, que nos péchés avaient

mérité, ne sortira jamais de ma mémoire et je saurai
maintenant travailler à mon salut avec plus de sérieux

qu'auparavant. »

John Milne décrit avec détails, dans une étude spéciale
consacrée à l'influence morale des tremblements de terre,1

les excès de tout genre auxquels la superstition,
excitée par les tremblements de terre, pousse les hommes

en divers pays. Ces catastrophes, regardées toujours comme
des avertissements ou des châtiments divins, ont généralement

exaspéré les populations. Le tremblement de terre
du 8 novembre 1608 en Ecosse, ceux du 6 avril 1580,
8 septembre 1691, 8 février et 8 mars 1750, en Angleterre,

sont particulièrement caractéristiques à cet égard.

L'impression qu'ils firent sur les esprits, le besoin de

cérémonies religieuses qu'ils provoquèrent, etc., peut être
comparé aux effets analogues produits dans le sud de

l'Italie et en Sicile, par exemple lors de la destruction de

Païenne, le 2 septembre 1726, après le tremblement
néfaste du 5 juin 1688, et lors des violentes secousses qui
ébranlèrent la Sicile en 1692.

Dans la même étude, John Milne remarque l'influence
exercée par les tremblements de terre fréquents tur le
caractère national des peuples éprouvés. Il signale
certaines particularités communes aux Grecs, aux Italiens et

aux Espagnols, attribuables au fait que ces peuples
habitent les uns comme les autres des contrées souvent
éprouvées par les tremblements de terre. Milne ajoute,
en se rapprochant du point de vue de Darwin, que le

tempérament sismique de l'Amérique du sud, supposé

transporté en Allemagne, en Angleterre, en France, ou

1 Earthquake effects, emotionell and moral, Trans. Seism.
Soc. Japan, xi (1887), p. 91 à 111.



— 183 —

dans n'importe quel pays préservé jusqu'alors de ce terrible

fléau ou du moins n'en souffrant que faiblement, non
seulement minerait de fond en comble la prospérité du
du pays, mais exercerait certainement une action
déprimante sur le caractère et les mœurs du peuple. Ceci

prouve que, pour être salutaire, l'épreuve doit être
modérée. Les Hollandais, toujours en lutte contre un fléau

naturel, les inondations, ont puisé dans ce combat de chaque

jour l'esprit d'entreprise et la ténacité qui ont permis
à ce peuple, petit en Europe, de se créer un empire colonial

rivalisant avec ceux des plus grandes puissances
maritimes. C'est que dans cette lutte, dure sans doute, la
victoire peut rester à l'homme et lui reste, de fait, s'il a

l'énergie voulue. Or une victoire, chèrement achetée, mais

remportée, exalte le vainqueur et le rend plus fort encore.
Au contraire, rien n'est décourageant, déprimant, comme
une lutte, sans cesse renaissante, où on est toujours vaincu.
C'est le cas de la lutte contre les tremblements de terre.

Ces phénomènes sont, en effet, les plus terribles dont
l'homme ait jamais été témoin. Les désastres qu'ils causent
sont incalculables et l'impression qu'ils produisent est tout
particulièrement de nature à laisser un souvenir ineffaçable.

Il n'est que trop certain que des tremblements de

terre violents et répétés ruinent de fond en comble les

pays qu'ils atteignent. Des contrées richement cultivées se

changent en désert; dans d'autres, la culture en voie de

s'établir est arrêtée à tout jamais. Le premier cas s'est

présenté dans plusieurs contrées de l'Orient; le second

est général pour la côte pacifique de l'Amérique du sud.

Darwin a raison quand il dit qu'il n'est pas de pays assez

riche pour résister à la désolation produite par une
période sismique un peu longue. L'Angleterre est peut-être
le pays du globe qui possède le plus de richesses amassées.

Mais si les forces souterraines, réduites aujourd'hui à un



— 184 —

repos complet, venaient à y repiendre l'activité qu'elles
eurent aux temps géologiques, quel ne serait pas le
bouleversement qui s'ensuivrait! Que deviendraient les hautes

maisons, les cités où des millions d'hommes se pressent
sur quelques lieues carrées de terrain, les grandes fabriques,

les luxueux hôtels, les édifices publics, les

somptueuses habitations des villes et des campagnes? Et si les

raz de marée s'ajoutaient aux oscillations du sol, que
deviendraient les navires entassés dans les ports et portant
dans leurs flancs les richesses du monde entier? Que
deviendrait cette flotte dont l'Angleterre est si fière et pour
laquelle vibre tout cœur britannique? Qu'on se figure la
nouvelle période sismique s'ouvrant brusquement par un
choc violent, au milieu de la nuit ; quelle désolation,
au premier moment ; quelle ruine dans la suite Les

papiers, les effets de commerce, les comptes, les banque-
notes anéantis; le numéraire et les réserves des

banques enfouis sous les décombres ; les docks et les magasins
effondrés, les provisions du commerce anéanties, les gares
et les voies ferrées détruites, les ports supprimés; le
lendemain matin l'Angleterre aurait fait banqueroute! Sans

parler des vieilles églises, des musées, des archives, des

bibliothèques, des trésors scientifiques, littéraires et
artistiques de toute sorte, y compris le British Museum avec

nos tablettes cunéiformes de Ninive. Pas question d'organiser

une imposition monstre pour réparer tous ces désastres

: le pays serait ruiné. Que deviendrait la moralité
publique une fois disparues toutes les créances et toutes
les archives de la police. Ce serait la ruine, la famine et
l'anarchie dans ce pays, entrepôt aujourd'hui des richesses
du monde! Puis viendraient les épidémies, pour augmenter

encore le deuil général. Qui sait ce qu'il adviendrait
du gouvernement et de la société impuissants à soulager
tant de misères? Seules, peut-être, les mines échappe-



— 185 —

raient à la catastrophe générale, et ce serait aux « Indes
Noires » à sauver l'empire et la société.

Quant à l'impression produite sur notre esprit et notre
imagination par une secousse sismique, éclatant au milieu
du calme habituel des éléments, il est aisé de comprendre
qu'elle soit extraordinairement profonde. Comme le dit
fort bien A. de Humboldt, « notre esprit s'habitue dès

l'enfance à attribuer aux éléments certaines propriétés
fondamentales que l'expérience de chaque jour, confirmant
nos premières impressions sensitives, nous fait regarder
comme essentielles à ces éléments. L'eau nous est apparue
et reste pour nous l'élément mobile par excellence; la

terre, au contraire, est la masse immobile, inerte.1 Qu'un
séisme se produise, ébranlant la terre dans ses fondements

que nous avions toujours crus inébranlables, voilà notre
illusion de tant d'années détruite en un instant. C'est un
réveil soudain, mais non agréable : La sécurité que nous
donnait la foi dans le repos de la nature est perdue; nous
sentons que nous nous sommes trompés; dorénavant nous

serons sur nos gardes, nous épierons sans cesse le plus

léger bruit. Un grand pas est fait dans la connaissance du
bien et du mal : pour la première fois, l'homme se défie

du sol sur lequel, pendant si longtemps, il a marché, bâti,
dormi, vécu enfin, en toute confiance. »

Ch. Darwin dit de même : « Un tremblement de terre
renverse en un instant les idées les plus enracinées dans

notre esprit : La terre, symbole de l'immobilité et de la

solidité, vient d'onduler sous nos pieds comme une mince

1 La plupart des cosmogonies partent de ce point de vue aprio-
ristique. Il en est cependant, la sémitique, par exemple, et quelques

américaines, qui ont la notion de la mobilité, de la fragilité
de la terre. C'est un résultat d'expérience locale et le fruit d'un
raisonnement déjà avancé.



— 186 —

pellicule flottant sur un liquide.1 Une seconde a suffi à

jeter dans l'esprit un sentiment jusque-là inconnu d'insécurité,

que des heures de réflexion eussent été impuissantes

à faire naître.2 »

De même, Sénèque : « Quid enim cuiquam satis tutum
videri potest si mundus ipse concutitur....3 »

Mais les extrêmes se touchent, dans l'homme surtout.
A dose modérée, si je puis m'exprimer ainsi, les tremblements

de terre produisent l'impression terrifiante que nous

venons de voir. A haute dose, leur effet moral devient nul
ou à peu près. Dans les pays où les séismes sont très
fréquents, journaliers même, comme dans bien des régions
de l'Amérique du sud, on finit en quelque sorte par s'y
habituer et, quelque réel que soit le péril, l'habitude y
rend indifférent. Avec le calme, le jugement réapparaît et
les mesures prises sont inspirées par le plus parfait bon

sens. Dès que ies secousses prémonitoires se font sentir,
on se hâte de quitter les maisons et de gagner des endroits
découverts tels que rues, places ou jardins. On se met
ainsi d'emblée à l'abri du plus grand danger : l'écroulement

des édifices. Restent, sans doute, les crevasses s'ou-

vrant dans le sol, mais ce phénomène est plus rare, et les

raz de marées auxquels on échappe en fuyant le rivage si

on en a le temps. Cette méthode de sauvetage est logique;
on l'applique toutes les fois, car les catastrophes se les-
semblent toutes; tout le monde la connaît et elle est si

usuelle, elle semble s'imposer avec une telle évidence,

1 C'est la vieille conception sémitique de la terre flottant comme
un radeau sur les abimes ou océan souterrain, tchôm. C'est cucore
la notion moderne de la lithosphère, reposant sur le noyau
interne, fluide ou non mais plastique certainement.

2 Ch. Darwin, Voyage d'un naturaliste autour du monde,
trad. Carus, 2" éd., i, 346.

3 Natural. Quest., vi, 1.



— 187 —

qu'on ne songe même pas à l'apprendre aux étrangers.
Un amiral français racontait à M. Faye1 qu'à son premier
voyage, se trouvant en visite chez une dame de Valparaiso,
il entendit tout à coup un bruit de ferraille. Aussitôt la
dame se lève, court à la chambre des enfants et s'enfuit
avec eux dans le jardin. Ce n'était qu'une secousse isolée,
assez faible heureusement. La dame rentra peu après,
tout à fait rassurée, et comme le jeune marin lui faisait la

remarque qu'elle aurait bien dû le prévenir du danger,
elle répondit, sans avoir conscience qu'elle venait d'agir
par la force de l'habitude : « Pardonnez-moi cet oubli,
Monsieur; en pareil cas, une mère ne songe qu'à ses
enfants. » Dans le même ordre d'idées, Darwin raconte du

tremblement de terre du 20 février 1835, qui détruisit
presqu'entièrement Concepcion, que « le tremblement
commença à 11 heures et demie du matin. Si c'eût été de nuit,
le plus grand nombre des habitants (plusieurs milliers)
eussent certainement péri, tandis que, de fait, il n'y eut

pas cent morts. Ce qui a sauvé tous les autres, c'est
uniquement l'habitude universellement suivie de se précipiter
hors des maisons à la première secousse, et de rester
dehors jusqu'à ce qu'on soit absolument certain que tout
danger est passé. »2 Le même auteur montre, par des

exemples peu édifiants du reste, à quel point ces gens
arrivent à se familiariser avec les tremblements de terre :

« Ceux, dit-il, qui avaient réussi à sauver quelque chose

étaient obligés de monter constamment la garde auprès
de leurs effets, car de nombreux voleurs rôdaient aux
alentours, épiant les moments de plus grande confusion pour
faire leurs coups. Dès qu'une secousse se produisait, ils

poussaient des cris lamentables : Miseiïcordia et se frap-
1 Op. cit., p. 790.
2 Voyage d'un naturaliste autour du monde, Œuvres com pi.

trad. Carus, 2" éd., i, 349.



— 188 —

paient la poitrine d'une main, comme les pénitents les

plus sincères, mais de l'autre ils prenaient dans les ruines
tout ce qu'ils pouvaient atteindre. » —

Les tremblements de terre un peu marqués produisent
aussi une impression de terreur sur les animaux, sur les

chiens et les porcs surtout. M. de Humboldt a même vu
les crocodiles de l'Orénoque, aussi muets d'ordinaire que
nos petits lézards, fuir en mugissant le lit ébranlé du fleuve

et se réfugier dans la forêt.
Un célèbre auteur anglais, Sir W. Bulwer, a tiré parti

de cette remarque dans son roman Les derniers jours de

Pompéi. Il met en scène, au cirque, un homme condamné

aux bêtes, et le lion qui doit le dévorer sous les yeux des

spectateurs. Le lion avait déjà ressenti les faibles secousses

qui présageaient la catastrophe finale; tout ahuri, il entre
dans le cirque sans même apercevoir la victime désignée.

Il parcouri l'arène, cherche en vain une issue, puis rentre
dans sa cage en poussant un hurlement plaintif.1 Dès la

plus haute antiquité, en effet, on a prétendu que certains
animaux percevaient les tremblements de terre avant
l'homme, ou même qu'ils les pressentaient à je ne sais

quels signes, et pouvaient servir à les annoncer. Ce fait a

été contesté puis affirmé de nouveau à plusieurs reprises
et nous allons voir qu'il y a certainement là quelque chose

de vrai. On prétend avoir observé que les oiseaux voltigent
çà et là, d'un air inquiet, aux approches d'un séisme;2 que
divers animaux domestiques donnent des signes non

équivoques d'inquiétude ou même de frayeur ; que les animaux
vivant sous terre sont les plus impressionnés. Ces derniers

quitteraient leurs retraites et se mettraient à errer à la

surface du sol. Plusieurs de ces récits reposent certaine-

1 Faye, op. cit., p. 792, 93.
5 Gen., vin, 7.



— 189 —

ment sur des observations inexactes, d'autres sont de pures
imaginations, cependant ces faits sont affirmés de tant
de côtés qu'on est bien obligé de les prendre en considération

et de chercher à les expliquer. Tout d'abord, le fait
que certains animaux sentent mieux que l'homme l'approche

d'un tremblement de terre ne doit évidemment pas
être attribué, comme on l'a prétendu, à un « don instinctif
de prophétie inhérent à la créature privée de raison. »

C'est de l'imagination pure, tandis qu'il est aisé de

comprendre que les animaux, soit grâce à la position de leurs
repaires, soit grâce à la finesse de leurs sens, soient à

même de percevoir mieux que nous les bruits ou les

frissons qui habituellement précèdent un séisme, de plusieurs
minutes, quelquefois de plusieurs heures ou de plusieurs
jours. Deux heures environ avant le grand tremblement
de Concepcion du 20 février 1835, la population remarqua
à son grand étonnement des vols immenses d'oiseaux de

mer qui se dirigeaient vers l'intérieur des terres. L'explication

de ce fait absolument anormal est évidemment un
tremblement de mer, survenu au large avant que le rivage
fut ébranlé et passé inaperçu pour les habitants de la terre
ferme. L'agition des animaux domestiques, volatiles et
quadrupèdes, avant l'explosion des secousses, paraît avoir
atteint son maximum lors du tremblement des Calabres

en 1783. Les pauvres bêtes erraient inquiètes, en proie à

une inquiétude, à un malaise intérieur visibles. On

comprend du reste que des animaux supérieurs comme le

cheval, le chien, etc., dont les sens sont très fins,
perçoivent des ébranlements que l'homme, surtout s'il est

préoccupé, ne ressent pas encore, et il n'est pas étonnant

que ces animaux en soient profondément troublés. Peu

avant la destruction de Talcahuano par le tremblement
chilien du 20 février 1835, tous les chiens quittèrent la
ville. D'autre part, les animaux supérieurs peuvent, jus-



— 190 —

qu'à un certain point, s'habituer aux secousses sismiques
si elles durent assez longtemps. C'est absolument comme
un cheval qui se « fait au feu. » J. Schmidt raconte, par
exemple, qu'au grand tremblement phocéen d'août 1870,
les chevaux s'étaient peu à peu habitués aux oscillations
du sol : « Le cheval que je montais, dit-il, en ayant soin
de le maintenir toujours au milieu de la rue quand je
chevauchais dans Itea, finit par ne faire plus aucune attention
ni aux secousses, ni aux bruits souterrains, ni au fracas
des maisons qui s'effondraient. Telle était l'habitude que
les animaux avaient prise du phénomène depuis sept jours
qu'il durait.1 »

Les tremblements de terre paraissent agir aussi sur les

animaux inférieurs. Aelien (xi, 19) raconte que « cinq
jours avant la destruction d'Hélix, on vit les souris, les

belettes, les serpents, les scolophendres, les sphondyles et
autres bêtes de ce genre, émigrer en masse par la route
qui mène à Coria (Kerynia?). Dix navires, commandés par
le Spartiate Pellis, périrent en cette occasion. » J. Schmidt,
qui a montré que le tremblement d'Egine, en 1861, détermina,

absolument comme celui de 373 av. J.-C. qui détruisit

Helix, l'effondrement d'une zone voisine du littoral
achéen, remarque en outre que les détails relatifs à l'attitude

des animaux permettent de fixer l'époque de l'année
où eut lieu la catastrophe : « Il est probable, dit-il, que le

tremblement de terre eut lieu en été, car, en hiver, la

violence des vents du nord eût rendu difficile l'embossage
des navires sur cette côte, et puis, surtout, les serpents et
les scolophendres sont incapables de migrations en hiver,
quelque réelle que soit la faculté qu'on leur attribue de

prévoir les séismes.2 » Quant à cette prévision elle-même,

1 Stud. ü. Vulkane u. Erdbeben (1881), il, 129.
2 J. Schmidt, Stud. ü. Vulkane u. Erdbeben (1881), n, 140.



— 191 —

rien n'empêche de l'admettre puisqu'elle s'explique fort
bien par l'inquiétude que ces animaux éprouvent des

frémissements telluriques prémonitoires de la catastrophe. Il
est évident, par contre, que le danger réel échappe aux
bêtes, absolument de même que les fameuses oies du Capitule

furent, bien à leur insu, les sauveurs de Rome.
Parmi les effets sur les animaux attribués aux tremblements

de terre, il y en a certainement qui n'ont pas pu se

produire comme on le raconte. C'est le cas, par exemple,

pour l'apparition de la poule des steppes asiatiques en

Europe en 1888, apparition attribuée à des tremblements

de terre qui eussent agité l'habitat primitif de ces

gallinacés. Rodolphe Rüttger dit à ce propos: « Voici
encore un effet des tremblements de terre. On sait que,
au printemps de 1888, la poule des steppes, originaire
d'Asie, arriva en troupe dans l'Europe centrale, pour
disparaître subitement ensuite, malgré toutes les tentatives
faites pour la proléger et l'acclimater chez nous. Peut-on
attribuer à un pur hasard le fait que cet animal, attaché à

sa patrie comme le montre son retour précipité, l'ait quittée
juste à un moment où l'activité sismique y atteignait un
maximum qui se faisait sentir jusque dans l'Europe
centrale.1 » Hœrnes,2 qui cite cette opinion, ne la croit guère
admissible étant donné que la poule des steppes mène une
vie nomade même dans sa patrie, et qu'elle s'efforce de

suivre l'hiver au fur et à mesure que celui-ci se retire vers
le nord. Il est vrai qu'en 1888, de grandes troupes de

Syrrhaptes paradoxus Pall., arrivèrent dans l'Europe
centrale, mais le même phénomène s'était produit en 1863,
et des migrations plus faibles avaient eu lieu dans d'autres
années. Il ne semble donc guère possible d'attribuer aux

1 R. Röttger, Erdbeben, Sand, gemein, idss. Vorträge, nouv.
sér. lv* part. 74" cahier (1889)

2 Op. cit., 137, 138.



— 192 — *

tremblements de terre la migration plus forte de 1888.

Quant à la disparition rapide et presque complète qui l'a
suivie, elle semble devoir être mise moins au compte de

l'attraction que ces animaux éprouveraient pour leur
patrie qu'à celui de leur rapide disparition par suite des

dangers de toutes sortes auxquels ces émigrés étaient
exposés par suite de leur aspect, de leur couleur, de

leur voix et de leurs mœurs étranges qui les signalaient
forcément à l'attention de leurs ennemis, alors même que
l'homme s'efforçait de les épargner et de les acclimater.
De fait, le retour de ces animaux vers leur patrie asiatique
put être observé dans quelques cas très rares, et partout
on constata que les vols étaient alors beaucoup moins
nombreux qu'à l'arrivée.1

Quant à la nature exacte de l'impression produite sur
les animaux par les tremblements de terre, elle est encore
difficile à déterminer, mais il semble qu'elle doive se

réduire au malaise physique causé par les trépidations du
sol. Ainsi, lors du grand tremblement calabrais de 1783,
on constata fort bien qu'une oscillation considérable de la

mer accompagnait la plupart des secousses. Or, les poissons

fuyaient les eaux d'autant plus qu'elles étaient plus
fortement agitées, et on fit, sur les rivages les plus ébranlés,
des pêches vraiment miraculeuses. Des espèces rares,
comme les « Cirricelli, » habituellement enfouis dans le

sable, étaient remontées à la surface où elles furent prises
en grande quantité. L'ébranlement des eaux avait chassé

ces animaux de leurs repaires, et ce qui se produisit ici
lors du choc principal a pu avoir lieu ailleurs par suite
des ébranlements prémonitoires, quoiqu'ils fussent plus
faibles. John Milne raconte l'expérience faite par un de

' Cf. V. von Tschudi zu Schmidhoffen, Das Steppcnhuhn (Syr-
i'haptes paradoxus Pall.), dans les Oesterreich-Ungar-Mitlheil.
d. natura-. Vereins f. Steiermark, pr. 1889, p. 29 (1890).



— 193 —

ses amis, James Bizett, à Yokohama, qui, 30 secondes

avant la première secousse (le 15 janvier 1887), observa
chez l'un de ses poneys les signes les plus évidents de

l'inquiétude. Un poney de Tokyo donna des signes
analogues, et Hœrnes, d'accord avec Milne, pense que la seule

explication de ce phénomène est dans la sensibilité tellu-
rique plus grande des animaux, qui leur permet de ressentir

des ébranlements dont l'homme, à moins de circonstances

tout à fait spéciales, ne peut avoir connaissance

que par les indications du séismographe.1 L'inquiétude des

animaux à l'approche d'un séisme s'explique donc fort bien
sans y voir, comme d'aucuns l'ont voulu, rien de surnaturel.
On devra conséquemment accorder une certaine confiance

aux récits nombreux qui nous parlent de cette influence

zoosismique, et il paraîtra logique que les habitants de la
ville de Caracas, si souvent éprouvée par les tremblements
de terre, aient auprès d'eux des chiens et des chats destinés
à les prévenir de l'approche des cataclysmes.2

Les cyclones produisent aussi un effet terrifiant :

« L'effet moral produit sur les habitants, au Kansas

surtout, par les treize tornados des 29 et 30 mai, a été

terrible, bien que, dans d'autres Etats, les ravages des

tornados aient été souvent plus désastreux. Longtemps après
la catastrophe, ils hésitaient à se coucher ; la nuit venue,
des centaines de personnes restaient habillées, lanternes

allumées, craignant de nouvelles attaques. A l'aspect du

moindre nuage un peu sombre, au premier souffle de vent
un peu fort, la terreur se peignait sur le visage des plus
braves. Bien des gens se préparaient à quitter le pays.
Pendant des mois entiers les affaires furent suspendues.

1 J. Milne, Note on the effects of Earthquakes upon the lower
animals, T. S. S. Japan, xn (1888), 1-4.

2 H. D. Warner, City ofEarthepiakes, Atl Monthly, mars 1883.

13



— 194 —-

Il ne restait guère d'activité et d'initiative qu'au sein des

comités de secours. Ceux-ci fonctionnèrent, il faut le dire
à l'honneur de ces malheureux Etats, avec un zèle et une

générosité admirables. Mais, dans ces comités même, chacun

se demandait si la région n'était pas particulièrement
exposée aux tornados, et jusqu'à quel point? La question
pouvait-elle être résolue par le Signal Office-Fureau?
Le Bureau du Signal Office accordait-il une attention
suffisante à ces phénomènes si menaçants pour la sécurité
du pays? Etait-il en état de donner des avertissements

pour l'année prochaine? »*

Ainsi le moment est venu où les populations terrifiées
des Etats-Unis se tournent vers les météorologistes
officiels et leur demandent ce qu'ils peuvent faire pour elles.

La situation n'est pas sans analogie avec celle des pays
ravagés par les tremblements de terre. Le double tornado

qui ravagea la France en 1788 sur deux bandes parallèles,
des Pyrénées jusqu'en Hollande, faisant pour cent millions
peut-être de dommages sur territoire français, laissa une

impression terrible. Quelques historiens le mentionnent
même parmi les causes de découragement, de mécontentement,

qui affectèrent la France à cette époque et la
préparèrent aux événements politiques de 1789.2

Le capitaine de vaisseau, échappé à la violence d'un

cyclone sans autre dommage que la mâture perdue de son

navire, observe avec un immense soulagement l'ascension
consolante du baromètre, mais le livre de bord est muet

sur les sentiments divers qui agitent son âme en cette
heure de délivrance. Par-ci, par-là, cependant, un fait
historique vient dévoiler à la publicité comme une chose

extraordinaire ce qui pourtant est l'état d'âme habituel

1 Faye, p. 836.
2 Ibidem, p. 820.



— 195 —

des hommes dans ces grandes circonstances : Le 10 octobre

1780, pendant que les Français et les Anglais étaient
en guerre, le grand cyclone des Antilles éclatait. Le terrible

météore laissait derrière lui un large sillon dévasté,

dispersait et anéantissait les flottes ennemies, et jetait à la
côte de la Martinique deux vaisseaux anglais. Le gouverneur

de l'île, M. le marquis de Bouille, recueillit les

équipages ennemis et les renvoya au gouverneur anglais de

Ste-Lucie en lui disant qu'il ne pouvait faire prisonniers
les victimes d'une catastrophe générale.1 C'est le sentiment

écrasant de la petitesse humaine et de la vanité de

nos querelles, qui saisit l'homme en face des grandes
puissances de la nature. Subitement remis en contact avec
elle, ses haines fratricides s'apaisent et font place à un
généreux retour des sentiments d'humanité, de solidarité.
Les catastrophes soudaines d'Ischia et de Java, par exemple,

ont fait partout une impression profonde, et il
convient de rendre hommage au sentiment de solidarité des

nations civilisées qui s'est manifesté pour les inondés de

Murcie ou de Hongrie et les écrasés de Casamicciola. Plus

développé à l'avenir, ce sera sans doute notre meilleure
sauvegarde. Il viendra peut-être un temps, dit M. Faye,2
où les nations inscriront sur leur budget une somme
déterminée, afin de parer aux grands désastres et d'opposer
une assurance mutuelle aux forces brutales de la nature
faisant tout à coup explosion ici ou là.

Comment se fait-il, se demanderont peut-être certains
esprits, que l'ordre admirable de la nature laisse place à

des événements aussi funestes pour l'espèce la plus
intéressante de la création, alors surtout que le monde entier

1 H. W. Dowe, Sur la loi des tempêtes; Annales de physique
et de chimie de Poggendorff, 2° ser., xxn (1841), p. 41.

2 Op. cit., p. 741.



— 196 —

semble destiné à être son domaine et qu'il est bien difficile

de voir toujours dans ces malheurs des châtiments
divins? Que leur répondre? Sans doute, les choses sont
établies de manière à assurer, dans la plus large mesure,
l'habitabilité de notre globe; mais, de même que dans

l'usine la mieux ordonnée des accidents sont difficiles à

éviter lorsqu'on met en jeu de grandes forces ou de grandes

masses, de même le jeu nécessaire des forces
naturelles produit çà et là des malheurs partiels, lamentables,
à coup sûr, mais, il importe d'en tenir compte, incapables
au fond d'affecter gravement le sort de la famille humaine

prise dans son ensemble. A ceux que cette réponse ne
satisferait pas, il y en a une autre : Mystère

Au reste, nous l'avons dit, en dépit des fléaux accumulés

sur le globe, l'humanité marche, avance toujours,
comme pour en faire la conquête définitive. La Civilisation,

les Arts, la Science, écartent de plus en plus de nous
d'anciens fléaux, tels que les famines, les pestes, les
inondations. On a presque vaincu les tempêtes, car les marins
en connaissent les lois et les utilisent : d'ailleurs on nous
les télégraphie d'avance comme s'il s'agissait de simples
avis de commerce. Les volcans, les tremblements de terre
nous défient encore, mais la Science est à l'œuvre avec des

moyens nouveaux; soyons sûrs qu'elle aboutira. Restent
les trombes, les tornados, les typhons : espérons que
l'assurance largement appliquée en atténuera les effets. Peut-
être même parviendrons-nous à défendre nos maisons et
nos familles contre cette force terrible qui descend des

nuées, de même que nous les protégeons déjà contre la
foudre. La science a tant fait déjà pour le bien de l'humanité

(qui commence du reste à le reconnaître), et dans tous
les domaines, qu'on peut en espérer beaucoup encore. Par
dessus tout, il est bien consolant de voir de tous côtés les

peuples épargnés s'ingénier de tout cœur à soulager ceux



— 197 —

qui, aujourd'hui, sont victimes. Eodie tibi, eras mihi!
C'est la grande loi moralisatrice.

Mais, si de l'ensemble nous passons aux individus, à

ceux qu'un de ces fléaux vient de priver de ce qu'ils ont
de plus cher, avouons que ces conquêtes et ces nobles
espérances ne les consoleront pas. La plainte révoltée de Job,
frappé, sans but ni raison appréciable pour lui, par les
forces brutes de la nature, s'élève chaque jour de tous les

points du globe. Il n'y a que la religion qui puisse parler
au cœur du désespéré, ignorant ou lettré : seule par ses

promesses divines, elle sait calmer la douleur, inspirer la
résignation et ranimer les courages.

Nous le savons bien tous, même ceux qui, heureux d'un
jour, essayent de le nier. —

Après ce que nous venons de dire, l'état d'âme de

Hasis-Adra, au sortir de la catastrophe diluvienne, devient
facile à comprendre : Le premier rayon de soleil lui annonçant

sa délivrance le fait fondre en pleurs, c'est la réaction
violente produite sur son âme oppressée par un soulagement

subit. Lorsqu'il se voit définitivement sauvé, sa
première pensée — car Noé était un homme juste, qui marchait

avec Dieu1 (vi, 9) — est d'offrir un sacrifice d'actions
de grâce. Comprenant le danger que présageaient les raz
de marée prémonitoires, le patriarche avait construit son
navire sans se soucier des moqueries de la foule.2 Au mo-

1 Ou vivait dans le commerce des anges.
2 Chose curieuse, ce trait caractéristique, qui a disparu de la

Genèse et de tous les autres récits dérivés du chaldéen, se retrouve
dans la description du Coran : xi, 40, 41. « Ilfit donc son arche,
et chaque fois que les anciens de son peuple passaient près de

lui (près de son chantier), ils se moquaient de lui. (Enfin) il
(leur) dit : Si vous vous moque: de nous, en vérité, nous nous

moquerons de vous, comme maintenant cous vous moques,
sachez-le bien. » Nous verrons plus loin (ch. v) une foule d'autres
points où la tradition coranique se montre une reproduction fidèle
de la chaldéenne.



— 198 --
ment où nous sommes arrivés, il devait s'en applaudir, et

il est bien possible que le souvenir de cette bonne
inspiration aît déterminé, dans la forme polythéiste du récit,
l'attribution de ces avertissements précieux à la bienveillance

spéciale du dieu de la mer envers son fidèle serviteur.1

Quant à l'arc-en-ciel, et indépendamment des obscurités

spéciales qui planent sur ce point,2 la splendeur calme de

ce météore le prédestinait au rôle qu'on lui attribue, en

même temps que l'idée talmudique de l'obscurité
diluvienne3 explique qu'un phénomène lumineux aît été pris
comme signe du retour de la paix dans la nature et de sa

réconciliation avec Dieu.
Un parallèle extrêmement curieux, et à coup sûr

inattendu, peut être établi entre la relation que nous donnions
plus haut d'un témoin oculaire de la catastrophe de
Lisbonne, en 1755, et le récit de Hasis-Adra. Les deux textes
se suivent pour ainsi dire exactement, comme ou va ie voir :

« Tout à coup, j'en- Col. n, 30. Lors donc
tends un craquement épou- que le soleil amena le temps
van table. Je me précipite fixé, 31. une voix dit: «Au
dehors pour voir ce que soir, les cieux pleuvront la
c'était, et arrive heureuse- ruine, 32. entre dans le
ment dans la cour en même navire 33. Le temps fixé

temps que les autres habi- est arrivé, 34. dit la voix,
tants de la maison. au soir, les cieux pleuvront

laruine. 35. Avec angoisse,

j'attendis le coucher du
soleil, en ce jour.

1 Cf. texte cunéif., i, 34a —39, Car. nat. du dèl„ p. 75-85,
Suess, AnlliL; i, 80.
Ja 2 Voyez les commentaires sur la Genèse, Del.. 189. Dill. 154.

3 Voyez ch. v, le Talmud.



— 199 —

De là, nous pouvions
voir presque toute la ville.
Grand Dieu, quel spectacle

lamentable! Le sol

ondoyait

De toutes parts, les maisons

s'effondraient

Le couvent des Carmélites

situé sur la hauteur
au dessus de nous

Bientôt tout disparut :

le soleil s'obscurcit au point
que nous ne pouvions plus

nous voir. Nous étions
persuadés que c'était le jugement

dernier
Pour y arriver, nous

dûmes escalader les ruines
de plusieurs maisons et

enjamber bien des cadavres...

Il y avait là une foule de

blessés qui imploraient à

grands cris la miséricorde
de Dieu. Leurs lamentations

nous fendaient le

cœur, mais personne ne

songeait à les secourir,
tant on était absorbé par
le soin de sa propre vie.

Alors une rumeur s'éle-

Col. ni, 1 ils désolent
la terre comme

Col. m, 25. Les habitations

de l'homme étaient
changées en boue.

Col. ni, 2 montagne.

Col. n, 50. L'obscurité
étouffe toute lumière.

Col. ni, 1. En un jour,
ils désolent la terre comme

Col. ni, 24. Je parcourais

la mer en me désolant,
25. les habitations de

l'homme étaient changées

en boue, 26. les cadavres

flottaient çà et là comme
des troncs d'arbres.

Col. ni, 4. Le frère ne

s'occupe plus de son frère,
les hommes ne s'inquiètent
plus les uns des autres.

Col. n, 49. Rammân



— 200 —

va du côté de la mer : Les

eaux, disait-on, étaient
montées au-delà de toute

mesure; il fallait fuir
Nous arrivâmes

enfin, grâce à Dieu, après
mille périls, en rase
campagne.

En ce jour-là, j'éprouvai

mille fois toutes les

angoisses de la mort.

Dieu soit loué de m'a-
voir sauvé comme il Pa

fait, et mis en lieu sûr.

Ce châtiment du Tout-
Puissant, que nos péchés
avaient mérité, ne sortira
jamais de ma mémoire, et

je saurai maintenant
travailler à mon salut avec

plus de sérieux qu'auparavant.

»

élève jusqu'au ciel la

montagne des vagues.

Col. iv, 30. Alors les

dieux nous prirent et nous

transportèrent au loin, à

la bouche des fleuves.

Col. ni, 27. J'avais
ouvert une petite fenêtre et,
lorsque la lumière du jour
tomba sur mon visage, 28.

je tressaillis et me rassis

en pleurant, 29. mes pleurs
coulèrent sur ma face.

Col. ni, 45.... J'offris un
sacrifice Col. iv, 16.

Laisse-toi fléchir, qu'il ne
soit point anéanti, sois

indulgent (Cf. iv, 30).
Col. ni, 53.... par la

parure de mon cou, je
n'oublierai pas En ces jours,
je devins sage (pratiquant,
Halévy, 156).

Col. iv, 1. Ces jours, je
veux m'en souvenir et ne

plus les oublier éternelle- ¦

ment. —

Le récit du pilote d'Anjer se prête à un parallèle tout
semblable :

« J'étais au bord de la Col. i, 11, 12. Surippak,

mer, au bord de l'Euphra-



201

quand je vis arriver vers
moi une masse énorme
d'eau noire, qui venait de

la haute mer et semblait
s'élever jusqu'au ciel. Elle
s'avançait rapidement avec
le grondement du tonnerre.

Un instant après, j'étais
enlevé par le torrent et,
recommandant mon âme à

Dieu, je me croyais à ma
dernière heure. Par un
effort suprême, je m'étais
maintenu à la surface des

eaux.
Aussi loin que portaient

mes regards, je ne voyais
plus que les flots de la mer.

te 29. pousse-le dans

la mer.
Col. n, 41. Du fond du

ciel, de sombres nuages.
49. Rammân élève

jusqu'au ciel la montagne des

vagues.
44. Les Porteurs du trône

s'avançaient sur les plaines
et par-dessus les monts. 42.
Rammân y faisait gronder
son tonnerre.

L'arche était portée sur
les eaux (Gen. vu, 17, 18).

Enfin, je fus jeté sur un
arbre où je réussis à m'ac-
crocher.

Toutes les plus hautes

montagnes, sous le ciel,
furent couvertes (Gen. vu,
19).

Col. m, 30. Je regardai
les directions du ciel (ou
de quelque côté que je
regardasse), partout la mer
effroyable. 31. Vers les

douze demeures du ciel,
pas une terre.

Col. in, 6, 33. Alors une
montagne dn pays de Nizir
saisit le navire et ne le



— 202 —

Du haut de cet arbre,
sur lequel je parvins à me

hisser, je regardai. Là où

se trouvait tout à l'heure
la ville d'Anjer, je ne voyais
plus qu'une mer houleuse
d'où émergeaient la cime
des arbres et quelques
toitures.

Tout à coup, les eaux
descendent et retournent
à la mer.... j'étais sauvé.

Je cours éperdu dans les

rues d'Anjer, mais partout
je ne rencontre que mort
et désolation.

laissa pas continuer vers
l'amont.

Col. ni, 24. Je parcourais

la mer en me désolant,
25. de ce que les habitations

des hommes étaient
changées en boue. 30. Je

parcourus en bateau les

campagnes (maintenant)
mer effroyable. Col. ni, 26.
Comme un champ dénudé,
s'étendait devant moi la

campagne (le champ des

forêts). Col. n, 48. Il (inonda)

le pays comme
Elohîm fit souffler un vent

sur la terre, et les eaux
commencèrent à diminuer
(Gen. vin, 1). Les eaux
étant agitées de côté et
d'autre, se retirèrent, et
commencèrent à diminuer
après 150jours (3). Cependant

les eaux allaient
toujours en diminuant (5).
Cf. Gen. vin, 13, 14.

Col. m (24, 25), 27.
J'avais ouvert une petite
fenêtre et lorsque la lumière
du jour tomba sur mon
visage, 28. je tressaillis et
me rassis en pleurant, 29.

mes pleurs coulèrent sur
mon visage.



— 203 —

La ville n'est plus qu'un Col. ni, 26. Les cadavres

amas de décombres ; par- flottaient çà et là comme
tout des cadavres. des troncs d'arbres (ni, 25).

Epouvanté, je m'enfuis Col. ni, 24-32.1 —
dans la direction de Se-

rang. »

Quant à ce qui est dit des dieux, dans le texte
cunéiforme, nous ne lui trouvons évidemment pas de parallèle
dans les récits modernes, puisque cette intervention, active
ou passive, des divinités constitue précisément le procédé

polythéiste d'un récit naturaliste. Quoiqu'il en soit, les

parallèles que nous avons établis montrent assez que les

sensations prêtées par le texte cunéiforme au patriarche
du déluge et aux victimes de ce cataclysme sont exactement
celles qu'éprouvent, de nos jours encore, les témoins d'une

inondation sismique. Le cœur humain n'a donc pas changé

depuis ces temps prodigieusement lointains; les mêmes

causes y produisent les mêmes effets, mais cette conformité

remarquable est à la fois une preuve de la véracité

historique du texte cunéiforme et un argument d'une
certaine importance en faveur de l'interprétation sismique
du déluge.

En résumé, donc, nous venons d'exposer l'impression
faite sur les hommes (et même sur les animaux) par les

grandes catastrophes sismiques-cycloniennes des temps
modernes. Ces événements et l'impression qu'ils firent
étant bien connus, nous avons pu y comparer l'effet moral

produit par le déluge sur Hasisadrâ ou Noé. Nous avons

constaté, avec une précision à laquelle on était loin d'oser

1 Les textes employés dans ces deux parallèles sont de la
traduction de Haupt. Ils ne varient presque pas chez Jensen, Jéremias
et Halévy.



— 204 —

s'attendre, que l'impression1 laissée parle déluge ressemble

en tous points à celle que font, de nos jours encore, les

catastrophes sismiques-cycloniennes. C'est bien là l'impression

que devait faire le déluge si, réellement, ce fut une
inondation de ce genre. Or, l'impression que produisent
les cataclysmes de cette nature est si caractéristique, nous
l'avons fait voir, qu'elle ne saurait prêter au doute ni
laisser place à aucune autre hypothèse sur la cause dont
elle dérive. Donc, l'étude du côté moral de l'événement

diluvien se joint à son étude physique pour appuyer
l'interprétation sismique proposée par Suess. —

1 Quant à l'interprétation exacte et complète du caractère moral
du déluge, c'est une question très compliquée que nous traitons
ailleurs (Le caractère naturel du déluge, Fribourg, Veith) et qui
ne doit pas nous préoccuper ici, les différentes solutions admissibles

étant toutes également favorables à la théorie sismique.



CHAPITRE III

EXAMEN
DES TRADUCTIONS NOUVELLES

DU TEXTE CUNÉIFORME

Comme on l'a vu dans notre chapitre premier, le travail
de Suess a pour base la traduction du récit chaldéen du

déluge, donnée par Paul Haupt, en 1880 et 1883.1 Depuis
lors, ce texte a subi plusieurs révisions successives, dont
quelques-unes modifient plus ou moins le sens des

passages sur lesquels s'appuyait l'interprétation de Suess, qui
se trouve ainsi remise en question. Les principales de ces

révisions sont celles de J. Oppert,2 en 1885; de M. L.
Kellner,'' en 1888; de P. Haupt,4 en 1889; de P. Jensen,5
en 1890; de A. Jeremias6 et de J. Halévy,7 en 1891; de

H. Winkler,8 en 1892.

La question est donc à reprendre, son haut intérêt
intrinsèque et le besoin de contrôler notre premier chapitre

1 Paul Haupt, Der Kcilinschriftlidie Sintjluthbericht, Habi-
lit-Vorles, a. d. Univ. Göttingen, 1880. Leipzig, 1881. —Le même,
Excttrs; Der Keilinschr, Sintfluthber., in Schrader, K. A. T.
S, Giessen, 1883. p. 55.

2 Le poème chaldéen du déluge, Paris, 1885.
3 The deluge in the Isdubar-Epic, and in the Old Testament,

Church Review, novembre 1888.
4 Anieric. Journal ofphilology, 1889.
r' Kosmologie des Babylonier, 1890, p. 367.
6 Isdubar-Nimrod,einealtbabylonischcHeldensage, 1891, p. 32.
7 Recherches bibliques : Noé, le déluge et les Noahides ; Revue

des études juives, avril-juin 1891.
8 Keilinschriftliches Textbuch sum A. T., Leipzig, 1892, p. 70.



206

nous en font un devoir. Nous allons étudier successivement

les traductions nouvelles données du texte
cunéiforme, afin de voir si et dans quelle mesure elles modifient
les bases du travail de Suess Cependant, pour ne pas
donner à cette partie de notre travail une étendue exagérée,

nous ne considérerons que les révisions les plus

importantes, celles qui ont fait époque au double point de

vue assyriologique et exégétique.

En 1890, révision de P. Jensen, qui ne modifie les

conclusions de Suess que sur des points secondaires. Le
résultat fondamental obtenu par le professeur viennois : le
caractère sismique de l'inondation diluvienne, subsiste,
confirmé plutôt par le nouveau texte.

Le point de départ (Suess, i, 11-13; Jensen, 11-13)
reste le même, c'est toujours la ville antique de Surippak,
sur l'Euphrate. Tout ce qui a été dit de sa situation
probable subsiste; de même les conclusions que nous en avons
tirées pour la position du foyer du séisme diluvien.
(Monat-Rosen de 1891 et 92.) *

Les vers 184 et 185 (Suess, iv, 30) confirment l'opinion
que le point de départ est situé sur le cours inférieur d'un
fleuve double.

L'emploi de l'asphalte (Suess, u, 9-11; Jensens, 61-63)est
confirmé de même avec ses conséquences pour le choix
d'un système déterminé parmi les systèmes asiatiques de

fleuves doubles. Le système choisi reste celui du Tigre-
Euphrate.

Avertissements (Suess, i, 19-26 et n, 30-32; Jenseu, 19-

26 et 82-84). Les avertissements du premier groupe sont

toujours donnés par Ja, le dieu de la mer, mais ici
verbalement. Ceux du second groupe, par une voix, qui est ici
celle de Samas, le Soleil.

La catastrophe (Suess, n, 40-50 et ni, 1-7). Rien de

changé aux lignes n, 40-43, par les vers 92-95 de Jensen.



— 207 —

La ligne 96 fait disparaître les Porteurs du trône lus à

la ligne 44 de Haupt. Cela a peu d'importance, en somme,
et d'autant moins que l'idée de l'ouragan ne disparaît pas
complètement, elle est rappelée à la ligne 98. —

Les lignes 99 et 100, correspondant à 47 et 48 de Suess,

sont de la plus haute importance. On y retrouve les

Anunnaki ou dieux des abîmes souterrains, un des indices

principaux du caractère sismique du déluge. Seulement, ils

n'apportent plus de flots, ce qui a une certaine importance,
puisque cela fait disparaître la notion du jaillissement des

eaux souterraines. Or, nous savons que ce phénomène est

caractéristique des séismes en terrain d'alluvions. Au lieu
de projeter des flots, les Anunnaki « élèvent leurs
torches » (99) et « font briller le pays à leur lueur rayonnante

» (100). Qu'est-ce que cela peut signifier? Sont-ce
des dégagements de gaz spontanément inflammables
d'hydrogène pur ou carboné, dans le genre des « feux éternels»
des derviches ; des salzes ou volcans boueux, comme les

« hornitos » du Jorullo Nous sommes très porté à le

croire ; on sait, en effet, que des dégagements de cette
nature ont été observés plus d'une fois dans les tremblements

de terre;1 d'autre part, les gaz combustibles sont en

relation intime avec les gisements de pétrole et de naphte.2
Or nous avons de l'asphalte dans les collines Kurdes et
les sources de naphte descendent dans la plaine jusqu'à
Hit, sur l'Euphrate. Cela posé, l'expérience générale des

mines est là pour nous apprendre que la dislocation du

terrain influe de la manière la plus favorable sur les

dégagements hydrocarbonés de toute espèce; il n'est donc

pas douteux que l'ébranlement sismique aît pu faire jaillir

1 Hœrnes, Erdbebenkunde, p. 113 et suiv.
2 Frémy, Encyclopédie chimique, tome n : Les combustibles

minéraux. Paris, 1885. —



— 208 —

temporairement des amas gazeux que les conditions
ordinaires de leur gisement condamnent à la rétention.

Il suffit, en effet, de réfléchir que les couches rocheuses

sont probablement horizontales sous la plaine chaldéenne

et que, par conséquent, des masses gazeuses enfermées

entre les strates dont les joints n'affleurent nulle part,
n'en peuvent sortir qu'à la faveur d'une dislocation qui
leur fraye des canaux à travers l'épaisseur des bancs. Il
est possible aussi que ces réservoirs gazeux soient en
relation avec le manteau alluvial ; dans ce cas encore, les

gaz n'en pourront sortir que si la croûte argileuse superficielle

est fendillée, tous effets admirablement réalisés

par un ébranlement sismique.
Nous n'avons du reste pas besoin de cette hypothèse,

attendu que les « torches des Anunnaki » pourraient être
simplement de ces flammes dont l'origine est mystérieuse
et qui se dégagent fréquemment du soi dans ies tremblements

de terre, ou de ces clartés soudaines qui accompagnent

l'ébranlement.1

Quoiqu'il en soit, l'action des Anunnaki est expressément

mentionnée dans le nouveau texte ; elle fut même

prépondérante; ce sont eux qui causèrent le plus grand
mal, puisque les dieux, déplorant le désastre avec Istar,
la bonne déesse protectrice des hommes (118), ne pleurent
ni sur le vent ni sur la mer, mais uniquement sur les

Anunnaki.
Au reste, il convient de rappeler les « fontes abyssi »

de la Genèse (vu, 11) qui sont le plus probablement
synonymes des Anunnaki et qui, synthétisant en quelque sorte

l'esprit des divers récits antérieurs, annoncent formellement

l'intervention des eaux inférieures. —

1 De Lapparent, Traité de géologie,'p. 525; 3" éd. (1893),
p. 527. Hœrnes, Erdbebenkunde (1893), p. 113. Voy. ch. iv.



— 209 —

Les lignes 98 et 100 (Suess n, 46 et 48) font disparaître

du récit l'ébranlement du sol et le déboi dement des

canaux pour les remplacer par l'ouragan et les feux
souterrains. Au premier abord, ce changement paraît
atténuer le caractère sismique de l'événement; cependant en

y réfléchissant de plus près, on voit qu'il n'en est rien. En
effet, si l'ébranlement du sol et le débordement qui en
résulte pour les réservoirs naturels de la surface sont des

manifestations nécessaires de l'activité sismique en terrain
de roche vive, il en est autrement en terrain meuble et
alluvionnel. Les dépôts meubles n'étant pas continus et
élastiques, ne peuvent guère vibrer sous l'influence de

l'onde; l'ébranlement au sens propre du mot et surtout
l'ondulation, véritable cause des débordements, y seront
très peu sensibles.1 Le manque d'homogénéité du milieu y
amènera une grande diversification des efforts et de là
résulteront des oppositions fréquentes entre les tensions,
oppositions qui se traduiront en efforts de rupture. La
tendance à l'ébranlement homogène y sera donc remplacée

par la tendance à la fissuration.2 Les fentes formées
absorberont les eaux de surface, dissimulant ainsi l'effet des

débordements, d'ailleurs très rares, qui auraient pu se

produire dans les points comprimés et par cela même
exhaussés. La faiblesse de l'ondulation explique, en outre, le

peu de dégâts causés aux édifices et le silence complet du

récit sur ce point.
En somme, nous pouvons dire que, jusqu'ici, le nouveau

texte, loin d'infirmer le caractère sismique du phénomène
diluvien, déduit de l'ancienne version, rend plutôt mieux

compte de certaines particularités que peut présenter un
phénomène de ce genre, surtout en terrain d'alluvions.

1 De Lapparent, op. cit.. p. 530.
2 Ibidem, p. 529, note (1). —

14



— 210 —

A la ligne 101 (Suess n, 49) il s'agit de Rammân, le
dieu du vent. C'est donc un ouragan, un cyclone, qui a

poussé les eaux du golfe Persique sur les campagnes de la
Chaldée.

Jensen pense qu'il ne s'agit pas ici d'un transport d'eau,
mais plutôt d'une trombe de poussière; il considère donc

ce passage comme un équivalent des « Porteurs du trône »

de la ligne 44 de l'ancien texte (p. 18 de Suess). Nous

croyons devoir en rester à l'ancienne interprétation, et, à

preuve que le cyclone portait bien la mer et non du sable,

nous citons les lignes 103 et 104 où il est dit formellement

que Rammân « inonde » le pays. On peut encore citer les

lignes 122-125. Toutefois, l'idée de Jensen n'a rien
d'impossible, car les éruptions et les trombes de sable sont
encore de ces phénomènes pseudo-volcaniques qui
accompagnent fréquemment les séismes.1

La ligne 102 (Suess, n, 50) où il est fait mention de

de l'obscurité causée par Rammân ne donne lieu à aucun
changement.

Il en est de même des lignes 122-125 (Haupt, ni. 20-

23), où il est fait mention des éléments divers et de leur
action.

La ligne 125 (S., 23) est importante. Elle mentionne
l'action de la mer et l'attribue tout entière à l'influence
du vent, c'est la vague soulevée par le vent (122) et la mer
soulevée par l'ouragan (125). On peut donc y trouver une
confirmation de ce qui a été dit à propos de la ligne 101.

Mais il nous semble que ce passage atteste d'une erreur
d'observation comme le vulgaire en commet lorsqu'il s'agit
de phénomènes complexes. En effet, la vague poussée par
un cyclone peut bien ravager le littoral, mais elle est

impuissante à pénétrer plus avant dans les terres.

1 De Lapparent, toc. cit.



— 211 —

D'autre part, la mer ne pouvant éprouver de crues, ne

pourra envahir les terres basses et les inonder sur une

grande étendue qu'à la faveur de mouvements sismiques

produisant des dénivellations considérables quoique
temporaires. Un cyclone et un raz de marée peuvent rendre

compte d'inondations circonscrites au voisinage immédiat
de la mer; mais lorsqu'il s'agit de couvrir d'eau une étendue

immense de pays comme celle qui s'étend de Surippak

aux collines de Nizir, il faut absolument recourir à

des mouvements sismiques de grande amplitude, amenant
les plaines basses de Chaldée au-dessous du niveau du

golfe Persique. La production d'un raz de ce golfe nous

indique que le foyer du séisme diluvien était au sud du

Schatt-el-Arab et l'étendue de l'inondation nous apprend

que le golfe n'a pas été seul ébranlé, mais que la plaine
de Chaldée a participé au mouvement. C'est en outre ce

qui ressort de l'action des Anunnaki.
En résumé, les lignes 122-125 s'expliquent à nos yeux

par le fait que le cyclone, agent en réalité secondaire,
était perceptible pour les anciens Chaldéens, tandis que le
mouvement sismique d'ensemble leur échappait, bien qu'étant

la cause principale de leur désastre. Ce passage
confirme donc encore, pour nous, la notion sismique de

l'événement : Sans mouvements sismiques, pas d'action possible
de la mer au-delà de son littoral immédiat.

Du reste, ce que nous avons appelé mouvement sismique
d'ensemble et les dénivellations qui durent en dériver
n'avaient nullement besoin de dépasser les dimensions
ordinaires de phénomènes de ce genre. Pour noyer la Chaldée
il suffit d'une dénivellation relativement minime, puisque
ce pays est bas, comme le prouve le courant presqu'insen-
sible de l'Euphrate et du Tigre.' Enfin, cette dénivellation

1 Suess, Sintfluth, p. 11 (vide cuite).



— 212 -
a pu produire les contre-courants et les débordements de

canaux et de rivières que relatait l'ancien texte.
La ligne 127 : « tous les hommes étaient retournés à

l'argile » renferme, nous semble-t-il, une réminiscence du

passage de la Genèse : « Le Seigneur-Dieu forma donc

l'homme du limon de la terre.... » (Gen., n, 7). Ne
pourrait-on y voir un écho des traditions anciennes sur les

peuples soi-disant « autochthones » et la rapprocher du
« Memento homo, quia pulvis es et in pulverem reverteris? »

On pourrait du reste l'expliquer aussi par les éruptions
boueuses qui purent accompagner le phénomène et par
les dépôts extraordinaires de limon qui durent couvrir la

plaine.
La ligne 128 nous parle du champ des forêts ou du champ

(boisé) en forêt. Il est difficile de dire ce que cela signifie.
Peut-être est-ce le bord des fleuves couvert d'ajoncs et de

palmiers, longue oasis s'étendaut sur les rives grâce à

l'humidité qui leur vient du fleuve, tandis que, de part et
d'autre, c'est le désert brûlant et aride. Ces rives, couvertes
de végétation, frappaient l'imagination par leur hospitalité
inusitée et il est naturel que, pour donner une haute idée
de l'état de dévastation du pays, l'écrivain chaldéen
mentionne la ruine de cet éden local.

Abordage. — Rien de changé à ce point de vue ; c'est

encore la montagne du pays de Nizir (1. 135-138) qui
retient l'arche captive. La ligne 134 dit que le navire s'en

vint contre le pays de Nizir, c'est dire clairement que ce

pays émergeait au-dessus des eaux et que, par conséquent,
l'arche s'arrêta aux flancs de ses collines et non sur leur
sommet. C'est d'ailleurs le sens « obvie » de la 1. 133. La
ligne 148 (Suess ni, 46) ne vient pas à rencontre de cette
manière de voir, elle ne signifie pas que l'arche s'arrêta
sur le sommet de la montagne, elle veut dire seulement

que Sit-Napistim, une fois débarqué, gravit la montagne



213

pour aller ériger sur le sommet l'autel du sacrifice. Il était,
en effet, d'usage chez les anciens d'offrir les sacrifices sur
le sommet des montagnes ou tout au moins ^les collines.
Comparez Suess, col ni, 46; ce que nous avons dit dans

notre Caractère historique et le sacrifice d'Abraham en
Gen. xxii, 2. 14.'

A la ligne 154, il est parlé des Intaglios. Faut-il entendre

par là l'arc-en-ciel de Gen. ix, 12-17 ou, comme le pense
Jensen, des pierres taillées (en croissant ou en arc) ou

sculptées, c'est-à-dire gravées Cela pourrait signifier ou
des talismans ou les tables de l'alliance de Dieu et des

hommes (Gen. ix, 9-17), ou enfin rappeler les écritures
enfouies à Sippara, dont parle Bérose.

En résumé, le texte, tel qu'il ressort de la révision de

Jensen, bien loin de contredire aux conclusions de Suess,
les appuie et les éclaire sur plusieurs points. En particulier,
le caractère sismique du phénomène diluvien ressort plus
net et plus précis encore de l'étude du texte amendé. —

1891. Révision de A. Jeremias :

Le point de départ reste le môme : Surippak, vieille
ville au bord de l'Euphrate.

Les avertissements : Premier groupe, donné par Ea,
toujours, ce qui laisse subsister les conjectures de Suess.

Le second groupe émane toujours de Samas.

L'emploi de l'asphalte subsiste et le naphte vient à son
aide. Rien de particulier là, puisque les deux produits sont
analogues et souvent réunis dans le même groupe de gîtes.

La catastrophe : Rammân tonne dans la nuée ; Nabû et
Marduk en sortent et, « comme guides de la nuée,
s'avancent par-dessus les monts et les vallées. » Ces deux

personnages réunissent donc en eux-mêmes Nebo et Serrû
et les « porteurs du trône » de la traduction de Haupt

1 Vovez aussi ch. v.



— 214 —

(col. n, 1. 43 et 44). « Ninib se précipite vers le navire et
inonde les rivages. » Cette phrase remplace le débordement

des canaux, causé par Adar (H. n, 46). « Le dieu
Uragal entraîne le navire, » ce qui, dans Haupt, correspond

à 1. 45 : « Le puissant dieu de la Peste (de la calamité

: pestis) déchaîne les tourbillons du vent (le cyclone

» Toutes ces données, en apparence diverses,
concordent fort bien : La vague de ras, déchaînée par les

efforts combinés du séisme et du cyclone, se précipite en
inondant les rives vers le navire encore au port, et
l'entraîne. En même temps, l'ébranlement sismique, venu du

large et qui a atteint la terre ferme, y fait déborder les

canaux. Il semble donc que, plus les révisions se

multiplient, plus le texte devient clair au point de vue géologique

et favorable à la théorie sismique. Chaque révision
découvre, si ce n'est un mot nouveau, du moins un sens

nouveau en sa faveur, et le tableau de l'inondation sismique
se complète de plus en plus.

« Les Anunnaki élèvent les torches, ils font trembler la
terre (le pays) dans (leur ou 1') éclat (de leurs torches).
La montagne des vagues de Rammân monte jusqu'au ciel,
toute la lumière se change en ténèbres » « Les dieux

pleurent avec Istar sur ce qu'ont fait les Anunnaki. »

Jeremias remarque (note 89, p. 55) avec raison que
« les Anunnaki apparaissent ici comme les esprits
malfaisants qui ont causé, eux tout spécialement, le plus grand
mal, déchaîné les éléments les plus malfaisants. Les dieux
n'ont pas pris tous la même part au déluge. Ainsi, à la 1.

162 (de Jensen), les « dieux de l'Igigi, » c'est-à-dire les

esprits du firmament ou de l'atmosphère, qui, à la 1. 118,

pleurent sur les Anunnaki, seront représentés comme
étant en opposition formelle avec Bel qui a pour lui les

esprits malfaisants, les (dieux des) Anunnaki. » — Or,
nous savons l'importance de ce rôle prépondérant attribué



215

aux Anunnaki. Ceux-ci reprennent du reste ici une couleur
plus franchement sismique, puisque non-seulement ils
éclairent la terre, mais qu'ils la font trembler.

Plus loin :

« 6 jours et (6?) nuits sévirent sans cesse l'ouragan,
l'inondation et les averses ; lorsque vint le 7e jour, la pluie
s'arrêta (et) l'inondation. L'ouragan, qui avait combattu
un combat comme une armée, s'apaisa. La mer devint plus
étroite (rentra dans ses limites), l'ouragan et la « tempête

d'inondation » eurent leur fin. »

La mer rentrant dans ses limites, voilà qui parle asse^

en faveur d'un raz de marée, seul phénomène capable de

jeter sur les terres autre chose que des vagues sans grande
puissance iuondatrice. On répondra peut-être qu'il ne
saurait être question ici de la mer proprement dite, parce
que nous sommes trop près de l'abordage. La mer devait
avoir été depuis longtemps perdue de vue, et tout ce que
ce terme peut signifier, c'est la plaine submergée. Soit,
même en ne tenant aucun compte des additions
postérieures possibles; nous sommes alors en présence de

l'écoulement et de l'absorption simultanés des eaux adventives

; l'absorption facilitée par le crevassement du sol,
l'écoulement s'établissant au fur et à mesure que se rétablit

la pente naturelle vers la mer. Voilà qui est loin de

contredire à l'hypothèse sismique.
Le lieu de débarquement reste le même : « la montagne

du pays de Nizir (ou Nisir), » c'est-à-dire au nord du point
de départ. —

En 1891 encore, révision de J. Halévy.
Le point de départ reste le même, Shurippak, au bord

de l'Euphrate :

L. 11. « Shurippak, la ville que tu connais, située sur la rive
de l'Euphrate,



— 216 —

12. cette ville ayant déplu aux divinités qui y demeuraient
(aux dieux municipaux de Shurippak),

13. Les grands dieux décidèrent de faire un déluge. »

Shurippak ne devait pas être éloignée de la mer, car
c'est dans la mer que doit avoir lieu la mise à l'eau du

navire :

L. 23. « Le vaisseau que tu construiras,
24. que sa façade soit mesurée,
25. fixées aussi sa longueur et sa largeur ;

26. puis tu le feras descendre à la mer. »

Cependant, les lignes suivantes semblent y contredire en

indiquant une distance assez considérable entre Shurippak
et la mer :

L. 33. « Parce que Bol me hait.
34. je ne resterai pas dans votre ville, je ne poserai pas ma

tête sur le territoire de Bel ;

35. je descendrai vers la mer et je demeurerai près d'Iau,
mon seigneur. »

A moins que le but du voyage de Cit-napishtim ne fût
pas seulement la mer, d'une façon générale, mais un
sanctuaire spécialement dédié au dieu lau et situé sur un point
du rivage ou dans une île en avant des bouches du Schatt-
el-Arab. Quant au caractère d'étranger à Shurippak, de

serviteur d'un dieu autre que son dieu municipal,1 qu'affecte

ici Cit-napishtim, il se comprend aisément par ce

que dit M. Renan2 des dieux locaux chez les Sémites :

« Chaque tribu, dit-il, avait un dieu protecteur, chargé
de la garder, de la diriger, de la faire réussir envers et

contre tous. Nous verrons les Beni-Isra'él s'attacher, comme
toutes les tribus antiques, à cette idée étroite, et leur dieu

devenir, pour protéger sa tribu de choix, aussi injuste,
aussi jaloux que les autres dieux. Le dieu de la tribu
suivait même l'individu hors de sa tribu et continuait d'être

1 Cf. 1. 27 et 31.
2 Hist, du peuple d'Israël, i, p. 34 et suiv.



— 217 —

sou dieu sur le territoire de dieux étrangers.1 C'était quelque

chose d'analogue à la Fortune personnifiée des familles
romaines,2 et en effet on appelait souvent ces dieux
protecteurs du nom de Gad (Fortune).3 Le dieu s'identifiait
ainsi avec la tribu. Les victoires et les défaites de la tribu
étaient ses propres défaites et victoires. Vaincu, il subissait

les outrages du vainqueur. Entre son nom et celui de

la tribu, on ne distinguait pas.4

Le dieu de tribu entraînait le dieu local, présidant à une

province, ayant son domaine déterminé, et souvent son
sanctuaire (cippe, autel, haut lieu) à un endroit donné,5
très puissant dans sa circonscription, si bien qu'eu passant
sur ses terres, on se croyait obligé de lui rendre hommage,
ne fût-ce que par crainte qu'il ne vous jouât de mauvais
tours.8 Une expression très commune parmi les nomades,
à une certaine époque : le Salm, le Baal ou le Moloch de

tel endroit,7 pour désigner le point central d'un culte,
vient de là. Jacob voit en songe « le dieu de Béthel ».s II

1 Inscription de Teïma, au Louvre, Nœldeke, Attaram.
Inschriften, Berlin, 1884. Rente d'arch. orientale, 1885, p. 41

et suiv.
3 Orelli-Henzen, n" 1769. Cf. n" 5787 et Corpus inscr. gr.,

n" 2693 6.
3 Ainsi la Fortune des Taym, à Palmyre. Comptes-rendus de

l'Acad. des Inscript, et Belles-lettres, 2 avril 1869.
4 Inscription de Mésa, lignes 12, 13, 18 ; le chant d'Hésébon,

Nombres, xxi, 29.
5 Inscription de Teïma (l. c).
6 II Rois, xvii, 25 et suiv.
7 Inscr. de Teïma. Une telle formule est très commune dans

l'épigraphie araméenne. Voir Corpus inscr. Sentit., V part., 183,
365-66: Constantine, Costa, 12 inscr. d'Altiburos (Journ. asiat.,
avril-juin 1887 ; de Vogué, Sgric centrale. Inscr. sétnit., p. 107,
111. — Cf. Jeremie, u, 44.

8 Gen. xxxi, 13. Sur la quest, grammat., Gesenius, Lehrg.,
657-58.



— 218 —

rend hommage au lieu de l'apparition, en dressant un

cippe et y versant de l'huile.1 Le lieu saint remonte ainsi
à la plus haute antiquité des cultes sémitiques. »

Il va de soi que cette explication, sans être annulée, au

point de vue général, perd de sa force, clans le cas

particulier, si on suppose non-sémitiques les auteurs des textes
cunéiformes de la Chaldée. Elle a du reste contre elle la
1. 19 du texte, où lau appelle son protégé Shurippakite,
soit « homme de Shurippak », et non point étranger à

cette ville.
Avertissements : Le premier groupe est toujours donné

par lau (1. 16 et suiv.); le second, par Shamash (1. 82-84),
mais il est dit : 1. 82. « Shamash fit un signe, » ce qui fait
disparaître du texte la voix et les difficultés qui en découlaient.

Shamash étant le dieu du soleil, ou le soleil lui-
même, la prédiction de la pluie, qui lui est attribuée (1. 83),

peut s'entendre d'indices fournis par l'aspect de cet astre,
comme c'est le cas encore aujourd'hui, ou se rapprocher
de l'idée talmudique de l'obscurité diluvienne. Le nouveau
texte favorise donc, encore plus que l'ancien, l'interprétation

naturaliste de Suess et annule les critiques relatives
à ce passage. Quant au fait qu'un seul homme ait compris
tous ces indices, nous maintenons purement et simplement
ec que nous avons dit à ce sujet.

Rôle prophétique du patriarche :2 Insinué seulement par
la ligne 40 : « Un soir, il fera pleuvoir sur vous une pluie
lourde, » paroles que le patriarche, sur l'ordre de lau
(1. 31 et 32), doit adresser aux habitants de Shurippak.

Emploi de l'asphalte : Maintenu, avec ses conséquences

topographiques, par les 1. 61-63 :

1 Gen. xxvni, 18 et suiv. — Voyez dans notre Caract. histor.
du dèl., ce que nous disons de l'ancienne religion chaldéenne.

2 Voyez à ce sujet notre étude sur le Caract. nalur. du déluge.



— 219 —

L. 61. « J'ai inspecté les fissures et j'ai comblé les lacunes:
62. J'ai versé vi sars de bitume sur l'extérieur ;

63. J'en ai versé m sars dans l'intérieur ; »

La catastrophe, 1. 92-105 :

L. 92. « Aussitôt que l'aube apparut,
93. Un nuage noir se leva du fond du ciel ;

94. Rammân y fit entendre son tonnerre;
95. Nabu et Marduk marchèrent en avant;
96. Les Agents parcoururent les montagnes et les vallées :

97. Nergal agita le targui ;

98. Ninip avança en lançant des traits :

99. Les Anunna portèrent des flambeaux:
100. Par leurs flammes ils incendièrent la terre.
101. Les flots de Rammân atteignirent les cieux,
102. et changèrent l'éclat du jour en ténèbres.
103. Il inonda la terre comme... un jour l'ouragan sévit et
104. souffla rapide... les eaux dépassèrent la hauteur des

montagnes
105. et atteignirent les hommes à l'improviste comme l'ou¬

ragan. »

Rien de nouveau dans ces quatorze lignes; elles n'introduisent

ni une difficulté ni un éclaircissement de plus que
la version de Jeremias. Le targui de 1. 97 doit se traduire
par « navire » ou par « cyclone », selon qu'on veut se

rapprocher de Jeremias ou de Haupt. Les Anunna
conservent leur rôle, seulement, au lieu d'apporter des flots

ou d'ébranler la terre, ils l'incendient. C'est moins
immédiatement favorable à l'idée sismique, cependant on peut

y voir des dégagements de gaz inflammables, des flammes

naturelles ou des clartés subites, comme nous l'avons
proposé. On réfléchit alors que, pour être mentionnés ici, ces

phénomènes devaient être insolites, ne pas compter au
nombre de ceux qui étaient habituels dans le pays. 11 faut
donc qu'une cause quelconque, troublant l'équilibre
ordinaire de leur gisement, ait fait jaillir ces gaz. habituellement

enfouis dans leurs réservoirs souterrains. Or, nous



— 220 -r
l'avons dit, l'expérience des mines et les travaux récents
des diverses commissions du grisou ont mis hors de doute
l'influence néfastement active des ébranlements sismiques
sur les dégagements de « mauvais air »-1 II est même
difficile de trouver une autre cause à ces jaillissements
inusités, de sorte que le caractère sismique nous paraît
subsister en plein. Le rôle prédominant et nuisible des

Anunna sans repentir se vérifie, du reste, encore par la

ligne 118 : « Les dieux, sauf les Anunna, pleurèrent avec
elle (Ishtar, la bonne déesse). »

Les 1. 101 à 105 laissent subsister l'explication de Suess:

La vague de raz produite par le séisme sous-marin et
aggravée par un cyclone.

L'abordage :

L. 126. « Je regardai la mer en poussant un cri :

127. Tout le genre humain est retourné à la poussière!
128. Comme un désert la plaine s'étendait.
129. J'ouvris la lucarne, le jour frappa mon visage :

130. Je me courbai et je m'assis en pleurant;
131. mes larmes coulèrent sur mes joues.
132. Je regardai les rives, les bords de la mer;
133. le sol s'éleva jusqu'à douze (kasbu?) ;

134. le vaisseau parvint au pays de Niçir:
135. la montagne de Niçir retint le vaisseau et ne le donna

pas au flot.
136. Un jour, deux jours, la montagne de Niçir, etc.
137. Trois jours, quatre jours, la montagne de Niçir, etc.
138. Cinq (jours), six (jours), la montagne de Niçir, etc. »

Il semble y avoir opposition entre les 1. 126 et 128, la
première parlant de la mer et la seconde de la plaine,
tandis que la 1. 132 mentionne de nouveau la mer avec ses

rives. La difficulté s'accroît encore par la 1. 134, at'endu

que, parvenus au pays de Nizir, les navigateurs ne pou-

1 Voyez nos leçons d'Exploitation des Mines à l'Ecole
polytechnique, depuis 1891.



— 221 —

vaieiit plus voir la mer, quelle que fût, à ce moment-là, la

position du fond du golfe. Nous pensons qu'il faut voir ici
un de ces effets de racourci comme il s'en produit souvent
dans la mémoire. Cela expliquerait comment trois impressions

qui durent être successives sont ici juxtaposées : la

mer, la plaine et les montagnes. Il est juste de remarquer
cependant que la succession est pour ainsi dire implicitement

indiquée, entre les 1. 132 et 134, par la 1. 133

marquant l'élévation progressive du sol visible. Quoiqu'il en

soit, le point de débarquement demeure le même : Nizir,
bien au nord et en amont du point de départ. Nous avons
montré l'importance de cette circonstance qui ne nous
paraît pouvoir laisser aucun doute sur le caractère sismique
de la catastrophe. C'est ce que Suess avait parfaitement
compris. Remarquons seulement que ce n'est pas Suess qui
« admet que le vaisseau remonta vers le nord », comme le

prétend M. de Foville;1 c'est le texte qui le dit et la Genèse

est du même avis lorsqu'au lieu du Nizir ou versant
babylonien du Zagros, elle indique le massif d'Ararat, ou
versant arménien de la même chaîne.2 Le narrateur biblique
paraît d'ailleurs avoir placé aussi la résidence des patriarches

antédiluviens et partant celle de Noé, dans la Basse-

Chaldée, patrie d'Abraham, quoiqu'il ne le dise pas
expressément.3 D'après la Genèse (xi, 26, 27 et 31), Abraham

était né à Ur en Chaldée, et M. Oppert a fixé
définitivement, en 1869, l'emplacement d'Ur-Kasdim à Mughéir.4
Or Mughéir est sur la rive droite de l'Euphrate, à la
latitude de Korna. Les deux récits s'accordent donc dans cette
donnée de la plus haute importance : la translation de

1 Loc. cit., p. 598.
2 Halévy, loc. cit., p. 188.
3 Ibidem, p. 185.
4 Voj*. notre Caract. liistor., p. 89, note.



— 222 -
l'arche vers le nord, contre la pente naturelle du sol.1 La
situation du point d'arrivée, loin de la mer, est toujours
marquée par les dernières lignes ;

L. 184. « Que Cit-Napishtim demeure loin, aux embouchures
des fleuves

185. Il nous emporta au loin et nous plaça aux embouchures
des fleuves. »

Pour la détermination exacte du topique, il serait
important de savoir laquelle des deux lectures est la vraie,
en définitive : la bouche des fleuves (Suess, Sintfl., p. 11 et
12) ou les bouches des fleuves. Ceux-ci étaient-ils alors
séparés ou réunis comme maintenant?

Dans la révision de H. Winkler (1892), nous ne
relèverons qu'un point ou l'autre :

Col. n, 1. 43. « Ninib entra en action, il (Rammân) fit
tomber un jet d'eau (une trombe ou une averse). » Donc,
mention expresse de la pluie ou d'une trombe.

Col. ni, 1. 15. « Les dieux des Anunnaki pleurèrent avec
elle (Istar). » Cette traduction est en contradiction
formelle avec toutes les précédentes et avec le caractère
constant des Anunnaki en tant que dii inferi (voir le ch. v).
Le repentir ou le regret du mal, qu'on leur prête en
traduisant ainsi, est contraire à leur caractère constant.
Cette traduction a, en outre, le tort de faire disparaître
l'antagonisme, caractéristique et fondé sur toutes les idées

mythologiques, qu'on mettait si bien en relief en traduisant:

« Les dieux (de ITgigi, dii superi), sauf les Anunnaki

(dii inferi ou dieux des Anunnaki), pleurèrent avec elle. »

Ce dernier sens est certainement le vrai; plusieurs
passages caractéristiques des textes cunéiformes (Cf. col. iv,

1 Cette donnée subsiste dans les diverses traditions (voy. ch. v)
et avec le « Puscht i-Kuh » deHolzinser (Einleit. im Hexateuch).



— 223 —

1. 4-10) l'appuient et il a pour lui l'ensemble des conceptions

mythologiques anciennes et même modernes. Cela

étant, nous le retiendrons avec sa conséquence importante
pour nous : le rôle actif joué dans le cataclysme par les

produits sismiques souterrains.
Col. in, 1. 31. Que le navire se dirige vers ou sur la

montagne de Nizir, peu importe. C'est affaire d'expression;
le fait seul que le point d'abordage a été reconnu comme
étant une montagne prouve qu'il n'était pas submergé.

Donc, l'abordage a eu lieu au flanc et non sur le sommet
do cette montagne. Ici encore, Suess a eu raison et toutes
les critiques n'y feront rien. Le topique reste: Nizir, au

N. ou au N.-E du point de départ, c'est-à-dire en amont,
toujours.

Col. iv, 1. 27 et 28. Les songes divins d'Atra-hasis le
font venir à la raison, et lui permettent de se sauver, tandis,

naturellement, que les autres hommes, privés de la

raison nécessaire pour prévoir le danger, périssaient. C'est

toujours la même idée : « Quos perdere vult Jupiter cœcat. »

Les guillemets, ouverts à 1. 16, peuvent fort bien ne se

refermer qu'après 1. 28.

Col. iv, 1. 35 et 36. « La bouche des fleuves. » —
En somme, les révisions successives apportées au texte

et à sa traduction, loin d'infirmer l'interprétation sismique
du cataclysme, l'appuient et l'éclairent de plus en plus.
Quelques divergences subsistent encore dans les détails,
mais le sens général est désormais certain, et l'interprétation

sismique doit être considérée non seulement comme

probable ou même admissible, mais comme rendant seule

compte du texte.





CHAPITRE IV

RAPPEL DE QUELQUES POINTS
DE LA THÉORIE GÉNÉRALE

DES TREMBLEMENTS DE TERRE

Effets accessoires des tremblements

I. PHÉNOMÈNES SONORES.

Presque tous les tremblements de terre sont accompagnés

de phénomènes sonores, consistant en bruits souterrains

et comparés tantôt au roulement du tonnerre, tantôt
à un grincement ou au cliquetis de la ferraille.1 Ces bruits,
tantôt précèdent l'ébranlement, tantôt l'accompagnent,
tantôt enfin durent plus longtemps que lui ou même lui
succèdent. Ils sont de nature très différente, tantôt Courts,
rappelant la détonation d'une arme à feu, tantôt plus

longs et imitant le roulement d'une voiture pesamment
chargée ou celui du tonnerre Dans ce dernier cas, l'effet
produit sur les imaginations naïves est considérable : la
foudre emprisonnée sous la terre est un phénomène
incompréhensible et les récits portent presque toujours la mention

d'une voix, la voix du tonnerre, comme disent aussi

nos poètes. Quant à l'intensité du son, elle n'est aucunement

en relation avec la force de l'ébranlement ; on a vu
des séismes très faibles être accompagnés de bruits
formidables, et des ébranlements désastreux accomplir dans le

1 R. Hœrnes, Erdbebenkunde, p. 74. — De Lapparent, Traité
de géologie, 3" éd., p. 527. — Neumayr, Erdgeschichte, i, 290.



— 22G —

plus profond silence leur œuvre dévastatrice. A la première
catégorie se rapportent les cas où l'ébranlement, extrêmement

faible, n'était plus perceptible. Les bruits, au

contraire, étaient très forts, et comme ils paraissaient
indépendants de toute autre cause ils reçurent le nom
caractéristique de phénomènes sonores ou telluro-acuustiques.
Telles fureut, par exemple, les détonations violentes et
prolongées qui se produisirent à l'île Méléda, dans l'archipel

dalmate. P. Fartsch, qui les a décrites,' les attribue à

des tremblements de terre, bien que les ébranlements qui
les accompagnèrent fussent tout à fait insignifiants. Le
travail de Partsch contient une série d'explications
proposées pour ces phénomènes,2 nous y reviendrons plus
tard, mentionnons seulement celle de Breislak, présentée
le 15 août 1823 dans un mémoire adressé à l'institut
scientifique de Milan. Breislak y attribue les détonations de

Méléda à des effondrements souterrains, Partsch s'efforce
de combattre cette manière de voir, mais ses arguments
ont peu de valeur.3

Un phénomène du même genre, quoique avec des

proportions beaucoup moindres, se produisit en novembre et
décembre 1851 au Monte Tomatico près de Feltie. Ici
aussi, les ébranlements furent insignifiants et ressentis
seulement dans une zone très limitée.

Mais l'exemple le plus remarquable, ce sont les bramidos
de Guanaxuato au Mexique, rendus célèbres par les

descriptions de Humboldt. Ces « rugissements » se produisaient

seuls, sans qu'aucun ébranlement les accompagnât.
Voici le récit qu'en donne Humboldt : « Guanaxuato, dit-
il, riche et célèbre cité minière, est éloignée de tout

1 Bericht über das Detonations-Phänomen auf der Insel
Meleda bei Ragusa, Vienne 182ö.

5 Loc. cit., p. 101 à 152.
3 Ibidem, p. 141.



— 227 —

volcan. Les bruits durèrent plus d'un mois à partir du 9

janvier 1784 à minuit. On eût dit qu'il y avait sous les

pieds des habitants des nuages chargés d'électricité, à

l'intérieur desquels on entendait les roulements prolongés du

tonnerre, et de temps en temps des détonations courtes et
plus violentes. Le phénomène se termina comme il avait
commencé, par la décroissance progressive de l'intensité
des bruits. Presque tous les habitants, affolés de terreui,
quittèrent la ville sans se soucier des grandes quantités
d'argent en barre qui y étaient amassées. Bientôt cependant

un souci d'un autre genre vint faire diversion ; une
bande de brigands avaient pénétré dans la ville déserte et
s'étaient emparés de ces richesses. Les plus courageux
parmi les habitants, s'étant fait à ce tonnerre souterrain,
s'étaient décidés à rentier chez eux. A peine de retour, ils

durent prendre les armes pour combattre les brigands.
Pendant toute la durée du phénomène il ne fut pas perçu
le plus léger ébranlement, ni à la surface du sol, ni dans les

mines profondes de 1500 pieds. Un phénomène de ce genre
ne s'était jamais produit précédemment dans le haut
plateau mexicain et il ne s'est jamais répété depuis. Naturellement,

dans des cas pareils, la cause des grondements est

complètement inconnue, mais alors même qu'ils forment,
comme c'est le cas dans presque tous les tremblements de

terre, le cortège des ébranlements, il n'est pas facile de

déterminer la cause ni le point de départ des bruits.
Dans les tremblements locaux, comme ceux qui résultent

de l'expansion des matières volcaniques ou d'effondrements

localisés, il est permis de chercher le point de départ de

l'ébranlement sonore au point de départ de l'ébranlement
rocheux, car il est clair alors que les deux phénomènes

procèdent, de la même cause : les explosions volcaniques
ou les effondrements de cavités souterraines. Au contraire,
dans les séismes de grande amplitude qui affectent en



— 228 —

même temps, ou à peu près, des portions considérables de

la lithosphère terrestre, il est en général aussi impossible
de parler du point de départ précis de l'ébranlement
sonore que celui de l'ondulation sismique. Lorsque, par
exemple, comme au tremblement d'Agram, une grande
étendue de la surface terrestre est atteinte à peu près au

même moment par un mouvement d'ondulations transversales,

ainsi que l'ont établi avec certitude les recherches
de Wähner, il était difficile que les phénomènes sonores

perçus en même temps que l'ébranlement, ou à peu près,
sur les points les plus divers de la région disloquée eussent
d'autre cause que le mouvement local des masses rocheuses,

et ce serait sans doute faire erreur que de leur attribuer

une propagation indépendante à partir d'un foyer
probablement imaginaire.

Il nous paraît devoir en être autrement dans les séismes

linéaires, à quelle classe qu'ils appartiennent. Dans ce cas,
l'ébranlement partant d'une région en butte à une crise de

dislocation, pour se propager suivant des lignes
orogéniques prédestinées, le foyer du son doit se trouver dans

la région disloquée avec celui de l'ébranlement, ou se

transporter avec lui le long des lignes sismiques. La
caractéristique de ces ébranlements et des phénomènes qui les

accompagnent, pour autant au moins que nous les connaissons

jusqu'à présent, est en effet de se succéder en séries
dans des localités souvent assez éloignées, situées sur la

trajectoire du séisme. Ce fait a été mis hors de doute pour
ce qui concerne les dégagements gazeux subordonnés à

l'ébranlement. C'est ce que prouvent les coups de grisou
se succédant en feux de file et les récurrences auxquelles
sont sujets les dégagements intermittents de pétrole comme

ceux de la mer Morte.1 Cela posé, il est naturel d'attri-

1 Comparez les mémoires de M. B. de Chancourtois Sur un



— 229 —

buer le même mode de propagation aux autres phénomènes
accessoires dérivant du déplacement des masses, aux
phénomènes sonores, calorifiques, lumineux ou électriques.

Dans ce cas et dans d'autres analogues, où l'ébranlement

a sa source en un point donné ou dans une région
limitée, on peut parler du foyer sonore et attribuer à ce

terme une signification précise. C'est dans cet ordre d'idée

que de Lasaulx rappelle la chute de la cloche de la

Königsgrube, où l'ébranlement produit par cette chute
s'accompagna d'un grondement sourd dû aux vibrations du
terrain. Dans les cas de ce genre, ou peut, avec lui, admettre

pour le son le même foyer limité que pour l'ébranlement

lui-même.1
D'où proviennent ces bruits insolites qui accompagnent

les tremblements de terre ; est-ce le sol ou l'atmosphère
qui les transmet Ce doit être le sol, et cela en vertu des

raisonnements suivants : Le son, qui parcourt dans l'air
340 m. à la seconde, se propage, comme l'on sait, beaucoup

plus vite dans les corps solides. Sa vitesse de propagation
est, dans les bois, de 11 à 17, dans l'argile cuite 10 à 12 fois

supérieure à ce qu'elle est dans l'air et, d'après les recherches

de Wartheim, ces rapports seraient plus grands encore

lorsqu'il s'agirait, non plus de tiges formées de ces matières,
mais bien de masses plus grandes. Etant donné, d'autre
part, que sa vitesse dans l'eau atteint déjà 1435 m. (d'après
Colladon et Sturm), il semble que le son doive se propager
dans le sol et surtout dans le sous-sol rocheux avec une
vitesse plus grande que dans l'air. D'après cela, le son

perçu en un point quelconque de la surface, plus ou moins

en même temps que l'branlement sismique, devra y être

mögen de prévoir les dégagements de grisou, C. R, A. S. 30 avril
et 25 juin Í883.

1 Von Lasaulx, Die Erdbeben. Kenngott, Handwörterbuch der

Mineralogie, i, 318.



— 230 —

parvenu uniquement par le sol. En effet, sa vitesse dans

l'air étant relativement faible, le son perçu en un point
donné en même temps que l'ébranlement, ne pourrait pas

provenir de cet ébranlement même et du point considéré,
mais seulement d'un autre point, frappé précédemment

par le séisme et ayant alors émis ce son. Mais la voie
aérienne est plus longue que la voie souterraine puisque
le son doit d'abord émerger de son point de départ qui
est toujours situé à une certaine profondeur, en outre, la

paitie atmosphérique du trajet s'accomplit avec une vitesse

moindre, surtout en tenant compte du retard, toujours
considérable, qu'éprouve le son en passant d'un milieu
plus dense dans un milieu plus raréfié. Il est donc très

probable, pour ne pas dire certain, que l'ébranlement
se sera transmis, d'un point à l'autre, plus vite que le son

et que ce dernier arrivera en retard. Si donc les deux

arrivent en même temps, ou à peu près, il est très probable
que le son s'est propagé uniquement par le sol. C'est d'ailleurs

un fait d'expérience que, dans les tremblements de

terre, les bruits paraissent toujours, ou presque toujours,
venir des profondeurs de la terre. Dans l'Amérique du

Sud, dit Humboldt, c'est un fait général : c'est à l'ouverture

des fontaines et des sources qu'on entend le mieux le
bruit des tremblements de terre. Une autre preuve du

même fait, c'est que cette simultanéité de l'ébranlement
et du son se manifeste vers les bords d'une région ébranlée
à peu près aussi exactement qu'au centre.1 Ainsi donc, le

phénomène sonore qui accompagne habituellement les

séismes est de provenance souterraine, ce qui n'exclut pas
la production dans l'atmosphère, par suite des mouvements
du sol, de phénomènes sonores aussi, mais d'une nature
toute différente. Il est évident, en effet, qu'un mouvement

' Lasaulx, op. cit., p. 319.



— 231 —

violent, imprimé à une portion considérable de la lithosphère,

doit se transmettre aux régions atmosphériques
adjacentes. Il s'y traduira par un coup de vent, un
grondement, un sifflement, ou quelqu'autre phénomène
analogue, et, de fait, c'est ce qu'on a observé dans un grand
nombre de tremblements de terre.1 D'autres fois, par
exemple à Oppido, au centre du tremblement de terre de

Calabre, on entendit, le 5 février 1783, peu après midi,
une sorte de mugissement sourd dans l'air et tout à coup
il s'éleva un vent violent accompagné de sifflements et d'un
bruit sourd indéfinissable. La terre commença à trembler
et à onduler faiblement jusqu'à ce que, peu après, il se

produisit la première forte secousse qui causa immédiatement

les plus grands désastres. —
Les phénomènes sonores sont donc quelque chose de

tout à fait ordinaire dans les tremblemenîs de terre et, de

fait, ils ont été observés à maintes reprises depuis l'antiquité

jusqu'à nos jours.
Aristote déjà savait que les séismes sont parfois accompagnés

de bruits souterrains et que même ces derniers se

produisent quelquefois sans qu'aucune commotion soit
ressentie : « Porro spiritus," dit-il, sonos eos facit equi sub

terra fiunt, quique terrœ motus prœcedere soient. Quin et

sine motu jam alicubi sub terra factus est sonus. »8

Pline aussi connaissait ce phénomène et les différentes

espèces de bruits qu'il peut produire: « Varie itaque qua-
titur (terra) et mira eduntur opera : alibi prostratis mœni-

bus, alibi Motu profundo haustis, alibi egestis molibus, alibi

1 Hiernes, tqi. cit., p. 107.
2 Aristote entendait par spiralis quelque chose d'analogue à ce

que nous appelons les gaz, à l'expansion desquels il est permis
d'attribuer certains ébranlements sismiques.

3 V. Metcorologicorum Lib. n. Cap. vm. Trad. Duval, Paris
1654.



— 232 —

emissis amnïbus : non nunquam etiam ignibus, calidisve

fontibus, alibi averso fluminum cursu. Prœcedit vero comi-

taturque terribilis sonus alias murmur similis mugitibus,
aut clamori humano, armorumve pulsantium fragori : pro
qaalitate materia exeipientis, formaque vel cavernarum, vel

cuniculi, per quem meat ; exïlius grassanle in angusto,
eodem rauco in recurvis, résultante in duris, fervente in
humidis, fluctuante in stagnantibus : item fremente contra
solida. Itaque et sine motu sœpe editur sonus. Nec simplici
modo quatitur, sed tremit vibratque. Hiatus vero alias rema-
net, ostendens quce sorbuit, alias occultât ore eompresso,

cursusque ita indieto solo, ut nulla vestigia exstent, urbibus
plerumque devoratis, agrorumque tractu hausto. »'

Le P. Vitale Andriasci, Minor osservante, dans une lettre
à Diodono Bosdari à Ancône, datée de Raguse 16 avril
1667,2 racontant le terrible tremblement de terre qui, la
même année, avait détruit Raguse près ,ue complètement
et enseveli en un instant 5000 personnes sous les ruines
de leurs maisons, s'exprime comme suit : « On entend
constamment (cette lettre date de dix jours après le
commencement de la catastrophe) du côté de la haute mer
comme un écho du tonnerre ou de coups de canon, et nous
ne pouvons pas savoir d'où ce bruit provient en réalité. »

Ces bruits venant de la mer ne ressemblent-ils pas
étrangement aux avertissements donnés à Hasis-Adra par Eâ,
le dieu de la mer, combinés avec la voix qui lui indique le

moment de s'embarquer
Le P. Francesco Appendini, dans ses Notizie istorico-

critiche suite antichita, storia e letteratura de Ragusei,
Raguse 1802, n, 322, fait aussi mention de ces bruits en

1 Historia naturalis, Lib. n, § 80 et resp. 82.
2 Stulli, Suite detonarioni delta isola di Melcda. Lettere del

Dr L. Stulli, Raguse 1824. — Le même, Lettera v Sulle detona-
zioni di Meleda, Raguse 1825. — In Partsch, Op. cit., p. 160



— 233 —

parlant du plus terrible des tremblements de terre qui
ait jamais désolé Raguse : « On observa aussi, dit-il, que
la mer se retira avec un bruit sourd et effrayant semblable
au tonnerre, qui dura pendant quelques jours sans qu'on
pût savoir d'où il venait, pour grossir ensuite de deux

aunes, au point que les fontaines et les citernes furent
mises à sec, etc. » Voilà un phénomène à rapprocher de

celui qui marqua le siège de Potidée, dont parle Suess.

Dans les Untersuchungen über das Wahrscheinliche der
Wetterkunde (Vienne 1788), de Pilgram, on trouve, sous
la rubrique « tremblement de terre, » à l'année 1777, la

mention suivante: « Le 28 juillet, an entendit à Comorn
(Hongrie) une détonation semblable à un coup de canon,
qui fut accompagné de secousses violentes. »

Le Journal de Physique, de Chimie, d'Histoire naturelle
et des Arts, t. mviii (livraison d'octobre 1808) contient
un rapport sur le tremblement de terre de la même année

en Piémont.1 Nous en extrayons les passages suivants :

1. — P. 309 (4 avril 1808). « rendant cette journée, il
y eut à La Tour de nombreuses petites secousses, et on
entendit constamment un bruit souterrain sourd, semblable
à une canonnade. Ce bruit s'est répété plusieurs fois dans

les journées suivantes. »

2. — P. 310 (8 avril). « A Barges, temps clair, vent du

N.-E. Canonnade souterraine sans tremblement de terre.»

1 Rapport sur le tremblement de terre, </tti a commencé le 2
avril 1808, dans les vallées de Pelis, de Clusson, du Pô, etc.,
fait à la classe de science physique et inathèinathique de l'Académie

impériale de Turin, ilans sa séance du 2 mai 1808, par
A. M. Vassalli-Eundi. — Un extrait du même, dans la Bibliothèque

britannique, t. 38, série Sciences et Arts. — Un autre
extrait, de M. Bossy, dans le Giornale délia societa d'incoraggia-
tneiito délie science c dette arti stabilito in Milano (oct. et nov.
1808), avec de nombreuses et intéressantes observations personnelles

de l'auteur.



— 234 —

3. — P. 310 (9 avril). « A Pignerol, secousse à 11 h.

du soir, précédée d'un bruit sourd. Les habitants regardent
ces bruits comme précurseurs des secousses. »

4. — T. 312 (11 avril). « A Briquerasque, vers minuit,
une secousse plus forte que celle du 2 ; deux heures après,
une autre secousse plus faible. Le reste de la journée,
calme, sauf une faible canonnade souterraine. »

5. - P. 318 (18 avril). « A La Tour, à 4 h. du matin,
deux espèces de détonations bien distinctes se succèdent

en moins de deux secondes. Un météore lumineux éclaire
subitement la tente de M. Siniondi, greffier de M. Appia,
juge de paix de La Tour. M. Simondi crut qu'un volcan

s'ouvrait sous ses pieds. A 5 h. du matin, le soleil
s'obscurcit, etc. »

6— P. 320 (21 avril). « A Briquerasque, 5 h. du matin,

une secousse. A 2 h. après midi, faible averse pendant
1 heure. Le temps se remet; nuit claire et tranquille, sauf
deux détonations faibles pareilles à des coups de canons

lointains, entendues vers minuit. »

7. — P. 321 (22 avril). « La Tour, 5 "/4 h. du soir, une
secousse de troisième ordre avec bruit sourd perceptible
en collant l'oreille à terre. »

8. — P. 323 (30 avril). « Barges, 3 h. du matin, une

secousse accompagnée d'un fort coup de canon sans
oscillations ni pulsations, puis deux explosions. Le matin, le

temps était couvert et pluvieux ; dans la suite, il s'améliora

et les bruits souterrains cessèrent. »

9. — P. 323 (1" mai 1808). « Du 24 au 30 du mois

écoulé on ne sentit à La Tour aucune secousse distincte,
mais un bruit plus ou moins fort, de 4 à 5 fois en 24 h., et
venant du N.-E. Il y eut même une journée entière sans

aucun bruit. Un énorme pan de rocher se détacha de la

montagne près de Villars; il écrasa dans sa chute 33

châtaigniers et une quantité d'autres arbres et emporta une



— 235 —

maison inhabitée. Heureusement, ce rocher se partagea-
t-il en tombant, sans quoi il eût infailliblement détruit 4

ou 5 maisons habitées. »

10. — P. 324 (2 mai). « A Briquerasque, plusieurs
secousses après minuit, mais très faibles. On eût dit plutôt
une canonnade lointaine produisant un léger ébranlement. »

11. — P. 324 (5 mai). « La Tour, environ 48 h. sans

secousse perceptible. Ce matin, 3 x/2 h. et à 5 h., trois
légères secousses dont l'une accompagnée d'une détonation

pareille à un fort coup de canon »

12. — P. 325 (5 mai). « Pignerol, 11 h. du matin, trois
coups de canon paraissant venir île Lucerne, puis une
très forte secousse. »

13. — P. 325 (8 mai'. « Barges, vers 3 et 4 h. du matin,

quelques légers mouvements verticaux (soulèvements
du sol) faibles ; vers le soir, ondulations avec frémissements

semblables à ceux que produirait une canonnade
souterraine »

14. — P. 326 (11 mai). « La Tour, entre 3 et 4 h. du

matin, bruit sourd qui devint assez fréquent pendant la
journée, bien que faible. 3 '/-, h. du soir, bruit sourd comme
d'une explosion souterraine. Quelques minutes après, 6 h.

du soir, une secousse de troisième ordre rejetait le pays
dans l'anxiété. A 10 Va h. du soir une autre explosion. »

Dans l'extrait de la Bibliothèque britannique que nous

avons mentionné se trouve le passage suivant tiré d'une
lettre d'un M. Garola à l'auteur du mémoire :

15. — P. 138 « C'est une chose digne de remarque que
depuis le 16 (avril 1808), ces bruits inquiétants se sont
fait entendre dans l'air avec un redoublement d'intensité.
On eut dit que des batteries d'artillerie, installées dans

ces montagnes, exécutaient de temps à autre un feu
roulant. Ce bruit est parfois accompagné de faibles secousses. »

Dans le rapport des professeurs Kitaibel, Tomtsanyi et



236

Fabricy, sur le tremblement de terre de Stuhlweissenbuig
en Hoigiie, dans les nuis de janvier, février et mars 1810,1

on trouve les données suivantes :

1. — « Quelques instants avant les commencements du
ti emblement de terre, on entendit un bruit que quelques

personnes compaièrent à un orage so terrain; d'autres, à

un char pesamment chargé roulant rapidement sur le sol

durci ; d'autres encore, au bruit que fait en passant un
nombreux vol d'oiseaux, la plupart au bruit du tonnerre
qui s'approche. »

2 — « Les habitants de Moor et d'autres localités
voisines assurent unanimement qu'après le premier choc on

entendit pendant toute la nuit un bruit particulier fait de

grondements et de craquements. Plusieurs le comparèrent
à la canonnade de la bataille de Raab, qui s'était fait
entendre jusque-là. »

3. — « Plusieurs personnes assurèrent que l'on entendit
souvent le bruit souterrain sans ressentir d'ébranlement
du sol et réciproquement. »

La livraison de novembre de la Biblioteca italiana de

1817 contient (p. 350) un rappert de l'agent consulaire
autrichien à Sciacca en Sicile, M. Francesco Imbornone,
sur le tremblement de terre qui atteignit cette ville à la

fin de 1816 et au commencement de 1817. Ce tremblement

fut des plus violents et présenta plusieurs jphéno-
mènes remarquables, tels que : apparition de colonnes de

feux et de fumée, bruits souterrains très forts, modification

dans l'eau des fontaines, etc. Les bruits souterrains,
comme à Meleda, ressemblaient fréquemment à une canonnade.

Nous extrayons de ce rapport les passages suivants :

1. — « Au commencement de la neuvaine (Novena) de

1 Vaterländische Blätter für den österreichischen Kaiserstaat,
Ihrg. 1811, n'" 12 et 13, Appendice ; et Medicinische Jahrbücher
des /.. /.. Österreich. Staates, 2° Bd,, 2° St., Vienne, 1813.



— 237 —

Noël de l'année écoulée (1816), on commença à entendre
le tonnerre souterrain ; il était intermittent et ressemblait
à une canonnade tirée au loin en mer, mais si faible qu'il
ne causa pas la moindre émotion dans le peuple. »

2. — « 23 décembre, tonnerre souterrain violent, puis
une faible secousse. »

3. — « Le reste du mois de décembre et jusqu'au 9 janvier

1817, on entend des bruits suivis d'échos souterrains
très espacés, tantôt forts, tantôt faibles. »

4. — « 14 janvier, 3 h., roulement souterrain effroyable
et subit suivi d'une commotion qui ébranla toute la ville. »

5. — « 15 janvier, 2 h. du matin, craquement souterrain
épouvantable, suivi d'un choc violent qui met toute la

population en émoi. »

6. — « Le même jour, au coucher du soleil, les bruits
souterrains et les secousses recommencent; on en compte
25 en 24 heures. »

7. -- « 16 janvier, 7 h. du soir, bruit souterrain avec
commotion terrible qui met toutes les cloches en mouvement.

»

On lit dans la publication intitulé Froriep's Notizen

aus dem Gebiete der Natur- und Heilkunde, n° 58 du

t. 3 : « Le premier octobre 1822 il fut ressenti dans la
ville de Mies en Bohême et dans les environs, une violente
secousse de tremblement de terre accompagnée d'un bruit
souterrain pareil au sourd roulement du tonnerre. »

La Klagenfurter Zeitung et, après elle, l'Oesterreichis-
cher Beobachter, n° 61 de l'année 1825, parlent d'un
tremblement de terre survenu à St-Veit en Carinthie, dans la
nuit du 20 au 21 février. Ici aussi, on entendit « un
tonnerre souterrain, sourd mais violent, » On remarque que
l'ébranlement ne s'étendit pas au loin et que les dégâts
causés aux édfices furent insignifiants.

Dans la revue citée plus haut, Froriep's Notizen, t. 7,



238

nos 137 et 154, il est fait mention d'un tremblement de

terre dans la province de Cutch, dans les Indes orientales.
Cette catastrophe eut lieu en 1819, coûta la vie à plus de

1500 personnes et présenta aussi des phénomènes sonores.
Nous lisons en effet dans le numéro 154 : « Le bruit
effroyable qui se faisait entendre pendant le tremblement
de terre consistait en un roulement, semblable parfois à

celui de voitures lancées à fond de train, parfois au roulement

d'une canonnade lointaine. »

La même publication, n° 40 du t. 2, contient une relation

de Burcliell qui. au cours d'un de ses voyages dans

l'Afrique du Sud, observa au Cap un tremblement de terre
qu'il raconte comme suit :' « J'étais dans ma chambre

occupé à mes préparatifs de voyage, lorsqu'une détonation
violente retentit à quelques pas de moi. On eut dit qu'une
pièce de canon se déchargeait devant ma porte et ébranlait

la maison. Trois ou quatre secondes après, second coup
plus fort que le premier, avec le craquement du tonnerre.
Au premier coup, je crus que c'était une des pièces de

campagne que des soldats de la garnison traînaient
précisément devant la maison qui se déchargeait. Le second

coup était trop fort pour un canon, et immédiatement
l'idée me vint que l'une des poudrières sautait en l'air....
Je me précipitai dehors pour voir ce qui était arrivé. Une
fois dans la rue, je vis les habitants affolés se précipiter
hors des maisons.... Seulement alors, je compris que c'était
un tremblement de terre.... Chacun restait là muet de

frayeur et d'anxiété, attendant ce qui allait se produire
Il ne se produisit rien heureusement; il n'y eut pas de

nouvelles secousses; l'air seul se rafraîchit un peu. »

A tous ces exemples, tirés d'Europe, d'Asie et d'Afrique,
prouvant que les phénomènes sonores accompagnent fré-

1 Burchell, Voyages dans l'intérieur de t'Afrique méridionale.



— 239 —

quemment les tremblements de terre, s'en joignent d'autres,

plus nombreux encore fournis par l'Amérique. Le
mérite de les avoir fait connaître revient à Humboldt, et

nous empruntons à l'ouvrage classique de ce grand
naturaliste, Reise in die Aequinoctial-Gegenden des neuen
Continents, les passages suivants :

I, 483. — Récit du tremblement de terre de Cumana

en 1797. On y lit : « La secousse, accompagnée d'un bruit
souterrain violent, ressemblait, comme à Riobamba, à

l'explosion d'une mine située à une grande profondeur. »

II, 272. — Autre tremblement de terre à Cumana, le 4

novembre 1799 : « Des esclaves, y est-il dit, qui puisaient
de l'eau d'une citerne profonde de plus de 18 à 20 pieds,
dans le voisinage du Rio-Manzauares, entendirent une
détonation semblable à un fort coup de canon. M semblait

que le son vint des profondeurs du puits, phénomène
curieux quoique habituel aux contrées américaines

fréquemment soumises aux tremblements de terre. »

II, 273 — En parlant du même séisme, l'auteur ajoute:
« Vers 9 h. du soir, se produisit une troisième secousse
bien plus faible que les deux premières, mais accompagnée
d'un bruit souterrain très sensible. ¦»

III, 7. — A propos des oscillations du sol dans les
vallées du Mississipi, de l'Arkansas et de l'Ohio en 1811, il
est dit qu'elles furent accompagnées d'un tonnerre
souterrain très considérable.

P. 11. — Récit du terrible tremblement de terre de

Caracas, en 1812 : « On croyait déjà avoir échappé au

danger, lorsqu'on entendit un bruit souterrain violent,
semblable au roulement du tonnerre, quoique plus fort et
plus durable que ce dernier, même pendant la saison des

orages sous les tropiques. Ce tonnerre fut immédiatement
suivi d'une oscillation verticale, etc. »

P. 18. — Même sujet : « Le 27 mais (1812), il y eut



— 240 —

de nouveau des secousses, accompagnées d'un tonnerre sou-
terrain (bramido) prolongé et très violent.

P. 22. — « Pendant que la vallée du Mississipi, l'île
St-Vincent et la province de Venezuela étaient en butte à

ces violentes secousses, on était, le 30 avril, à Caracas, à

Calabozo au milieu des steppes et sur les rives du Rio
Apure, sur une étendue de 4000 milles carrés, livré à la
terreur d'un bruit souterrain rappelant les détonations
répétées d'une artillerie de gros calibre. Le bruit commença
à 2 h. du matin, il ne fut accompagné d'aucune secousse

et, détail remarquable, aussi fort sur la côte qu'à 50 milles
dans l'intérieur. Partout, on était persuadé que c'était
l'air qui apportait ces détonations et si éloigné de

soupçonner leur nature souterraine qu'à Caracas comme à

Calabozo ont pris des mesures militaires pour défendre la
localité contre l'ennemi qui semblait s'approcher avec une
puissante artillerie. M. Palacio, traversant l'Apure en aval
d'Orivante, à peu de distance du confluant du Rio Nula,
apprit de la bouche des naturels que cette « canonnade »

avait été entendue aussi distinctement à l'extrémité
occidentale de la province de Varinas qu'au port de Guayra,
au nord de la chaîne côtière. »

P. 30. — (Remarque) : « Ce tonnerre souterrain, qui
plongea dans l'anxiété les habitants de la ville de Guanaxuato

au Mexique, dura du 9 janvier au 12 février 1784.

L'auteur ajoute que la ville est à 40 milles au nord du

volcan du Jorullo et à 60 milles au nord-ouest du

Popocatepetl. Dans des localités plus rapprochées de ces deux

volcans, à 3 milles de Guanaxuato, on n'entendit aucun bruit
souterrain. Celui-ci se limita à un espace très restreint,
clans une région de schistes primordiaux se rapprochant
des schistes de transition qui contiennent les plus riches
mines d'argent du monde connu et recouverts à leur tour
par des nappes de porphyres trappéens schisteux et de

grunstein. »



— 241 —

P. 39. — « Dans les petites Antilles aussi l'ébranlement
sismique se limite parfois à une seule île.1 La grande éruption

du volcan de St-Vincent en 1812 ne causa aucun
ébranlement à la Martinique et à la Guadeloupe, mais on

y entendit, comme dans le Venezuela, un bruit violent
formé de détonations, tandis que le sol demeurait en repos.

P. 39 encore : Les mêmes détonations, qu'il ne faut
pas confondre avec le roulement qui précède partout les

secousses même les plus légères, se font entendre fréquemment

sur les rives de l'Orénoque et, ainsi qu'on nous l'a
assuré sur place, entre le Rio Aranca et le Cuehivero. Le
P. Morello raconte que, à la mission de Cabruta, le bruit
souterrain ressemblait tellement à une décharge de pier-
riers (pedreros), que l'on croyait entendre le bruit éloigné
des projectiles touchant le but. •»

P. 40. — « Le P. Gili a décrit les ébranlements qui
affectèrent une région entièrement granitique dans la mission

d'Encaramada et qui furent accompagnés de détonations

violentes. Il s'ensuivit des éboulements considérables

au Paurari et, dans le voisinage du rocher d'Aravacoto,
une petite île, émergeant de l'Orénoque, disparut. »

III, 24. — « Les détonations qui se font entendre, dans

le Nouveau-Monde, jusqu'à 80, 100 et même 200 milles
de tout cratère, et cela pendant des journées entières, ne

nous arrivent pas apportées par l'air, mais bien par
conductibilité dans le sol. Si les éruptions du volcan de Saint-

Vincent, du Cotopaxi ou du Tunguragua que l'on entend
de si loin se propageaient par l'air, la force du son devrait
être en raison inverse de la distance, or l'expérience montre

que ce n'est pas le cas. Bien plus : pendant notre
traversée de Guayaquil au Mexique, M. Bonpland et moi ren-

1 II en est de même dans les îles Ioniennes. Voy. Froriep's
Notisen, iv, p. 35.

16



— 242 —

contrâmes des parages où un bruit confus, montant des

profondeurs de l'Océan et transmis à nos oreilles par l'eau,
effrayait notre équipage. C'était pendant une nouvelle

éruption du Cotopaxi et nous étions de ce volcan à la
distance qui sépare Naples de l'Etna. On ne compte pas
moins de 45 milles du Cotopaxi à la petite ville de Honda,
sur les bords de la Magdalena; malgré cela, on entendit à

Honda en 1744, lors de la grande éruption de ce volcan,

un bruit souterrain pareil aux décharges d'une artillerie
de gros calibre. Les moines franciscains répandirent la

nouvelle que Carthagène était assiégée et bombardée par
les Brittes, et cette nouvelle fut partout accueillie des

habitants. »

h'Allgemeine Zeitung, n° 252, année 1825, contient
l'article suivant : « St-Petersbourg, 19 août. Le 21 du
mois dernier on ressentit à Pawlowsk, dans le gouvernement

de Woronesch, un tremblement de terre accompagné
de bruits souterrains, semblable à une canonnade éloignée.
Le Don était agité comme par un orage. Dans les maisons

situées au-delà du fleuve tous les meubles furent mis en
mouvement. »

Un tremblement de terre avec bruit semblable au
tonnerre fut ressenti le 6 avril 1825 à Saldenhofen en Styrie
(Wiener Zeitung, 23 avril 1825). Un tremblement de terre
avec bruit du même genre dût avoir lieu dans les Cordil-
lières vers 1825, ainsi qu'il ressort des journaux de l'époque,

h'Oesterreichische Beobachter, n° 181, 1825, dit, par
exemple : « M. de Humbold vient de faire part à l'Académie

des Sciences de Taris de diverses observations
relatives à la constitution du sol de l'Amérique du Sud. Il en

ressort que, dans cette partie du inonde, les éruptions
volcaniques furent réduites au silence déjà lors de la
formation des terrains anciens ou de la plus ancienne
chaîne de montagne. La masse volcanique en fusion n'en



— 243 —

existe pas moins dans l'intérieur de la terre, ainsi que le

prouvent les bruits souterrains entendus de nouveau lors
du récent tremblement de terre qui affecta les Cordillières.
Mais la croûte terrestre lui oppose une barrière
infranchissable. »

Otto de Kotzebue raconte dans son Voyage de découverte

dans le Pacifique et au détroit de Bering (édition de

Vienne, t. 1, p. 160) : « Le jour suivant (p. 37 degrés 27
minutes de latitude sud et 74 degrés de longitude entre la
baie de la Concepcion et le Kamtschatka), à 6 h. du soir,
nous ressentîmes un curieux ébranlement de l'air et le

navire parut trembler un peu. Le bruit ressemblait à un
tonnerre lointain, il se renouvela au bout de 3 minutes
environ et dura chaque fois quelque chose comme ]/2
minute. Au bout d'une heure nous ne ressentions plus rien;
il est probable qu'un tremblement de terre avait eu lieu
dans ce moment en Amérique, car nous étions à 2 degrés
de distance de la terre et le bruit venait distinctement de

l'est. » Les Berliner physikalische Belustigungen (2me partie,

8rac section) font mention d'un tremblement de terre
survenu à Londres le 9 février 1750 et accompagné d'une
détonation entendue dans l'air.

Le 8 décembre 1753, il y eût à Brest deux fortes
secousses accompagnées d'un bruit pareil à la détonation
d'un canon tiré dans un espace souterrain voûté.1

En Suisse, spécialement, les phénomènes sonores ont
été fréquemment observés. Dans la seule année 1887,
ils ont accompagné, avec des intensités très variables, les

séismes suivants :

1 Cette mention est tirée d'un vieil ouvrage paru à Brème en
1765 et intitulé: Récréations philosophiques, ou comment les

vraies coquilles marines sont parvenues sur les plus hautes
montagnes ; avec une explication complète des tremblements de

terre, etc. (en allemand).



— 244 —

31 Janvier, 4 h. 58 m. du soir, à Davos-Dôrfli. Bruit
pareil à un roulement.

1er février, 4 h. 57 m. du soir, à Davos-Platz. Bruit faible.
4 févier, 5 h. 15 m. du matin, à Oberhittnau (Zurich).

Roulement souterrain violent, semblable à celui du tonnerre.
23 février (tremblement ligurien). Tonnerre, roulement

sourd ou grondement souterrain, avant, pendant ou après
les secousses. Souvent, bruit analogue à celui d'un vent
violent, etc. Pour la Suisse seule, 42 relations parlent
d'un bruit caractéristique; 15 indiquent formellement son
absence. Sur ces 42 relations, 6 indiquent que le bruit
précéda le choc; 11, qu'il l'accompagna; 4, qu'il le suivit;
1, qu'il fut tantôt concomitant, tantôt antérieur; 20, ne se

prononcent pas sur l'instant de son apparition. Il semble

que le bruit ne venait pas de loin, mais qu'il était produit
sur place par le choc.

25 février, 2 h. 2 m. du matin. Mouvement ondulatoire
avec bruit à Lausanne.

7 mars, 12 h. 34 m. du soir, dans le Domleschg et la
vallée de Savien (Grisons). Mugissement souterrain
passant à la détonation (Sils).

11 mars, 1 h. 20 m. du matin, à la Tour-de-Peilz (VeveyV
13 mars, 2 h. 25 m. du matin, à Weinfelden et Wigol-

tingen (Thurgovie).
13 mars, 4 h. du matin, à St-Gall. Roulement souterrain

avec secousse faible, plusieurs jours auparavant.
18 mars, 3 h. du matin, à Griesbach et Thayngen

(Schaffhouse).
20 mars, 2-3 h. du matin, à Schaffhouse, bruit sans choc.

20 mars, 5 h. 45 m. du matin, à Zweisimmen (Berne").
23 mars (tremblement de l'Oberengadin). A Campfer,

bruit rappelant celui d'une avalanche.
7 avril, 6 h. 30 m. et 8 h. 30 m. du soir, à Brigels

(Grisons).



— 245 —

9 avril (tremblement de la Haute-Engadine et de l'Ober-
halbstein).

23 avril, 0 h. 47 m. du matin, à Lienz, Riiti, Sennwald,
Salz, dans le Rheinthal, à Feldkirch et Fiiedrichshafen.
Tonnerre souterrain et mugissement du lac de Constance,
quoique le temps fût parfaitement calme. Ça rappelle la
voix d'Ea. le dieu de la mer.

19 mai, 11 h. 5 m. et 11 h. 15 m. du soir, à Bex, Aigle
et Clarens (tremblement sub-alpin).

2 juin, 10 h. 25 m. du matin, à Zweisimmen.
9 juin, 9 h. 13 m. du soir, à Cierfs (Munsterthal, Grisons).
30 juin, 9 h. 30 m. et 10 h. du soir, faible roulement à

Zweisimmen.
3 octobre, 1-2 h. du soir, tonnerre souterrain au même

endroit. (29 novembre au 6 décembre, 50 secousses avec
bruits violents, à Siveric en Dalmatie

14 décembre, 7 h. 15 m. et 7 h. 25 m. du matin,
tremblements dans l'Engadine, l'Albula et le Puschlav. Bruits
pareils au roulement prolongé du tonnerre, à des craquements

sourds ou au roulement d'une avalanche. Ces termes
de comparaison n'ont, du reste, pas grande valeur ; ils sont

toujours empruntés aux bruits habituels dans la contrée,
de sorte que, d'un pays à l'autre, le même bruit souterrain
sera interprété de deux manières bien différentes. C'est

une véritable adaptation locale. Ici, le bruit accompagna,
en général, les secousses. Quelquefois, il les précéda,
rarement il les suivit. Sa durée fut le plus souvent considérable.

19 décembre, vers 5 h. 50 m. du soir, dans la vallée du

Rhône (Vaud et Berne), à Genève et au Locle.
19 décembre, 11 h. 20-30 m. du soir, à Sion, Bex et

Tour-de-Peilz (Vevey).
20 décembre, 4 h. du matin, à Sion.
Ces 3 chocs forment le tremblement sub-alpin jurassien,

dont la secousse principale fut la première. Un bruit carac-



— 246 —

téristique (d'avalanche, de tonnerre, de hurlements
souterrains) fut perçu partout, sauf à Genève, au Locle, à

Liddes et à Zweisimmen. Il précéda ou accompagna les

chocs. Pas question de bruits qui les eussent suivis. C'est
du reste le cas général: les phénomènes sonores sont
essentiellement prémonitoires, ce sont bien des avertissements.

Voici, à ce sujet, les moyennes obtenues pour le tremblement

ligurien :

Bruit ayant précédé l'ébranlement, 14 cas 48,30 °/0
» » suivi » 5 » 17,25%
» » accompagné » 2 » 6,90 °/0

Cas douteux 8 » 27,60%

29 cas 100,00%

L'année dernière encore (4 décembre 1893,;, une secousse
de tremblement de terre, ressentie à Romont, Dompierre
et Seigneux, à 10 h. 30 m. du matin, était suivie, cette fois,
d'un bruit souterrain rappelant un roulement.

Il faut ajouter, en terminant, que, dans bien des cas, le

bruit sismique a pu être masqué par le fracas des éboulements

d'édifices, ou tout au moins par les craquements que
ceux-ci font entendre en pareil cas. Malgré cela, le plus
grand nombre des relations font parfaitement la différence

et indiquent les bruits souterrains comme quelque chose

d'absolument distinct et caractéristique. Ces bruits sont
donc un phénomène tout à fait habituel aux tremblements
de terre. C'est la conclusion à laquelle on arrive en notaut,
sur une carte par exemple, les points où l'ébranlement a

été accompagné de manifestations sonores: Le nombre des

exceptions est infime. Quant à la nature du bruit, nous

avons montré qu'on peut y reconnaître tout ce qu'on veut,
depuis les craquements les plus mécaniques jusqu'à la voix
humaine la plus impressionnante. Il y a là un champ illi-



— 247 —

mité ouvert aux imaginations. L'intensité des bruits est

très variable et ne semble dans aucun rapport avec celle
de l'ébranlement. Il en est de même de leur durée.

La conclusion que nous devons tirer de cette enquête, et
spécialement de sa dernière partie,1 faite dans un pays civilisé,

où les entraînements de l'imagination sont moins à

craindre, et portant sur une époque récente, pour laquelle
le contrôle est facile, la conclusion, disons-nous, est que les

phénomènes sonores, loin d'être rares, constituent, au

contraire, l'une des manifestations à la fois les plus
habituelles et les plus caractéristiques de l'activité sismique.
Leur mention dans le récit d'un cataclysme suffit donc

pour établir d'une manière non équivoque le caractère

sismique de ce cataclysme. —
Nous venons de citer un grand nombre d'exemples de

phénomènes sonores ayant accompagné des tremblements
de terre, ou s'étant produits indépendamment d'eux. Il
serait facile d'allonger cette liste, mais ce que nous avons
dit suffira à prouver que ces phénomènes rentrent absolument

dans le cortège classique des manifestations sismiques.
Cela posé, le dernier avertissement, qui précède immédiatement

l'embarquement de Hasis-Adra, dans le texte
cunéiforme, n'a plus rien qui doive nous étonner et la voix
dont il est parlé à la Col II, 1. 31, peut, avec beaucoup de

vraisemblance, être interprétée, comme l'a fait Suess, dans

le sens d'un phénomène sonore d'origine sismique.

IL PHÉNOMÈNES LUMINEUX.

Nous lisons dans le texte de Halevy :

L. 99. Les Anunna portèrent des flambeaux
100. Par leurs flammes ils incendièrent la terre.

1 Die schweiserischen Erdbeben im Jahre 1887, thèse de

doctorat par C. Tarnutzer, Zurich, 1889.



— 248 —

On se souvient de l'importance que Suess attribuait au
rôle des Anunnaki, pour caractériser la nature sismique de

la catastrophe diluvienne, lorsque, suivant Haupt, il
traduisait :

Col. n, 1. 47. Les Anunnaki apportent (vomissent) des flots;
48. Ils font trembler la terre par leur puissance.

Il voyait dans ce passage le jaillissement des nappes
souterraines poussées hors des alluvions mésopotamiennes

par l'onde sismique parcourant le sous-sol rocheux, et il
rapprochait ces deux lignes du passage élohiste :

Gen. vu, 11. Rupti sunt omnes fontes abgssi magnes.

Les nouvelles traductions font disparaître les flots des

Anunnaki, et Halévy remplace l'ébranlement de la terre
par son incendie. Que devient alors le rôle des esprits
souterrains et comment faut-il interpréter les flammes et
les flambeaux des Anunna? c'est ce que va nous apprendre

une nouvelle consultation de théorie générale des

tremblements de terre.
Parmi les phénomènes secondaires qui accompagnent

fréquemment les séismes, dit Hœrnes,1 il est un groupe,
peu étudié à la vérité, mais en revanche fréquemment
observé, c'est celui des manifestations ignées et lumineuses.
De nombreux récits de tremblements de terre portent que
des flammes jaillirent du sol ; d'autres parlent de clartés
semblables à des éclairs qui eussent accompagné, précédé
ou suivi de près les secousses. On a souvent nié la réalité
de ces phénomènes, on les a attribués à l'imagination affolée

des témoins de la catastrophe ; mais les mentions qui
en sont faites sont trop nombreuses pour qu'on puisse les

rejeter purement et simplement. Pour ce qui est du
jaillissement de flammes proprement dites, il s'expliquerait
facilement dans les tremblements de terre volcaniques, soit

1 Erdbebenkunde, p. 113.



— 249 —

par des projections de roches en fusion au moment de

l'ouverture d'une fente, soit par la sortie de gaz incandescents

ou s'enflammant spontanément à l'air. Nous savons,
en effet, que les éruptions volcaniques s'accompagnent
souvent de jaillissements d'hydrogène et que ce gaz donne des

flammes réelles bien que peu éclairantes. Ces flammes ont
été observées à plusieurs reprises et il ne faut pas les
confondre avec les apparences de flammes produites dans

la colonne de fumée et de vapeurs par les pierres et les

scories incandescentes que le volcan projette et par la
réverbération des laves. Ces flammes d'hydrogène peuvent
fort bien se produire dans les grands tremblements de terre,
non seulement dans ceux de la catégorie volcanique, causés

par la tension des fluides enfermés dans le magma et
cherchant à se dégager, mais aussi dans les tremblements de

terre de dislocation ou séismes orogéniques, dans lesquels
les fentes qui séparent les compartiments en mouvement
de la lithosphère peuvent fort bien, dans certains cas, être
assez larges et assez profondes pour permettre de telles
émanations.

Parmi les éléments gazeux qui se font jour dans les

éruptions volcaniques, dit M. de Lapparent,1 il faut citer
l'hydrogène et les hydrocarbures. C'est à Torre del Greco,
en 1861, que ces gaz ont été recueillis et étudiés par MM.
Deville et Fouqué. La lave ayant coulé sous lamer, c'est-à-
dire dans des conditions qui rendaient impossible l'oxydation

de ces gaz combustibles, on put recueillir ces derniers
et constater qu'ils étaient formés par un mélange d'hydrogène

et de carbure C2H4, dans la proportion de 88,46 %,
avec 11,54 % d'acide carbonique.

A mesure qu'on s'éloigne du centre d'éruption,
l'hydrogène diminue et l'hydrocarbure augmente. Ainsi l'on
trouve :

1 Traité de géologie, 3" éd., p. 3995



— 250 —

à 1 mètre du rivage, 1 de C'2H4 pour 3,07 H
à 15 1 2,70 H
à 200 - 1 2,27 H

A Santorin, en 1876, dans les fumerolles les plus
chaudes, M. Fouqué a constaté la présence d'une notable
quantité d'hydrogène libre, coexistant, dans la lave avec

l'oxygène également libre, sans doute en vertu de la haute
température des laves, qui produisait la dissociation des

éléments de l'eau.

Il est juste de rappeler que la présence des hydrocarbures

dans les émanations volcaniques avait été devinée,
en raison de l'odeur d'huile minérale qu'elles répandent
quelquefois, par de Buch, Ferrara, Poulett-Scrope et
Hoffmann. Même, d'après Serrao, Dolomieu et Ferrara, on a

vu des morceaux de scories, fraîchement rejetés par le

Vésuve, offrir des traces reconnaissables de naphte. Quant
à l'hydrogène, Bunsen l'avait signalé, en 1846, dans les

solfatares d'Islande.
En 1878 et 1879 on a pu constater que l'éruption de

l'Etnat avait été piécédée, neuf mois à l'avance, par
d'abondants dégagements de boues chargées de matières
salines avec acide carbonique et hydrogène protocarboné,
à des températures variables entre 7 et 33 degrés.

L'existeuce de gaz combustibles dans les fumerolles
rend facile à comprendre celle des flammes volcaniques,
dont la réalité a été si souvent contestée. Niées par Spal-
lauzani et par Gay-Lussac, ces flammes ont été vues par
La Condamine, Humboldt, Boussingault et Bory de Saint-
Vincent. En 1750, Soufflot étant descendu avec un Anglais
dans le cratère de l'Etna, ils y virent des flammes bleuâtres,
qu'ils comparaient à des feux follets. En 1856 et 1859,
Verdet observa au Vésuve des flammes analogues à celles

que donne la combustion du cyanogène. MM. Deville et
Fouqué en ont vu au Vésuve, à Santorin et à Vulcano.



— 251 —

Enfin M. Janssen a constaté au spectroscope, dans les

flammes sortant du lac de Kilauea, la présence du sodium,
de l'hydrogène et de composés carbures.

Les flammes sont dues à la combustion de l'hydrogène,
de l'hydrogène sulfuré et des hydrocarbures, qui ont échappé
à l'oxydation dans l'intérieur de la cheminée volcanique.

Les manifestations lumineuses dont nous parlons ne
sont qu'une partie du nombreux groupe des phénomènes
pseudo-volcaniques. Ces derniers comprennent, en outre,
les projections d'eau, de boue et de sable, dont la liaison
intime avec les phénomènes que nous étudions nous oblige
à dire quelques mots :

Les tremblements de terre, dit encore M. de Lapparent,1

en dérangeant l'équilibre des couches meubles et
celui des nappes d'eau souterraines, donnent souvent lieu
à de véritables éruptions de boue, quelquefois de sable,

qui font naître dans le sol voisin des effondrements en
forme d'entonnoir. M. Oldham attribue la même origine
aux éruptions d'eau qui ont eu lieu dans l'Inde, lors du

tremblement de terre de Cachar en 1869 ; ce seraient
simplement des projections violentes de nappes souterraines,
chassées à travers les fissures du sol et il n'y aurait aucune

analogie à établir entre ces éruptions et celles des volcans

de boue. En effet, le sol de la province se compose de 10

à 12 mètres d'une argile dure, reposant sur une alluvion
saturée d'eau. Lorsque les fentes se produisaient, on en

voyait sortir, avec la vitesse d'un projectile d'arme à feu,

une poussière sèche, ressemblant à une éruption de fumée;
mais immédiatement après surgissait une boue terreuse,
retombant en bourrelet sur les lèvres de l'ouvertuie.

Le 3 mai 1887, un tremblement de terre, survenu
dans la Sonora, au Mexique, détermina une venue consi-

1 Op. cit., p. 527.



— 252 —

dérable d'eau et de sable, se faisant jour par des fissures
dont les bords présentaient une différence de niveau de

plus de 2 mètres.
De même, à Charleston, on a observé une sortie de

sable micacé.1 Ce phénomène paraît tout à fait propre à

expliquer la formation de certains dykes ou filons de sable,
qu'on voit traversant les schistes crétacés en Californie,
et où les veines de sable, accusées par l'alignement des

paillettes de mica, sont disposées parallèlement aux parois,
au lieu d'être horizontales, comme elles le seraient si le

remplissage était venu d'en haut.
M. Hervé-Mangon a constaté qu'en 1861 et 1862

chacune des secousses ressenties dans l'Europe occidentale
s'était traduite par une augmentation dans la proportion
des sédiments que contenait l'eau du puits artésien de

Passy. Le 14 novembre 1861, jour d'un grand tremblement
de terre en Suisse, les troubles du puits de Passy s'élevèrent

soudain de 62 grammes par mètre cube à 147 grammes,

pour redescendre le jour suivant à 91. M. J. François
a également constaté l'influence, la plupart du temps
passagère, des tremblements de terre sur les sources
thermales des Pyrénées. Il y a cependant des sources dont la

température peut être affectée d'une manière permanente
par un phénomène de ce genre. Ainsi l'on admet que les

sources de Louèche ont gagtié 7 degrés et une notable

augmentation de débit depuis le tremblement de terre qui
a dévasté la vallée du Rhône en 1855. —

Ces phénomènes pseudo-volcaniques peuvent, dans un
grand nombre de cas, être rapportés aux mouvements
superficiels dans un sol alluvionnel contenant des nappes
liquides souterraines. Cependant, il y a un certain nombre
de récits dont les circonstances ne peuvent s'expliquer

' Diller, Bull. geol. soc. of. America, i, p. 441.



— 253 —

qu'en admettant l'ouverture, par suite des mouvements

sismiques, de communications filoniennes avec les régions
profondes : Tendant les tremblements de terre qui dévastèrent

les Abruzzes de 1702 à 1703 et détruisirent presque
entièrement la ville d'Aquila, on vit s'ouvrir près de cette
ville plusieurs gouffres à travers lesquels de l'eau et des

pierres étaient projetées en telle abondance que les champs
d'alentour en furent recouverts et durent être abandonnés.

Les jets d'eau dépassaient les arbres les plus élevés et en

môme temps il s'élevait des montagnes voisines des flammes

et d'épaisses vapeurs. — Lors du tremblement de

terre de Cumana, le 14 novembre 1797, des flammes
jaillirent sur les rives du Manzanares et dans le golfe de

Cariaco ; on assure même que ce phénomène se serait
répété souvent au Venezuela. Pendant le grand tremblement

de terre de Lisbonne, on vit de même sortir d'une

crevasse nouvellement formée dans le rocher d'Alvidras
des flammes et des colonnes de fumée. Ces dernières
étaient d'autant plus épaisses que le bruit souterrain était
plus fort. Lors du tremblement de terre de la vallée de la

Magdalena en Nouvelle-Grenade, le 16 novembre 1827,

un grand nombre de fentes exhalèrent de l'ácide
carbonique.1

Les dégagements de flammes dans les tremblements de

terre sont donc un phénomène qui a été souvent décrit,
mais il est évident que dans un grand nombre de cas les

observateurs ont pu être victimes d'une illusion d'optique.
Ces illusions se produisent très facilement, comme en

témoigne l'exemple suivant rapporté à J. Schmidt :2 « Le
18 janvier 1862, à 3 1/i h. après midi, il y eut à Delphi
un grand éboulement de rocher. La chute de tout un pan

1 C. F. Naumann, Lehrbuch der Geognosie, i, 239, 240.
2 Studien über Vulkane und Erdbeben, ii, 83.



— 254 —

de dalles et de blocs rendu très foncé par l'action des

agents atmosphériques mit subitement à nu la couleur

rouge orangé de la roche fraîche. Cet escarpement rou-
geâtre était en outre éclairé pendant quelques instants

par le soleil, au-dessus des nuages qui se traînaient au

pied de la montagne. Cet ensemble de circonstances faisait
un effet extraordinaire, et j'eus un instant l'impression
terrifiante qu'une gerbe de flammes entourée de vapeurs
jaillissait du sommet de l'escarpement. Il n'en était rien,
toutefois, et les apparences de vapeurs pouvaient très bien
être produites par la pluie, par l'évaporation de l'humidité
qui recouvrait la roche ou par la poussière des blocs qui,
en tombant, se brisait contre les parois. Quoiqu'il en soit,
plusieurs autres personnes eurent en même temps que moi

cette impression peu rassurante. »

Un autre genre de manifestation lumineuse dont il est
fait mention dans un grand nombre de récits de tremblements

de terre, ce sont les clartés subites qui revêtent
souvent l'aspect d'un éclair. G. Schueler, dans son rapport
au ministère de l'intérieur de Valachie sur le tremblement de

terre du 11 janvier 1838, en mentionne un certain nombre :

« On les a observées en plusieurs endroits, à Busco, à

Ardschisch et à Bucharest. Elles ressemblent tantôt à des

rayons de feux, tantôt à des boules de feux; elles
accompagnent souvent les tremblements de terre et doivent être
attribuées la plupart du temps à l'action de l'électricité. »

E. Kluge1 cite un certain nombre de cas où des clartés
de ce genre ont été observées en relation avec des
tremblements de terre : Le 17 janvier 1850 il y eut à Borgo-
taro, à 11 h 55 minutes du soir, une forte secousse
ondulatoire accompagnée d'un bruit sourd et d'un éclair très

1 Ueber die Ursachen tier in tien Jahren 18.~)0-18.~>7 slat
(gefundenen Erderschütterungen. Stuttgart, 1861. P. 112 et 113.



255

vif. Le même phénomène se reproduisit le 19, peu après
10 '/.2 h. du soir, par un temps très clair.

Une clarté très vive, mais de peu de durée, traversa le
ciel avant le grand tremblement de terre de Dalmatie du
13 avril 1850.

Le tremblement de terre de Borgotaro du 25 février
1850 fut de même précédé, à 9 1/a h. du soir, par un
violent éclair et un bruit souterrain.

Le 8 mai, à 3 h. du matin, les parties supérieures du

Wynen-Thal et du Suhren-Thal (canton d'Argovie en Suisse)
furent ébranlées par une secousse accompagnée d'un bruit
pareil à l'écho d'une canonnade lointaine. Dans le canton
de Soleure, à Ölten, Ober-Gösgen et Lostorf, on entendit
seulement un bruit semblable au tonnerre, précédé d'une
clarté dans le genre d'un éclair. Le bruit semblait venir
de l'est et la clarté apparut au nord-est. Dans la vallée de

la Limmat et dans tout le Wehn-Thal, on observa seulement

une clarté qui dura plusieurs minutes et fut
accompagnée de deux détonations violentes.

Lors du tremblement de terre d'Alger, le 21 août 1856,
on observa sur quelques points de véritables éclairs dans

le ciel.
Un récit du terrible tremblement de terre qui désola

l'île de Candie, le 12 octobre 1856. s'exprime comme suit:
« Le témoignage de nombreuses personnes qui se
trouvaient en divers points de l'île, en mer ou près de la côte,
met hors de doute qu'il se produisit avant et pendant la

catastrophe une clarté toute spéciale. Elle eût été de couleur

rouge et eût présenté une sorte de vibration et de

scintillement. Tous les témoins assurent que cette clarté
ne pouvait aucunement être confondue avec un éclair et
qu'elle ne se renouvela pas. »

Lors du même tremblement de terre, on aperçut à Malte,
avant la catastrophe, une lueur rougeâtre dans le ciel.



— 256 —

De même, le tremblement de terre de Smyrne, le 3 mars
1857, à 11 1fi h. du soir, fut précédé d'une vive lueur dans

le ciel et d'un bruit particulier dans l'air.
Le 6 avril 1857, à 10 h. 24 m. du soir, un tremblement

de terre violent se produisit à Bandaneira et à Gross-

Banda, qui fut ressenti aussi aux îles Rosengain, Ory,
Rhum et Pisang. Quelques personnes remarquèrent une
lueur accompagnée d'un bruit sourd.

Griesbach1 relate un fait de nature un peu différente et
ses observations doivent être rapportées, parce que,
depuis lors, il n'en a pas été fait de nouvelles à ce sujet :

« Dans plusieurs tremblements de terre, dit-il, on prétend
que des flammes jaillirent du sol ou que des éboulements
de rochers en furent accompagnés. Or, de tous les récits

que j'ai recueillis dans la chronique, un seul, relatif au

tremblement de terre du 13 août, mentionne un fait de ce

genre. Les habitants de 'facua et d'Arica virent, le soir de

ce jour, le ciel éclairé pendant un moment d'une lueur
assez forte. On crut à l'éruption de l'un des volcans des

Andes, et les journaux américains discutaient lequel cela

pouvait être. Or, en fait, aucun de ces volcans n'avait eu

d'éruption ; il faut donc chercher ailleurs la cause de cette
lueur. Cette cause peut être mécanique, car on sait que
le déchirement, la pulvérisation et, en général, la division
des solides, sont capables de produire des lueurs parfois
même très vives. Il en est de même de la réunion violente
des particules sous l'influence d'une forte pression.2 Je

rappellerai seulement les étincelles qui jaillissent lorsqu'on
brise certaines pierres dures ou qu'on les frappe l'une

1 Die Erdbeben in den Jahren 1867 it. 1868. Mittheil. d. k.
geogr. Gesell, in Wien, 1869. In Hœrnes, /. c, p. 115.

2 On sait, d'autre part, que la condensation des matériaux
cosmiques les porte à une température très élevée et que c'est la cause

unique de l'incandescence des étoiles.



— 257 —

contre l'autre, les lueurs assez vives que projette le sucre,
etc. Lors donc que tout un ensemble de couches rocheuses

se brise et s'éboule, il est naturel que cela produise des

phénomènes lumineux parfois même très intenses. L'exemple

de nombreux éboulements de rochers ou de glissements
de terrain est là pour nous prouver qu'il en est bien ainsi.
Par exemple, l'éboulement de Goldau en 1806, par les

frottements énormes qu'il engendra, produisit une chaleur
telle que l'humidité de la roche fut transformée en vapeur
dont l'expansion projeta dans les airs comme un coup de

mine tout le banc de nagelfluh. A ce moment, on observa

une violente lueur. Il n'y a pas jusqu'aux chutes de
glaciers qui produisent parfois de ces éclairements subits.
Ce fut le cas, par exemple, lors de la chute du Bies-Glet-
scher, dans le Gorner-Vispthal, en 1819. Il est très possible

que la lueur observée à Tacua, le 13 août 1868,
provienne de quelque chose d'analogue. On observa d'ailleurs,
lors de ce même tremblement de terre, une très grande

quantité d'électricité dans l'air, au point que, au moment
de la catastrophe, des étincelles se dégageaient des

cheveux et des vêtements. Si cela est vrai, il faut eu rapprocher

l'opinion de M. Pretzner à Lima, qui attribue le grand
phénomène lumineux du 13 août au soir à l'influence de

cette électricité. Il reste toujours possible d'ailleurs que
cette clarté ait dû son origine à un météore quelconque. »

Ici encore il serait facile d'allonger la liste des phénomènes

lumineux observés en relation avec les tremblements

de terre. Les exemples cités suffiront pour établir
l'intimité de la relation qui lie les manifestations
lumineuses aux actions sismiques. Cela posé, l'énoncé des

premières, dans le texte chaldéen révisé, est loin d'exclure du

déluge l'intervention des dernières, au contraire. Que l'on
considère donc les Anunnaki comme apportant des flots,
selon l'ancien texte, ou comme vomissant des flammes, ou

17



—• 258 —

brandissant des torches, d'après les versions récentes, le
caractèi e sismique de leur action et de l'événement tout
entier subsiste et l'interprétation de Suess demeure dans

son intégrité. —



CHAPITRE V

LA THÉORIE SISMIQUE
ET LES TRADITIONS DILUVIENNES

Dans notre premier chapitre, nous avons reproduit
l'interprétation de Suess, basée presqu'exclusivement sur
le texte cunéiforme, mais en tenant compte, mieux qu'il
ne l'a fait, des données de la Genèse. Nous avons constamment

fait marcher de pair les indications des deux textes
et le résultat a été que, loin d'ébranler la théorie sismique,
l'entrée en cause du récit biblique n'a fait que la fortifier.

Ce résultat est considérable, mais il n'est pas encore
suffisant. La critique partage, en effet, les traditions
d'apparence diluvienne en deux groupes : les traditions réelle,
ment diluviennes, c'est-à-dire se rapportant réellement au

déluge biblique, et les pseudo-diluviennes, relatives en
réalité à toute autre catastrophe plus ou moins analogue.2
Le premier de ces deux groupes se partage à son tour en
deux : Les traditions aborigènes ou originales, c'est-à-dire

ayant pris naissance dans les contrées mêmes où on les

retrouve, — contrées qui, par le fait, devront être regardées
comme le théâtre de l'événement, — ou tout au moins,
chez les peuples mêmes qui en ont été victimes, ces peuples

ayant pu, d'ailleurs, effectuer depuis lors des migrations

plus ou moins étendues. C'est le premier sous-groupe.

1 On trouvera, dans ce chapitre, les textes auxquels nous
faisions allusion dans notre Caractère naturel du déluge, p. 284,
ad. not.

2 Pour tout ceci, voyez notre Déluge decant la critique
historique.



— 260 —

Le second est celui des traditions importées dans une
région qui n'a pas été le théâtre du cataclysme, empruntées

par un peuple étranger, souvent éloigné, aux descendants

directs des témoins oculaires.
Notre étude se bornant au déluge biblique seul, les

traditions pseudo-diluviennes n'entrent évidemment pas en

ligne de compte. Pour les réelles, si leur classement en

aborigènes et importées n'était pas fait ou s'il était réellement

douteux, nous serions obligé, pour être complet, de

passer la théorie sismique au crible de chacune des traditions

réellement diluviennes, pour voir si elle s'accorde ou
non avec les données du texte. Ce serait un travail consi-

déiable, mais néanmoins indispensable, car si la théorie
sismique doit être la véritable explication géologique du

déluge, il faut avant tout qu'elle puisse s'appliquer à

l'ensemble des récits par lesquels seuls nous connaissons cet
événement. Heureusement, il n'en est pas ainsi. Le classement

des traditions réellement diluviennes est acquis à la

critique, et cela depuis assez longtemps déjà. Les
interprètes et les mythologues les plus marquants s'en sont
occupés; nous avons donné nous-même un exposé complet
de la question et montré que, pour ce groupe au moins,
les divergences entre les auteurs modernes qui font loi
sont peu de choses. Ce classement peut donc être considéré

comme un résultat définitivement acquis, pouvant
servir de point de départ. Cela étant, et les traditions
importées ne pouvant différer des originales dont elles dérivent

que par corruption, il est évident qu'en cas de

divergence, ce sont ces dernières qui doivent servir de critérium.

C'est-à-dire qu'au point de vue de notre recherche
actuelle, une tradition importée ne peut avoir d'intérêt
que si on a des raisons d'y voir ou d'y soupçonner la trace
d'une tradition ou d'un courant traditionnel spécial, dont
la forme originale se serait perdue depuis le moment de



261

l'emprunt. A part ce cas, où les traditions importées
remplacent les originales, ces dernières seules doivent nous

occuper.
Dans cet état de choses, nous allons prendre successivement

chacune des traditions que la critique scientifique
moderne considère comme réellement diluviennes et aborigènes,

nous y joindrons l'une ou l'autre tradition importée,
intéressante pour les motifs que nous venons de dire, et

nous examinerons si la théorie sismique, qui cadre si bien

avec le récit cunéiforme et la Genèse, s'applique encore
aux nouveaux textes. Or, voici la conclusion à laquelle nous
sommes arrivé dans notre étude critique des souvenirs
diluviens.' Il est indispensable de la rappeler, puisque c'est
elle qui doit nous guider dans le choix des récits à

examiner :

En dernière analyse, disions-nous, la seule race chez qui
la tradition du déluge fasse corps avec les idées religieuses
est la race sémitique, du moins dans ses rameaux
septentrionaux, Assyro-Bdbyloniens. Hébreux et Syriens. Nous

ne trouvons pas trace de cette tradition dans ce qui
nous reste sur la religion phénicienne ; l'existence, au
moins comme souvenir d'emprunt, en peut néanmoins

être établie, soit par la presque identité linguistique
et psychologique des Phéniciens et des Hébreux, soit

par ce qu'en disent les écrivains postérieurs,2 soit enfin

par cette considération que l'importation de la dite
tradition en Grèce a eu lieu, très probablement, par
l'intermédiaire des Phéniciens. En Phrygie et en Arménie,
la tradition diluvienne n'apparaît que fort tard et comme

une importation juive et même chrétienne.3 En Arabie,
on trouve des échos, certainement importés mais très

1 Déluge devant lu critique, i, 255 et 284.
2 Voy. plus loin, La tradition phénicienne.
3 Op. dt., p. 254.



— 262 —

fidèles, de la tradition chaldéenne, augmentés peut-être de

greffes bibliques. Chez les Iraniens, on rencontre des

mythes cosmogoniques, mais pas de tradition diluvienne.1 De

même chez les Egyptiens.2 Pour les Indiens,* il est de fait
que la tradition du déluge, inconnue aux Vêdas, se trouve
sous une forme exotique et de plus en plus compliquée
dans trois écrits de date très différente. Le récit le plus
ancien et le plus simple est celui du Çatapatha Itrahmana.
Les versions plus récentes, celle du Mahâbhârata et celle
des Pourânas, sont surchargées de traits fantastiques et

parasites, qui, joints à ce fait capital que l'idée d'un Manou
sauvé du déluge est incompatible avec le système
essentiellement indien des destructions périodiques du monde,
avaient déjà déterminé l'illustre Eugène Burnouf à y voir
une importation sémitique, probablement babylonienne.
Burnouf reconnut que ce récit pouvait aussi bien provenir
de la Genèse, mais il lui parut difficile d'admettre l'action
du livre hébreu dans l'Inde à une époque aussi reculée.

Aujourd'hui, cette difficulté n'existe plus, attendu que la
date récente de l'épopée brahmanique, ainsi que celle des

Pourânas, est reconnue par des savants d'une grande
compétence. Comme type du récit indien, on peut seulement
hésiter entre l'épopée babylonienne, Bérose et la Bible, et
c'est là le seul doute qui reste à éclaircir. La chose ne
paraît pas extrêmement difficile. La circonstance mentionnée
dans le Brahmana, que le vaisseau de Manou s'arrêta sur
la montagne du Nord, concorde parfaitement avec la
Genèse et Bérose qui font rester l'arche sur une montagne
de l'Arménie, tandis que le poème cunéiforme indique
comme théâtre de cet événement la montagne de Niçir,
située à l'est de la Babylonie; ce document entre donc

1 Ibidem.
2 Op. cit., p. 252.
3 Ibidem, p. 253.



— 263 —

plus difficilement en ligne de compte. Quant aux deux

autres, on s'aperçoit bientôt que les récits indiens renferment

des éléments empruntés tantôt à l'un, tantôt à l'autre.

Ainsi, d'une part, le recouvrement du Vêda par Manou

rappelle le déterrement des livres sacrés par Xisuthrus du

récit de Bérose, de l'autre, la donnée du Bhagavata-Pou-
râna qui fixe entre la construction du vaisseau et le
commencement du déluge un intervalle de sept jours, ne peut,
semble-t-il, avoir d'autre source que la Bible, car ce trait
ne se trouve dans aucune des versions babyloniennes. Il
est possible, du reste, que l'emprunt se soit fait sur une

version, peut-être orale, toute différente de celles que nous

possédons. En somme, le récit indien du déluge est, dans

tous les cas, une importation étrangère d'époque
historique, et non pas une tradition originale antérieure aux

migrations. De tous les peuples aryens, les Grecs seuls

avaient de bonne heure une tradition diluvienne, ou plutôt
plusieurs traditions à la fois, très différentes les unes des

autres et ayant pour théâtre diverses régions du continent
ou des îles. La diversité de ces légendes, ainsi que
l'absence du vaisseau dans la plupart d'entre elles, prouve
qu'il y a là tout au plus le souvenir exagéré de catastrophes

locales, d'inondations produites par des débordements

extraordinaires des lacs et des rivières ou par des

invasions de la mer. Deux légendes seules mentionnent le

sauvetage de quelques hommes au moyen d'un vaisseau,
celle qui se rattache à Ogygès, roi fabuleux de la Béotie
ou de l'Attique, et celle de Deucalion. La première, dont

il n'est question qu'à l'époque alexandrine, doit, en bonne

critique, être retirée du débat. La seconde remonte à deux
siècles plus haut, mais fait défaut au cycle des mythes
homériques; qui nous garantit donc qu'il n'y ait pas là une

importation étrangère et spécialement syro-phénicienne?
Il ne faut pas oublier, en effet, l'analogie de la cérémonie



— 264 —

qu'on célébrait à Athènes en mémoire du déluge avec celle

qui était en usage à Hiérapolis de Syrie, et il n'y a aucune
raison de nier que le mythe ait été importé en même temps

que la cérémonie. Nous croyons donc que, jusqu'à preuve
du contraire, il ne peut pas être question d'une tradition
diluvienne dans les conceptions originales du peuple grec.1
On remarque d'ailleurs dans les récits grecs le même
phénomène que dans les récits indiens ; Les vieilles formes
sont simples et se rapportent visiblement à des phénomènes

locaux. Les formes plus récentes se compliquent et
se chargent d'additions parasites facilement reconnaissa-
bles comme emprunts à la tradition asiatique. Les intermédiaires

pour ces emprunts furent certainement les Phéniciens

d'abord, puis, plus tard, les Juifs qui étaient répandus

de très bonne heure dans les villes de l'Asie Mineure
et du nord de l'Afrique.2 A toutes ces traditions qui ont
nettement le caractère d'événements locaux, il faut ajouter

celles des Chinois, et de la race jaune en générale, qui
n'ont rien à faire avec le déluge biblique, celles des

Polynésiens qui sont dans le même cas, et celles d'Amérique
où les importations bibliques d'origine chrétienne se

superposent à des mythes cosmogoniques aborigènes. En
Europe, on trouve des imitations populaires des récits

bibliques mêlées à des traits empruntés à la mythologie

grecque, le tout greffé parfois sur des souvenirs de

catastrophes locales. Ces élucubrations, pour la plupart médiévales,

ne sauraient entrer en ligne de compte. Il en est de

même de l'Afrique. Les souvenirs d'inondations y sont
extrêmement rares et toujours nettement locaux, sauf à la

pointe sud où les influences chrétiennes entrent en jeu.3
En somme, il nous reste, comme souvenirs réellement

1 Op. cit., p. 255.
5 Andrée, Flutsagen, p. 43.
3 Op. cit., p. 254 et suiv.



— 265 —

diluviens, le groupe antéroasiatique, formé par la tradition

mésopotamienne originale et primitive, jouant le rôle
de souche, et par les versions hébraïque, phénicienne,
syrienne, arabe, phrygienne et arménienne, qui en dérivent
comme autant de rameaux, incarnant peut-être chacune

un courant oral différent de la tradition mère. Ces

versions différentes ont pu réagir les unes sur les autres dans

le cours des temps, voir même s'engendrer mutuellement;

elles ne sont donc pas toutes de même valeur au

point de vue critique. Il est possible que l'une ou l'autre
d'entre elles doive être regardée comme une importation

formelle; mais comme il reste toujours admissible

que des importations de ce genre, aussi voisines à tout
point de vue de la tradition originale, en renferment une
version ancienne, peut-être perdue, nous les ferons toutes
entrer en compte J

Le côté mythologique ou historique de la question
étant réduit ainsi à ses termes nécessaires mais

suffisants, nous ferons de même pour le côté géologique.
Or on a vu, par la première partie de ce travail, que
les points essentiels sur lesquels se base la théorie
sismique sont au nombre de deux, à savoir la marche du

navire de l'aval vers l'amont, à contre sens du cours normal

des eaux, et le rôle dominant joué par les flots de

l'abîme, qu'il s'agisse de la mer ou des eaux souterraines.
Ces deux points sont assez importants, même au point de

vue de l'observation vulgaire, pour que tout récit ait eu
le souci d'y répondre, et, en outre, ils sont pour ainsi dire
indépendants de la forme religieuse du récit. Les
caractéristiques que la géologie réclame sont donc bien choisies

au point de vue de la critique historique. Ce sont elles que

1 Le texte cunéiforme et la Genèse ont été étudiés dans le
premier chapitre.



— 266 —

nous allons nous attacher à chercher, en ayant soin de

noter sur notre route les autres détails intéressants que
nous pourrions rencontrer, surtout dans le cas où, à

défaut de l'une ou de l'autre de nos caractéristiques, il se

trouverait une indication de nature à les combattre.1

I. — LA TRADITION CHALDÉENNE

EN DEHOKS DU TEXTE CUNÉIFORME.2

Bérose, d'après Cornélius Alexandre Polyhistor, clans

le Synceïle et Eusèbe de Césaréef — « Il (Cronos,
Bêou Ea) lui (Xisouthros, Hasisatra) ordonna donc de

prendre le commencement, le milieu et la fin de tout ce

qui était consigné par écrit, et de l'enfouir dans la ville du

Soleil, à Sippara (dans la ville du Soleil des Siparènes,
chez Eusèbe), puis de construire un navire et d'y monter.

Et quand Xisouthros demanda de quel côté il devait
tourner la marche de son navire, il lui fut répondu « vers
les dieux » Il fit une ouverture au toit du navire et vit
que celui-ci était arrêté sur une montagne..... La voix dit,

1 Pour tout ce qui touche à la critique des traditions que nous
allons étudier, voir notre Déluge decani la critique, spécialement

les p. 230 et 231, 238 à 241 et 244.
2 Le texte cunéiforme de Smith a été étudié au ch. I : le

fragment publié depuis par Delitzsch (Assyr. Lesest., 101), quoi-
qu'appartenant à une version différente, ne modifie en rien les

résultats acquis. Sont seules intéressantes les lignes 9 et 10, qui
appuient le fameux « ventent ad te » (Car. nul. du Dèl.) et 13,

combattant la caractère maritime des habitants de Surippak
(Winckler, 84, 85).

3 Berosi fragmenta, éd. Müller, 1, 4, 7. Fragment 15 de Le-
norman, Fragm. cosmog. de Bérose. Eusebi Chronicon, éd. A.
Schoinc, i, col. 11 ss. Cory, Ancient Fragments, p. 21. Lenormant,

Prem. Civilisât., n, 11. Orig. de l'Hist., i, 387. G. Smith,
Chald. Gen., p. 43.



— 267 —

en outre, à ceux qui restaient qu'ils devaient retourner à

Babylone et, conformément aux décrets du destin, déterrer
les écrits enfouis à Sippara pour les transmettre aux
hommes. Eile ajouta que le pays où ils se trouvaient était
l'Arménie. Ceux-ci, après avoir entendu la voix, sacrifièrent
aux dieux et revinrent à pied à Babylone. Du vaisseau de

Xisouthros, qui s'était enfin arrêté en Arménie, une partie
subsiste encore dans les monts Gordyéens (vers, grecque :

Mts Corcyréens', en Arménie, et les pèlerins en rapportent
l'asphalte qu'ils ont raclé sur les débris; on s'en sert pour
repousser l'influence des maléfices. Quant aux compagnons
de Xisouthros, ils vinrent (lorsqu'ils arrivèrent, Smith, 44)
à Babylone, déterrèrent les écrits déqiosês à Sippara,
fondèrent des villes nombreuses, bâtirent des temples et
restituèrent (entre autres) Babylone. »

Bérose, d'après Abydène, dans le Syncelle et Eusèbe.1 —
« Le dieu lui ordonna donc de cacher tout ce qui
composait les écritures dans la ville du Soleil, à Sippara (A.
de Gutschmid : dans le territoire (le quartier, G.) des Sip-

parènes). Sisithros, ayant accompli ces prescriptions,
navigua bientôt vers l'Arménie, car (Smith traduit : « et »)

aussitôt la prédiction du dieu se réalisa. (La traduction de

Smith indiquerait une navigation indépendante du déluge,
sur l'Euphrate, peut-être, G.) Et du bois de son navire»

qui s'était arrêté en Arménie, les habitants du pays font
des amulettes »2

Le point de départ est donc le même dans les deux ver-

1 Abgdeni fragmenta, éd. Müller, 1, 2, 3. Euscbi Chronic,
éd. Schrene, i, col. 31 s. s. Cory, p. 32. Lenormant, P. C, h, 13.

O. IL, i, 390. Smith, p. 46, 47.
2 L'extrait de Bérose, par Apollodore (Syncelle et Eusèbe), ne

contient que la seule mention du cataclysme, à propos du règne
de Xisouthros. (Bei: Fragin., Muller, 5, 6. Eiiseb. Chron.,
Schœne, i, col. 7 s. s. Cory, 30. Smith, 45, 46.) —



— 268 —

sions. Peut-être Babylone, puisque les survivants y reviennent,

peut-être Larancha, p.isque Otiartes, père de Xisu-
thros, était « un chaldéen de Larancha » (Apollodore,
Smith. 45), peut-être Larsam. patrie de Xisouthros, d'où
il fit venir les tables qu'il enfouit à Sippara (Lenormant,
Commentaire de Bérose, p. 292), peut être Sippara, en

tout cas la Babylonie. Voyons de plus près ces indications
topographiques : Babylone, trop connue pour en parler,
entre le 32e et le 33e degrés de latitude. Larancha, identifiée

par quelques-uns, bien que sans preuves concluantes,
avec Larissa; par Menant avec Surippak (?); en général,
par Schrader, par exemple, avec l'Ellâsâr de la Bible, était
une ville d'une certaine importance avec un temple du Soleil

qui fut fameux. Si vraiment Larancha est synonyme de Larsa
(ou Larsam), idéographiquement « la demeure du Soleil »,
le « trône brillant », c'est le Senkereh actuel, entre le 31°

et le 32e de latitude, sur la rive gauche de l'Euphrate, au
N.-O. d'Ur, par 46° E. de Greenwich.1 Sippara, ses ruines
ont été retrouvées, et fixées maintenant avec certitude, dans

la col line d'Abu-Habba, à moitié chemin entre Babel et

Bagdad, c'est-à-dire au N. de Babylone, à l'endroit le plus
étroit de la Mésopotamie. Sippara (ou Sipar) était une
ville double, située sur les deux rives d'un bras de

l'Euphrate, aujourd'hui à sec. L'un de ses quartiers s'appelait
Sipar de Samas, ou du Soleil, ou du dieu du Soleil, l'autre
Sipar d'Anunit, son épouse, ou aussi, et dès les temps les

plus anciens, Agane ou Agade (Accad?). Agane fut le siège
d'une des plus anciennes dynasties ; sa bibliothèque était
si célèbre qu'on la disait antédiluvienne. C'est elle que
Xisouthros, sur l'ordre divin, avait cachée en terre à

l'approche du cataclysme.2 Le texte de Bérose, cependant,

1 C. P. Tiele, Babylon.-Assyr. Gesch. (1886-88), i, p. 82 et 86-
2 Ibidem, p. 83.



— 269 —

laisse place à une supposition un peu différente : On peut
croire que les Ecritures n'étaient pas primitivement à

Sippara, et qu'elles y furent transportées d'ailleurs (peut-être
de Babylone) pour y être enfouies sous la garde du dieu
du Soleil, ou sous celle d'Anunit, divinités municipales1 de

Sipar. En effet, l'usage d'enfouir des documents dans les

fondations des temples et des palais était habituel en Ba-

bylonie dès les temps les plus reculés, et il s'y attachait
une idée de protection par la divinité à qui le temple était
dédié. Il est difficile de dire si Bérose a puisé ce détail,
qui manque dans le texte cunéiforme, à une source
spéciale plus complète, ou s'il y a là une addition ultérieure,
imposée au texte primitif. Cet usage, peut-être antédiluvien,

est certainement historique : Un cylindre du roi Na-
boned (Nabonid, env. 550 av. J.-O), décrit par rinches,
raconte que Nabukadnezar (604-561) fit, en pure perte
d'ailleurs, des fouilles prolongées sous le temple du Soleil
de E-bara à Sippar. II cherchait de vieux documents,
mais ce ne fut que plus tard que son successeur, Naboned,
réussit à découvrir, par 18 aunes de profondeur, un cylindre

extrêmement ancien ; « C'est le cylindre de Narâm-
Sin, fils de Sargon, dit l'inscription ; ce cylindre que,
pendant 3200 ans, aucun des rois qui m'ont précédé n'ont vu,
Samas me l'a découvert, lui, le grand seigneur de E-bara,
la maison, le lieu, de la joie de son cœur. »2

Jusqu'à ces derniers temps, on croyait devoir chercher

Sipar bien plus au nord, dans la colline de Sifeira ou Sifera,
1 Sur la signification de ce terme, voy. mon Déluge devant la

critique, p. 92. — Comparez cependant, Ticle, Op. cit., n, 442,

sur les résidences rurales des anciens rois.
2 T. G. Pinches, Some recent discoveries, etc. Proc. Soc.

Bibl. Arch., 7 now 1882, p. 6-12: Friedr. Delitzsch in Miirdtei',
Kursgef. Gesch., p. 273 et suiv. : Taylor in J. Oppcrt, Expèd.
Mrsop., 1,273: Suess, Sintfl., p. 58. Texte complet traduit in
Lenorm. Commentaire, p. 293.



— 270 —

sur le dernier des canaux qui unissent l'Euphrate au Tigre,
c'est-à-dire au N. de Bagdad.1 Mais, nous avons dit que
Rassâm a retrouvé les restes certains de cette ville dans

la colline de Abu-Habba, c'est-à-dire beaucoup plus au sud.

Sa situation est maintenant fixée, au dire des meilleurs
auteurs2 et rentre dans le voisinage immédiat de Babel.

C'était, avons-nous vu, une ville double. Cette circonstance

lui vaut souvent, chez les anciens, un nom pluriel
(chez Bérose: Sispara ou Polis Elion Sipparois); de là
aussi le duel hébraïque Sepharvaim.

Quant à l'étymologie de Sipar, la légende de l'enfouissement

des écritures a fait songer à la racine Sepher,
« livre »; Delitzsch et d'autres ont rejeté cette hypothèse.
Ce dernier pense que Sippar (Sipar) est plutôt une
corruption d'un vieux mot Zimbir (V. R. 23, Nr. 1. Kev. 29),
dont la signification, du reste, comme celle de l'idéogramme
habituel Udkipnunki, est inconnue ou tout ou moins incertaine.

Ceux qui ont à cœur de l'identifier avec Akkad, lisent
le nom de Sipar-Anunit, Agade et non Agane.3

Le point de départ étant donc fixé en Babylonie, voyons
l'autre terme du voyage :

Le point d'arrivée n'est pas douteux ; les deux textes le

nomment expressément, c'est l'Arménie, quelles que
fussent, d'ailleurs, ses limites dans l'esprit de l'auteur ou de

ses commentateurs. Le premier extrait précise davantage,
il indique les monts Gordyéens ou Corcyréens et ajoute
« en Arménie. » Ce n'eût même pas été nécessaire, car les

monts Gordiens sont bien connus dans les anciens. La
Gordyène, aujourd'hui partie septentrionale du Kurdistan,

1 A l'extrémité sud du Murus mcdicus. Ainsi, par exemple,
dans l'édit. de 1865 de l'Atlas antiquus de Spruner-Menke, C. ni,
« Canaan » ; c. « Aram, Assur, Elam. »

2 Tiele, Op. cit., i, 88.
3 Delitzsch, Parad., p. 198 et 209.



— 271 —

comprend le massif montagneux au nord de Diarbékir,
vers les sources du Tigre et le grand coude de l'Euphrate
oriental ou Murad-Su.1 Les monts Gordyéens étaient
habités par un peuple auquel les écrivains classiques donnent
les noms variés de Kardakes,- Kardouchoi? Korduaioif
Gorduènoi,b Gorduaioi,0 Kurtioi,' Gordaei* et même

Chaldaioi,9 ce dernier nom ayant, avec d'autres indices,
conduit à supposer à ce peuple une parenté quelconque
avec les Chaldéens du bas Euphrate. La donnée de Bérose
se retrouve dans le Qorân;10 Mohammed fait débarquer
Noûh (Noé) sur le mont El-Djoudi, qu'il appelle « montagne

Kurde »." Cette montagne, dit Lenormant,12 est en
effet située au sud-ouest du lac de Vân, et son sommet
neigeux se voit de fort loin dans la Mésopotamie. L'empereur

Héraclius y monta de Tsamanên pour voir la place
où l'arche s'était arrêtée (El-Makîn, i, 1, 14); Kazvînî

(i, 157) prétend qu'on y conserva des bois de ce navire
miraculeux jusqu'au temps des Abassides, et la croyance

1 Voyez mon Déluge, p. 270.
2 Polyb., v, 79, 11 et 82, 11 ; Hesych. et Phot, s. v. ; Strab.,

xv, 734"

3. Xenoph., Anabas., m, 5, 16 : iv, 1, 2 : v, 5, 17 ; Strab., xvi,
747, Pline, Hist, nut., vi, 15.

¦'' Joseph., Ant. quit., 1, 3, 6. — Kardueis (Epiphan., Adv.
haercs., 1, 4 et 18).

5 Strab., xvi, 747. — Cordueni (Pline, Hist, nat., vi, 15).
0 Strab., xi, 529 et 532; xvi, 746, 747, 750; Plutarch, Alex.,

31 ; Ptolem., v, 13, 5; Steph. Byz., v. Gorduaia.
7 Polyb., v, 52, 5; Strab., xi, 523; xv, 727.
s Pline, Hist, nat., vi, 26, 27 (aussi Gordiaui).
0 Xenoph., Anabas., iv, 3; v, 5: vu, 8; Plin., vi, 9: Strab.,

xii, 568; Steph. Byz, v. Chaldaia, et Chaldaioi: cf. Knobel,
Völkertafel, p. 163.

10 xi, 46.
11 Fraehn, Ibn-Fostlán, 54; Wahl, Asien, 818.
12 Orig., 11, 5.



— 272 —

populaire du pays voisin est même qu'il en reste encore.1

Bérose dit de son côté que les débris du vaisseau de Xisouthros

étaient montrés, de son temps encore, dans les monts

Gordyéens, légende dont on retrouve des échos chez Saint-
Jean Chrysostome2 et chez St-Epiphane.3 Nicolas de Damas

dit la même chose de son mont Baris,4 qui est l'Ararat ou

Masis, et il est probable qu'il y a aussi peu de fond à faire
sur l'une que sur l'autre de ces histoires.6

En somme, le point d'arrivée est nettement au nord et
en amont du point de départ. Bérose semble placer ce

dernier moins au sud que le texte cunéiforme. Cela peut
tenir à ce que, entre temps, la légende issue de la Basse-

Chaldée8 avait subi une adaptation babylonienne.7
La direction du trajet est déterminée par la position

respective des points extrêmes ; or on voit bien que les

versions, différentes en apparence, dérivent toutes de la
même idée. La direction demeure donc la même, c'est là

l'important. Le premier texte la précise par les mots
« vers les dieux. » Cette expression, obscure au premier
abord, renferme, quand on l'étudié à la lumière de la

mythologie comparée, une donnée très précise.
On sait, en effet, que la montagne du déluge, l'Ararat,

a toujours été placée du même côté que le Paradis. C'était
le cas chez les Indiens, pour qui l'Himalaya renfermait à

la fois le Merû et le Naûbandhanam. Dans l'île de Ceylan,

' Macd. Trinneir, Travels in Asia Minor, Armenia anil
Kurdistan, p. 453.

2 De perfect, carit., vi, 350, éd. Gaumc.
3 Ado. hacres., i, 18.
4 Ap. Joseph, Ant.jud., i, 3, 6.
5 Voy. mon Déluge, p. 269 et suiv.
6 G. Smith, dans mon Del., p. 157.
7 On comprendrait alors comment Surippak serait remontée de

Sehoumer en Accad. pour y devenir Sippara. Cf. Lenormant,
Orig., n, 103.



— 273 —

le « Pic d'Adam » est à la fois la montagne du déluge et
la montagne paradisiaque.1 Il en est de même du Mont
Ilalok à Cholula, au Mexique.

Le Paradis est en général le centre du monde, « l'ombilic

» ou le « nombril » de la terre ou des eaux.2 Les peuples

se sont fait du Paradis deux idées, en apparence très
différentes, mais que la logique imprécise des premiers
âges reliait d'une façon aisée à découvrir. Le Paradis est
tantôt une haute montagne, située au centre du monde et
portant le ciel, isolée de toute part comme une île de

rochers au milieu des terres, — tel YAtlas des Grecs; —
tantôt une île, « l'Ile du bonheur », comme l'Atlantide
pour les Hellènes,3 l'île de Tyr pour les Phéniciens, la
Ilattinis (île de la joie) pour les Celtes,4 l'île Bolotûh (la
première créée), au N.-O. de Tonga pour les insulaires de

cet archipel.5 Les Syriens suivaient une idée analogue
quand ils plaçaient le paradis dans l'oasis de Damas, île
de verdure au milieu des sables du désert. De cette double
conception est née la vénération des montagnes, des îles

ou des oasis; l'usage d'y bâtir des temples6 ou d'y offrir
des sacrifices, l'idée de les remplacer, cas échéant, par des

eminences artificielles ou monceaux de témoignage;1 enfin
l'habitude qu'ont beaucoup de religions de faire des tours

1 Ritter, Vortiallc zur europ. Völkergesch., p. 335 ; W. Menzel,
Mglhol. Forsch., i, 37.

2 Luken, Trad, de l'humanité, i, 346 et suiv.
3 Une autre conception regardait l'Atlantide comme faisant

partie du continent africain.
4 Luken, 105.
5 Mariner, An account of the Tonga Islands, 1819. — La

notion des « îles des bienheureux » se retrouve dans l'ancienne
Egypte (Séances et travaux de l'Académie des Se moi: et polit.
Compte-rendu de 1894, 1" semestre, p. 12.).

6 Le temple de Jupiter Amnion, dans l'oasis de Siuah, dans le
désert de Libye.

7 Voyez l'histoire biblique, spécialement les temps patriarcaux.
18



— 274 —

(pyramides ou clochers) à leurs temples. Les Mexicains
sacrifiaient toujours sur les montagnes, parce que là était
le séjour de Tlaloc, le Seigneur du Paradis. Les Chinois
donnaient au Tien-Schun ou « Montagne du ciel », le nom
de « Montagne du Paradis. » Plus tard, ce sanctuaire se

dédoubla et donna son nom à quatre montagnes de Chine
où l'empereur lui-même devait chaque année offrir un
sacrifice; d'où son titre de « Seigneur des Quatre Montagnes.

s1 Les Lappons ont le M' Passeivar comme mont
sacré et donnent le même nom à toutes les élévations sur
lesquelles ils sacrifient à leur dieu Storjûnkar. Enfin, c'est
encore sur une montagne, « en la terre de vision »,
qu'Abraham, après avoir adoré, faillit immoler Isaac.2

Le paradis étant la demeure des dieux, la « ville des

dieux »3, leur citadelle, « la montagne de l'assemblée des

astres » considérés comme dieux (Har-môadjf c'est aussi

sur des montagnes que les visions, les apparitions ont lieu
de préférence. Les montagnes sont tout ensemble des

Paradis, des Ararat, des Sinaï6 et des Thabor. Le Paradis
est inabordable aux mortels ordinaires ; c'est la demeure
des dieux primitifs (Olympe), des premiers hommes déifiés,
des héros pères de peuples, après leur mort. C'est VArgard
des Germains." Après cette vie, les âmes des justes s'y

1 Voyez le Schû-King, Canon de Yâo, trad, de Legge, Saci:
Books, m, 34, et Max. Muller, Saci: Books, vol. m.

2 Gen., xxii, 2 et 5. Plusieurs montagnes portent, encore de

nos jours et en Europe, des noms caractéristiques. Se rappeler le
Grand Paradis en Maurienne.

3 Comparez le Vara de Yima (Vendidad, u, 46, s.), le Paradis
juif et la Jérusalem céleste de l'Apocalypse (xxi et xxn).

4 Is. xiv, 4-20, d'après les Chaldéens. La montagne des mystères

des sept planètes et des sept étoiles de la Grande-Ourse joue
un grand rôle dans le Sabéisme (Lenorm, Commentaire, p. 439).

5 Comparez le M1 Ottschidarena, où Ahouramazda révèle la loi
à Zarathoustra Yacna, xxu, 53), et plusieurs exemples analogues.

6 Luken, 96.



— 275 —

réunissent aux dieux et aux patriarches qui les ont précédées.

D'où l'expression « retourner à ses pères », ad
patres.

Le paradis étant le « nombril » de l'univers, et la
montagne du déluge étant identifiée au paradis, Delphes
devint « l'ombilic du monde » et le centre de la terre, parce
qu'elle était sur le Parnasse, l'Ararat de Deucalion. De
même, « l'île des bienheureux » fut placée en Béotie, parce
qu'Ogygès. patriarche du déluge, aborda dans cette
contrée.1

Une remarque de la plus grande importance, c'est que
l'Eden d'un peuple est toujours du côté d'où vinrent ses

ancêtres pour prendre possession de la patrie actuelle,
c'est-à-dire qu'il est placé à l'extrême limite des souvenirs
de migrations.2 Ceci pour l'emplacement primitif qui se

modifie à mesure que le peuple se déplace : « Les races,
dit M. Renan, portent avec elles dans leurs migrations les

noms antiques auxquels se rattachent leurs souvenirs, et
les appliquent aux montagnes et aux fleuves nouveaux
qu'elles trouvent dans les pays où elles s'établissent. »

C'est ce que nous avons toujours appelé « l'adaptation
locale » ; cela prouve une fois de plus combien peu il faut
faire fonds sur les indications topographiques des vieilles
traditions.3 La montagne du déluge est placée de même

pour les mêmes raisons, et l'identification des deux, admise

par le Jahvéiste de la Genèse, l'était aussi des interprètes
des premiers siècles chrétiens.4 Les habitants de Hawaï,

par exemple, se croyant issus de Taïti, y plaçaient l'île du

paradis.5
1 Ibidem, 349. Nombreux mythes pivotant sur la même idée.
5 Ibidem, 94.
3 En particulier en ce qui concerne le topique et l'extension du

déluge.
4 Lenorm., Orig., n, 45-47: Luken, 346.
5 Ellis, Reise nach Hawaï, p. 22U.



— 276 —

Seconde remarque, non moins importante bien que le
fait qu'elle révèle soit pour ainsi dire une conséquence
nécessaire des idées que nous venons d'exposer, le Paradis
étant conçu comme une montagne, on le cherchait naturellement

du côté où l'on savait qu'il y en avait en réalité,
c'est-à-dire, dans tous les cas, vers le haut pays. La montagne

paradisiaque des Indiens, le Mêru primitif, était située
dans la direction de leur anciene patrie et, en même temps,
du côté des grands pics de l'Himalaya,1 ce qui, en outre,
le plaçait vers le nord, comme la montagne du déluge.

L'Airyana Vaedjo (avec le Ilarâ-Berezaiti, ou montagne
sainte du Zendavesta), point de départ des hommes et
spécialement des anciens Iraniens, était censé une contrée

septentrionale, froide et alpestre. Les Persans modernes

(sectateurs du zoroastrisme) placent de même leur Albordj
ou mont-paradis. Les Chinois le placent dans l'Asie
centrale, dans le Kuen-Lun ou les branches du Thian-
Schan.2 Le Paradis, étant une montagne, se trouve
naturellement du côté d'où viennent les fleuves, les « fleuves
du paradis » qui se retrouvent un peu partout.8 Cette
circonstance, jointe aux considérations de tout à l'heure,
devait le placer au nord pour les Indous (Himalaya et Hin-
du-Kuh), les Perses (Albordj Elburz, Demawend ou

Hindu-Kuh), les Babyloniens (Kurdistan et Caucase) et les

Grecs (Pinde et Olympe). C'est ce qui est arrivé, et la
notion du paradis au nord est sa troisième caractéristique
chez la plupart des anciens peuples orientaux. Dans le

principe, en effet, les Grecs plaçaient aussi le mont-paradis
dans cette direction, avec ses jardins des Hespérides

et ses heureux Hyperboréens. Par un commencement de

corruption des idées premières, on le plaça ensuite du côté

1 Lenorm., Orig., n, 49; Commentaire, 300.
2 Luken, i, 97, 99.
3 Sur cette question compliquée, voy. Lenorm. Orig., il.



— 277 —

du Caucase, parce que Prométhée y était attaché. Enfin,
mais seulement beaucoup plus tard, le progrès des

connaissances géographiques ayant conduit à chercher l'océan

vers l'ouest et non plus vers le nord, la montagne du

paradis, située près des « eaux qui entourent le monde », se

transporta vers le couchant et devint l'Atlas. Les îles
fortunées, qui naturellement l'avaient suivie, s'établirent dans

l'Atlantide, justifiant l'étymologie des Hespérides nées

d'Hesperus, l'astre du soir, qui les engendra d'Atlas.
L'Olympe, demeure des dieux, fut le seul souvenir qui
resta de la montagne paradisiaque, jadis placée au nord.1
Une nécessité du même genre explique comment, le haut

pays étant à l'ouest, c'est de ce côté que les Chinois durent
chercher leur « montagne du ciel. »

Après ces généralités nécessaires pour nous orienter dans

la question, voyons de plus près les idées des vieux Sémites,
Assyro-Babyloniens et Hébreux. Nous reviendrons ainsi à

notre point de départ et aurons tout ce qu'il faut pour
conclure.

Tout d'abord, la conception de la montagne sainte et

paradisiaque, située au loin dans le nord ou le nord-est)

plus haute que toutes les autres montagnes de la terre,
colonne du monde autour de laquelle tournent les sept
étoiles de la Grande Ourse, assimilées aux sept planètes,
cette conception qui est celle du Mêru, du Harâ-Berezaiti
et de VAryâratha primitif, a été certainement connue et
admise des Chaldéens.2 On trouve dans leurs conceptions
populaires la « montagne du monde », qui est le séjour
des dieux et porte à ce titre le nom de « maison de

montagne des pays », ou simplement de « maison de montagne

», ou encore celui de « maison de la réunion ».s On lit
1 Luken, i, 102.
2 Lenorm., Comment, de Bèr., p. 317.
3 Cf. l'hébr. « Montagne de la réunion (des dieux) » ou « mai-



— 278 —

(Khors., 155, s.) : « Les dieux nés de toute éternité dans

la maison de montagne des pays, dans les montagnes de

(1 ') Arâlû. » Donc la « montagne des pays » est dans le

m assif de l'Arâlû ou bien ce nom n'est qu'en apposition,
comme synonyme de la « maison de montagne ». Cette
d ernière opinion est celle de Jeremias qui remarque que
l'Arâlû reçoit l'épithète de « montagne de l'or », assurément

appropriée à un séjour des dieux.1 L'Arâlû serait
donc une montagne et non un pays,2 ce qui pour nous n'a

pas plus d'importance que la question toute semblable re-
lative à l'Ararat. La «montagne des pays » s'appelle
Arâlû, pas seulement en tant que séjour des dieux, mais
aussi en tant que montagne du royaume des morts. Ce

royaume était un grand palais creusé dans l'intérieur de

cette montagne, aussi portait-il le nom de bît-Arâlî, « maison

de l'Arâlû », ou par métonymie, celui plus simple
a Araiu:'

Indépendamment de ces preuves intrinsèques, les parallèles

hébraïques suffiraient à montrer que l'idée de la

« montagne divine » existait chez les Chaldéo-Babyloniens
et tenait une place de premier ordre dans leurs conceptions

religieuses.4 Mais nous reviendrons sur ce second

groupe de preuves en étudiant spécialement ce qui regarde
les Hébreux. Pour le moment, remarquons une fois de

plus avec quelle facilité, en Mésopotamie, ce pays du

dualisme, deux idées en apparence contradictoires pouvaient
snbsister côte à côte : La croyance à la montagne divine,
située forcément vers le haut pays, faisait bon ménage

son de (la) bénédiction. » A Jeremias, Die babyl.-assyt: Vorstellungen

vom Leben nach dem Tode, p. 59.
1 Cf. Delitzsch, Paradies, p. 117, s.
2 Contre Schrader, K. A. T.'1, p. 389, s.
3 Jeremias. op. dt, p. 60.
4 Lenorm. Orig., ii, 120



— 279 —

avec l'idée qui plaçait au contraire en Babylonie, ou même

en Chaldée, YEden de la foi locale. Cette conception n'était
évidemment que la particularisation d'une idée générale,
mais elle avait jeté de profondes racines.1 Le nom antique
de la Babylonie proprement dite était Gan-Diinyas, « le

jardin, le parc, du dieu Doûnyas », ou Kar-Dûnyas, «l'enclos

du dieu Doûnyas », ce qui rappelle étrangement le

gan-Elohîm ou gan-Yahveh de la Genèse et des

Prophètes.2 Le synonyme gan-Eden% s'en rapproche d'une

part, tandis que de l'autre il ressemble à YOudyâna cle

l'Inde. Or, une tradition ancienne plaçait à Babylone
(accad: Tintir-kî, « le lieu de l'Arbre de vie ») et rattachait

à la forme la plus ancienne de son nom, le paradis
terrestre, i'Eden. Cette tradition présémitique était celle
du nord, celle d'Accad, réclamant pour sa capitale, mais
la Chaldée méridionale, Schoumer, le disputait à Babylone.
Les vieux hymnes du sud, en suméro-accadien, parlent du

bocage sacré d'Eridoû; or c'est la localité actuelle d'Abou-
Schahréin ou Dhib, au confluent de l'Euphrate et du Tigre,
dans les grands marais d'Abu-Kelam.4 Ceci est la tradition
méridionale, celle de Schoumer. En somme donc, la Babylonie

était considérée comme un jardin divin des âges

mythiques, dont le centre, l'arbre de vie, se plaçait à Babylone

même ou à Eridoû, suivant les prétentions rivales du

sacerdoce du nord ou de celui du sud.6 Une forme spéciale,
en quelque sorte extrême de cette dernière conception,
est celle qui plaçait I'Eden dans l'île Dilmûn, en avant des

bouches du Schatt, à trente kasbu de la côte.6 Cette petite
1 Delitzsch, Paradies, p. 65.
2 Gen., xiii, 10; Is., Li, 3 ; Ezcch., xxviii, 13, xxxi, 8 et 9.
3 Ezech., xxxvi, 35: Joèl, n, 3; Gen., n, 8.
4 Rawlinson in Sayce, dans son édition de la Genèse

chaldéenne de G. Smith, p. 86.
5 Lenorm., Orig., n, 106.
G Tiele, Babyl. assyr. Gesch., i, 82. Tenir compte de ce que le



— 280 —

terre, séparée du monde chaldéen par l'immense étendue
des marais d'el-Dschunub dont les vapeurs torrides
engendraient les mirages et les terreurs, avec sa ville mystérieuse

planant sur les flots sans limites, répondait à

merveille à l'idée qu'on se faisait des « rivages des bienheureux.

» On se les figurait comme une île, au loin dans le

sud, de l'autre côté des « eaux de la mort » ou Styx
oriental. Ces rivages de la béatitude n'étaient pas la même
chose que le lieu de la «réunion des dieux», et la réflexion
de Jeremias que les héros parvenus à la béatitude devant
nécessairement être placés près des dieux, la terre des

bienheureux devait être rapprochée de la « montagne des

dieux »,l cette réflexion, quoique d'accord avec les
habitudes générales de la mythologie et en particulier avec
l'idée sémitique de « l'enlèvement » accordé comme
suprême récompense aux justes qui ont « marché avec les

dieux,2 » ne suffit pas pour réunir nécessairement au même

endroit ces deux parties du Paradis. Sans doute, le

passage qui termine le récit cunéiforme du déluge : « Cit-
napishtim et sa femme devront, à l'avenir, être sublimes

comme des dieux; Cit-napishtim résidera au loin, à

l'embouchure des fleuves. Alors ils nous enlevèrent et nous
établirent au loin, à la bouche des fleuves », ce passage
fixe au sud, peut-être au confluent des deux fleuves, dans

l'Eridoû, peut-être à leur commune embouchure, dans l'île

golfe remontait jadis beaucoup plus au nord. Voir la carte de

Delitzsch, Paradies.
1 Op. cit., p. 81, ch. iv. Comparez la nèsos tnakarôn d'Hésiode,

Opp. et dies, 167. Cf. Lycophr, 1204 et Homère, Od., 4, 563 s.,
et la ville de Saturne dans Pindare, Olymp., n, 105-143, située
aussi dans une île bienheureuse.

2 Se rappeler l'enlèvement d'Hanôk (Gen., v, 24), celui d'Elie
(4. Reg., n), celui de Cit-napishtim et de sa femme, dans l'épopée

cunéiforme, et celui de Xisouthros avec sa femme, sa fille et

son pilote, dans le récit de Bérose.



— 281 —

Dilmûn, le séjour des bienheureux que Noé va rejoindre,
mais il ne dit pas que les dieux y résident aussi, car Jeremias

traduit : sublimes comme des dieux, et Halévy :

semblables au dieu des flots (qu'ils honoraient spécialement,
v. 1. 35). Les deux qualificatifs conviennent à un élu, mais
ils marquent la similitude avec les êtres supérieurs, non la
réunion à eux.

Quoiqu'il en soit, d'ailleurs, et laissant pour plus tard
la question topographique qui pour nous est la principale,
remarquons que le paradis babylonien ou chaldéen, situé
dans un fond, dans le Zôr mésopotamien comme la mer
Morte dans le gôr du Jourdain,1 et près du rivage, répond
bien à l'idée du jardin d'Ea, dieu de la mer, dont Dunyas
en cissien et Dunu en accadien sont des surnoms2 et qui
possédait l'Eridoû. Par contre, comme le dit très bien
Lenormant, ce topique ne répond pas du tout à l'un des

traits essentiels de la conception de ce jardin merveilleux,
qui se retrouve sans différence dans les données indiennes,
iraniennes et bibliques, à savoir sa position sur une
montagne. Les Indiens le placent sur le Mêru, les Iraniens sur
le pic Houkairya du Hârâ-Berezaiti, et les prophètes
hébreux sur « la montagne sainte de Dieu », Jiar qodesch

Elohîm,3 On peut donc penser que la conception primitive
n'était pas celle de Schoumer et que celle-ci n'est qu'un
produit d'adaptation locale.

C'est la conclusion à laquelle va nous conduire l'étude
du point de vue hébraïque. Le jahvéisme de l'ancien
Testament connaissait un paradis de Jahveh et les conceptions
populaires des Hébreux, rattachant ce paradis aux idées

cosmologiques et à la géographie mythique héritées des

1 Delitzsch, Neuer Commentar, p. 88.
2 Lenorm. Orig., u, 117.
3 Esech., xxviii, 14, 16.



— 282 —

ancêtres chaldéens, le plaçait dans ce monde, en un lieu
déterminé. C'était sur une montagne élevée, dans une
région mystérieuse, « vers l'orient », miqqedem (Gen. il, 8),
et aussi « à l'extrême nord », beyarkthê çâphôn (Is. xiv,
13). Or, ce n'est pas seulement au nord par rapport à la
Palestine, mais aussi par rapport à l'Assyrie, car c'est du

nord, minhaçâphôn, qu'Ezechiel (i, 4), sur les bords du
fleuve Kêbâr, « dans le pays des Chaldéens », voit venir
Yahveh porté sur les Kéroubîm. Ceci, comme le remarque
avec raison Lenormant,1 exclut formellement du topique
de I'Eden la Babylonie et la Chaldée. Le paradis, pour les

Hébreux, était au nord de l'Assyrie, un peu vers l'est, soit
dans le coude des montagnes kurdes, derrière Ninive,
c'est-à-dire un peu au nord du Nizir, entre ce pays et les

monts Gordyéens de Bérose.2 Cette localisation caractéristique

d'accord, comme nous l'avons vu, avec les idées

générales de plusieurs peuples, se reflète dans la célèbre
apostrophe d'Isaïe (xiv, 4-20) au roi de Babylone, où l'on

remarque le passage suivant : « Je m'assiérai sur la
montagne de l'assemblée (har-mô'êd), dans l'extrême nord. »8

Théodoret, natif de Syrie et très au courant des traditions
orientales, dit à cette occasion :4 « On rapporte qu'il y a

au nord des Assyriens et des Mèdes une haute montagne
qui sépare ces peuples des nations scythiques et que cette
chaîne est la plus haute de toutes les montagnes de la

terre. »6 II appliquait donc, dit Lenormant, la notion de

1 Orig., il, 119.
2 On trouve dans_les documents cunéiformes l'expression acca-

dienne garsag babbarra synonyme de l'assyrienne sad cit samsi,
« la montagne du levant » (Orig., n, 127). Il est naturel que le

topique oscille entre les deux directions, N. et E., où il y avait
des montagnes'en'réalité.

3 Lenorm., Orig., n, 122 ; Comment., 318.
4 Interpret, in Es., il, 64.
5 Michaelis, Orient Bibl., v, 191 ; Supple/n. ad lexic. hebr.,

112 ; Gesenius, Corn. ub. Jes., i, 403 ; u, 316.



— 283 —

la montagne à laquelle le prophète fait allusion précisément

au sommet sur lequel les Iraniens de la Médie avaient

transporté et localisé leurs souvenirs bien antérieurs sur
la montagne sainte, le Hârâ-Berezaïti ; car Théodoret a

eu certainement en vue l'Elbourz du sud de la Caspienne,
si important par ses traditions mythiques1 et dont les

Assyriens, dès le neuvième siècle avant notre ère, connaissaient

le nom sacré. La donnée dont nous parlons a été

conservée, comme tant d'autres débris des croyances
religieuses de la Chaldée et de la Babylonie, par les Çabiens
ou Mendaïtes qui alliaient le culte des sept planètes à

l'adoration des sept astres de la Grande Ourse,2 dans leurs
« mystères du nord » sur la haute « montagne du Septentrion

», réputée le séjour du Seigneur des lumières, du

père des génies célestes.3

Cette montagne sainte, où se rassemblent les dieux,
revient souvent dans les textes cunéiformes. C'est le point
culminant de la convexité terrestre,4 d'où son nom de

« montagne des pays », en accadien garsag kalama ou

garsag kurkurra, en assyrien sad matâti. On la qualifiait
aussi de « montagne sainte », accadien kur M, assyrien
sadû ellu, et, conformément à ce que nous disions plus

haut, on s'efforçait de l'imiter, dans les plaines absolument
unies de la Mésopotamie inférieure, par des montagnes
artificielles qui devenaient les célèbres temples en forme

1 H. Rawlinson, journ. R. A. S., xv, 248: F. Lenorm., Lettf
assgi:, i, 33.

2 Cf. la tabl. astrol. cunéif. disposant une suite de corps célestes

par groupes septénaires. Cun. inscr. W. A., ni, 57, 6.
3 Norberg, Cordex Nasaraeus, i, 4, 6 ; Mohammed ben-Ischâg

en-Nedûn, in Chwolsohn, Die Ssabier it. der Ssabisinus, il, 1 ;

Gesenius, op. cit., n, 324 : Obry., Berc esp. hum., p. 7.
4 Conçue par les Chaldéens comme un bateau rond renversé

(Diod. Sic, il, 31).



— 284 -
de pyramides à étages surmontés d'un petit sanctuaire
censé la demeure du dieu. Les « paradis » des rois ira-
nians de la Médie et de la Perse, copiés de ceux des

monarques assyro-babyloniens avec leurs fameux jardins
suspendus, n'étaient aussi que des tentatives d'imitation du

jardin légendaire de la montagne sainte.1

La croyance à la « montagne sainte de Dieu » fut l'origine

d'une foule d'usages religieux chez les Juifs. Certains
sacrifices ne pouvaient être offerts que sur le côté nord
de l'autel, faisant face par conséquent à la montagne
divine. C'est même en souvenir de cette idée que les Israélites,

sur le point de succomber au paganisme, placent
l'idole de jalousie à la porte septentrionale du temple
(Ezech., vin, 5), et que leurs femmes s'y asseyent pour
pleurer Adonis (Tammuz) (vin, 14).2 C'est là une vieille
idée sémitique que les Hébreux avaient emportée comme
tant d'autres en quittant la Chaldée et qui fut ravivée par
l'influence assyrienne, au temps de l'Exil. Dans cette
conception hébraïque, on retrouve les idées assyriennes de

l'Arâlû en même temps qu'une preuve certaine de son

aborigénéité et de son ancienneté en Mésopotamie.
Un autre usage dérivant de la même croyance et destiné

à la symboliser était, comme nous l'avons dit, celui d'offrir
les sacrifices de préférence sur les hauteurs ; on le trouve
chez plusieurs peuples, en particulier chez les Israélites.
C'est encore pour la même raison que (Ps. xlvii, 12) la

montagne sainte de Sion est appelée « joie de toute la

terre, nord extrême, ville du grand roi. » Les idées de

l'Arâlû, qui sont à la base de la montagne biblique, se

retrouvent dans le nom d'Aral ou Araïl (Arial) donné à la

montagne de Sion et dont le véritable sens avait, déjà de

1 Lenorm., Orig., n, 124, 131 et 132.
2 Cf. Warren, The paradise found at the Northpole, p. 206 s.



- 285 —

très bonne heure, échappé aux commentateurs. Ce terme
est identique à l'assyrien Arâlû et son orthographe
véritable et primitive est Aral ou Arail.1

Nous avons dit précédemment que cette « montagne de

l'assemblée des dieux (ou de Dieu) » n'était pas la même
chose que le séjour des bienheureux. En effet, ils demeurèrent

longtemps distincts, même séparés, et ce point est

très important pour nous. Plus tard seulement, l'idée d'une

séparation entre les bons et les mauvais, après la mort,
conduisit à rapprocher du séjour des dieux (ou de Dieu)
le lieu où les élus devaient goûter leur félicité éternelle.
On vit alors apparaître, dans la mythique des Indiens, en

opposition au Sou-Mêrou, « le bon Mêrou » du nord, un
Kou-Mêrou du sud, « mauvais » et funeste, qui y fait
pendant et en est l'antithèse.2 Cette idée était trop naturelle

pour ne pas venir à plusieurs peuples à la fois, même sans

qu'il fût besoin pour cela d'une impulsion commune. Aussi

voyons-nous les Chaldéens opposer à la divine et bienheureuse

« montagne de l'Orient »,3 accad. garsag babbarra,

assyr. sad cit samsi, une « montagne de l'Occident », i
1 A. Jeremias, op. cit., Append., p. 121-125. Plusieurs preuves

de cette assertion.
2 D'Eckstein, De quelques légendes brahmaniques, etc., p. 40

in Lenorm Orig., n, 134

3 Exactement, d'après ce que nous avons vu, du « nord-est. »

4 Soit du « sud-ouest. » Il est remarquable que cette direction
funeste soit justement celle du grand désert dont toutes ces

peuplades avaient eu à souffrir à l'époque de leurs migrations. Cette

remarque est à nos yeux une preuve de la justesse de nos inductions,

quand au lieu de « l'ouest », comme disent les textes, nous

prenons, en vertu des combinaisons qui précèdent, le sud-ouest

qui est la normale au cours des fleuves et à la limite du désert.

Cf. cependant Del. Pat:, 121 ; son objection à notre système est

affaiblie par l'idée égyptienne qui, comme il le dit lui-même,
plaçait aussi l'entrée du monde souterrain dans l'ouest, c'est-à-dire
de nouveau du côté du désert.



— 286 —

funeste et ténébreuse, accad. garsag gigga, assyr. sad erib

samsi, située dans les parties basses de la terre et habitée

par les démons malfaisants, surtout les plus redoutés, les

sept esprits de « l'abîme » (abyssus), les Anunnaki,1 dont
le rôle sismique se révèle dans plusieurs textes,2 et avec

eux le Namtar, la peste personnifiée, et les autres fléaux.

Entre ces deux montagnes, et juste au nord, comme disent
les textes, s'étend la région de YArali ou Aralli, qui, à

ses deux extrémités, participe de la nature bien ou
malfaisante de ses monts terminaux. Dans les deux cas, la
notion profondément philosophique des biens ou des maux
de ce monde, qui « naissent perpétuellement » de leurs
sources premières pour assaillir l'homme ballotté entre
leurs influences contraires.3 Pris dans son ensemble, avec

une sorte de « teneur moyenne » au point de vue de la

perfection morale, YArali (Arâlû) est la terre des morts
1 Jeremias, op. cit., p. 72. —
2 Outre le récit du déluge, voy. Cunèif. inscr. W. A„ iv, pi. 15,

rect. 1. 21-28, où il est dit d'eux : « Eux, les sept, naissent dans
la montagne de l'Occident: eux, les sept, grandissent dans la

montagne de l'Orient: dans les parties basses de la terre, ils
résident; dans les parties hautes de la terre, ils font entendre leur
voix : eux, les sept, ils s'élèvent de la montagne de l'Occident ;

eux, les sept, ils perdent leur force dans la montagne de l'Orient. »

Je ne sais si l'intention de l'auteur était de décrire les ébranlements

sismiques qui, nés sous le plateau désertique du Badiet
e-Scham, traversaient la Mésopotamie pour venir mourir sous
les plis du Zagros, après leur avoir communiqué la somme des

énergies accumulées dans le trajet, et avoir ébranlé la surface par
leurs réactions profondes, mais, en tout cas, il eût été difficile de

peindre mieux le phénomène avec les couleurs de la mythologie.
¦j Sur quelques autres idées philosophiques de la cosmologie

babylonienne qui en est si riche, voy. nos Bulletins géologiques,
dans la Revue thomiste de 1893, n"" 1 et 2. — Comparez l'assyrien

erib à « l'Erèbe » ; les ténèbres « cimmériennes » des Grecs
au kimeriré yôm, « fenténèbrement du jour » (Lenorm.) de Job,

ni, 5, et au grec chémmeros, « brouillard, obscurité. » —



— 287 —

indistinctement. Quant à l'idée fondamentale qui place le
séjour des morts sous une montagne, c'est avec raison,
selon nous, que Delitzsch (Par., 121) eu cherche l'origine
dans la ressemblance extérieure de la fosse recouverte de

terre (tumulus) avec une eminence ou une montagne. Tar
un tout autre chemin, J. Halévy est arrivé, en étudiant
les Arabes, à la même conclusion : Chez les Babyloniens,
d'après l'idée commune à tous les peuples sémitiques, les
âmes des impies habitent l'extrême sud, et les bons
l'extrême nord, près de la montagne des dieux.1

D'un autre côté, le germe de cette idée se trouve déjà
dans quelques passages bibliques. En Ezesch., xxvni, 14,
la « montagne divine, brillante d'or dans le Septentrion, »

est mise en parallèle avec « I'Eden, jardin de Dieu, » et
gardée comme lui par un chérubin. La vieille synagogue
appelle le séjour des bienheureux lui-même Can Eden
(Cf. Is., xiv, 13; Eg., xxviii, 2), et par extension, on
admit aussi une « montagne de la réunion » des élus par
opposition à la « maison de la réunion de tous les vivants »,
c'est-à-dire la terre.2

Nous venons de voir, par des preuves intrinsèques et
extrinsèques, que l'idée de la « montagne divine », séjour
des dieux, existait chez les Chaldéens comme chez
plusieurs peuples orientaux et faisait partie intégrante de

leurs conceptions religieuses. C'est un premier point acquis

pour l'interprétation de notre passage de Bérose, mais ce

n'est pas assez. Il nous faut maintenant découvrir la situation

exacte de cette montagne vers laquelle on se dirige
quand on gouverne « vers les dieux. »

Tout d'abord, quand on cherche où peut se trouver ce

1 Légende arabe de Burhoùt, Journ. asiat., 1885, p. 193. —
2 Sur « l'île des bienheureux », de l'autre côté du fleuve de la

mort, voy. Jeremias, Izdubar-Nimrod, p. 31. Ile des bienheureux
lie des morts île des dieux. Ibid., p. 32.



— 288 —

sommet qui est tout à la fois la montagne des dieux et la
montagne des morts, on s'attend instinctivement à une
contrée qui réponde par ses caractères naturels au mystérieux

de l'idée elle-même. Or, au point de vue psychologique,

le Nord, région toujours plongée dans l'ombre et
les ténèbres, est tout indiqué, et nous avons vu que telle
est en effet l'idée hébraïque. Pour ce qui est des Babyloniens,

la direction du nord eût parfaitement cadré avec
leurs idées sur l'Arâlû, nous venons même de voir que les

textes l'y placent positivement, mais en lui prêtant un
caractère de neutralité morale qui change complètement
l'état de la question. Tandis que, chez les Indiens, la Mêru
du nord est positivement le « bon Mêru », que chez les

Hébreux la montagne du nord est la « montagne divine »,

chez les Chaldéens l'Arâlû du nord n'est ni bon ni mauvais,

ni divin ni infernal. La montagne divine n'est plus
au nord, elle est à l'Orient, du moins les monuments
cunéiformes déchiffrés jusqu'ici ne savent rien d'une montagne
sainte dans le nord.1 Delitzsch2 a voulu en établir
l'existence, mais ses arguments sont ceux que nous venons de

donner nous-même; ils se réduisent aux parallèles fournis

par l'Ancien Testament. Cette différence doit-elle nous

surprendre et faut-il la considérer comme une véritable
exception au consensus que nous avons constaté sur ce

point? Nous ne le croyons pas. En effet, il nous semble

que, les souvenirs de migrations prenant une part
prépondérante dans la fixation des topiques de ce genre, la boussole

qui doit servir à les retrouver doit être celle qui a

servi à les fixer, c'est-à-dire la boussole d'un peuple
nomade, une « boussole de marche », constamment influencée

par l'impression topographique du moment. Or, pour

1 Jeremias, Vorstellungen, p. 60.
2 Paradies, p. 117 s.



— 289 —

une bande nomade qui arrive transversalement sur un
fleuve, l'impression instantanée donne deux directions : le

cours du fleuve et la perpendiculaire qu'on a suivie. Tous
les topiques fixés sous l'influence de ce moment-là se

rapporteront à ces deux directions et les souvenirs géographiques

déjà atténués par l'éloignement s'adapteront à ce

système d'axes qui se présente avec la double puissance
de l'actualité et de la représentation matérielle. C'est là
un phénomène psychologique qu'ont dû observer tous
ceux qui ont voyagé dans les grandes solitudes. Appliquons-
le à la Mésopotamie et nous verrons immédiatement que,
sous l'influence de ses deux fleuves coulant du nord-ouest
au sud-est, parallèlement aux chaînes du Zagros et au
bord du grand désert, la rose des vents doit y être déviée
de façon que le nord-est se substitue au nord. Joignez-y
la remarque que la chaîne voisine du Zagros doit préoccuper

beaucoup plus que les massifs lointains du Kurdistan
ou du Caucase, et vous comprendrez que la « montagne
divine », que l'Inde et la Perse firent placer au nord,
devait ici prendre le nord-est.1

Jeremias2 fait à ce sujet une observation qui s'applique
aux Assyro-Babyloniens, mais non aux anciens Chaldéens.

Il y avait, dit-il, une autre région qui, autant que le nord,
pouvait jouer le rôle de contrée mystérieuse, c'est le sud.
Ce peuple n'étant pas marin, la mer était forcément pour

1 On peut remarquer, en outre, que cette direction du nord-est
est en quelque sorte l'axe du demi-cercle montagneux qui entoure
la Mésopotamie du golfe Persique au golfe d'Alexandrette, tandis
que l'autre moitié de l'horizon est occupée par des plaines. Le milieu

de ce demi-cercle est derrière Ninive, c'est-à-dire précisément
là où les Hébreux plaçaient le Paradis (v. ante). Nous arrivons
donc à un résultat très semblable à celui de Holzinger (Einleit.
im Hexatettch.), quand il fixe l'Ararat dans le Puscht-i-Kuh.

2 Op. cit., p. 61.

10



290

lui un mystère et il est naturel qu'il plaçât, derrière
l'immensité bleuâtre du golfe Persique, qui, à l'horizon, semblait

rejoindre le ciel, le pays des fictions et des rêves. La
mer lui était inaccessible, tout comme le Paradis ou les

Enfers ; en outre, elle était dangereuse par ses cyclones
et ses terribles ras de marées qui trop souvent désolaient
les plaines littorales. Quoi d'étonnant, dès lors, à ce qu'on
cherchât de ce côté « la demeure inaccessible des dieux
et des héros », le « pays des terreurs de la mort? » Mais

ce raisonnement, nous l'avons dit, applicable aux Babyloniens

et à plus forte raison aux Assyriens, ne saurait
s'étendre aux habitants de la côte, à ceux de Surippak, par
exemple, qui connaissaient la navigation, comme en témoigne

le poème cunéiforme et en particulier la frayeur
d'Hasis-Adra de devenir, par sa construction bizarre, la
risée de ses concitoyens.1 A part cela, il est de fait que
l'épopée place le pays des bienheureux au loin dans le sud,
mais nous avons déjà dit pourquoi nous ne pouvons
admettre l'opinion de Jeremias, qu'il faille absolument en

rapprocher le siège des dieux. Au reste, pour se rendre
compte combien sont fragiles les inductions basées sur
l'étude d'une mythologie seule, sans comparaison avec les

autres, il suffit de voir, quelques lignes plus loin, Jeremias
lui-même changer de nouveau ses préférences pour les

porter cette fois sur l'ouest: « L'esprit de l'épopée d'Izdu-
bar, dit-il, son caractère de mythe solaire, d'après lequel
la pensée qui sert de base à la tablette en question est de

peindre la carrière du dieu-soleil qui la commence au

printemps avec les forces de la jeunesse, pour aller
s'affaiblissant à partir du solstice et finir par se plonger dans
les eaux de l'océan qui lui donneront une nouvelle vie,
cet esprit ferait prévoir plutôt l'ouest comme renfermant

1 Cf. Suess, Sintfluth, p. 10.



— 291 —

les « eaux de la vie » et le rivage des bienheureux, donc
aussi l'Aralu. » D'abord, il n'est pas prouvé que le poème
d'Izdubar soit un mythe solaire. Nous ne le nions pas,

seulement, jusqu'aux preuves, nous nous défions de cette
corde, passablement usée depuis l'abus qu'en ont fait
Goldziher, Grill, Popper, Buttmann, Schirren, Gerland,
Cheyne et d'autres.1 Au reste, Jeremias a raison de

remarquer que la conception babylonienne d'après laquelle
les «eaux de la mort», qui arrosaient l'Arâlû, entouraient
la terre comme une ceinture, rendait" difficile la fixation
d'une direction déterminée pour l'Arâlû lui-même.

Mais nous voilà suffisamment informés, il est temps de

conclure. Nous venons de voir que les Chaldéens
possédaient, comme beaucoup d'autres peuples, l'idée de la
« montagne des dieux » considérée comme leur séjour
habituel et que, des deux situations qui peuvent lui être

assignées, celle du nord'est est la plus probable par elle-
même. Ajoutons maintenant que si un doute subsistait à

cet endroit, il serait immédiatement levé par le point
d'atterrissage que le texte fixe expressément en Arménie.

L'interprétation, rendue très probable par les arguments
intrinsè ]ues, devient donc certaine par l'appui du contexte:
L'expression de Bérose : « vers les dieux » signifie vers
la « montagne des dieux » qui est leur séjour habituel, ou,
d'après ce que nous venons de voir, vers le nord-est.
Combinée avec le point de départ fixé en Babylonie, cette
expression contient donc l'indication formelle que le navire
de Xisonthros remonta de l'aval vers l'amont, de la plaine
vers le haut pays, trajet caractéristique que la théorie
sismique seule, nous le savons, est en état d'expliquer.

Après ce que nous avons dit du point de départ et du

1 Au contraire, les excellentes remarques de Delitzsch (Neuer
Com., 156) restent toujours vraies.



— 292 —

point d'arrivée, cette preuve par la direction est expletive;
il était néanmoins intéressant, au point de vue de la critique

des textes, de la faire aussi. —

IL — LA TRADITION HÉBRAÏQUE EN DEHORS

DE LA GENÈSE-1

Gen. VI à IX dans les versions polyglottes. — Dans notre
premier chapitre, nous avons étudié le récit du déluge tel

que le donne le texte hébreu. Avant de quitter ces

chapitres de la Genèse, jetons un coup d'œil rapide sur les

différentes versions et notons les variantes de nature à

nous intéresser.
Version grecque des LXX ; vi, 17 ; « Quant à moi, voilà

que j'introduis (j'amène) le déluge, l'eau sur la terre; »

Cette apposition explicative est de la plus haute importance

; on l'a beaucoup discutée à d'autres points de vue,
sans remarquer celui-ci : « Le déluge (c'est-à-dire), l'eau
sur la terre ; » il y a donc « déluge » quand l'eau vient sur
la terre. Mais il y a normalement beaucoup d'eau sur la
terre : les lacs, les rivières, les sources. Ce n'est donc pas
de ces eaux-là qu'il s'agit ; il s'agit d'une catégorie d'eaux

qui, normalement, ne sont pas sur la terre, qui, au
contraire, lui font antithèse, c'est-à-dire des eaux de la mer
(cf. Gen. i, 10). Or, nous savons que la mer ne peut envahir

la terre ferme d'une manière brusque et perceptible à

1 La tradition du déluge, telle qu'elle est contenue dans la Genèse

(vi, 17 : vu, 6, 7, 10, 17 ; ix, 11, 15, 28 : x, 32 ; xi, 10) a été étudiée
au chapitre premier. Il est encore question du déluge dans le canon
des Ecritures, en Psal. xxvm, 10 ; xxxi, 6 : Eccli., xxxxiv, 18,
19 ; Nahum, i, 8 ; Matt., xxiv, 38, 39 ; Luc, xvn 27 ; 2 Pet., n,
5, mais ces passages ne changent absolument rien aux conclusions
basées sur l'étude de la Genèse. Au contraire, lire, à l'appui de

l'interprétation sismique, /V. xxvm, 8, et Nahum, i, 4, 5.



— 293 —

l'homme qu'à la faveur des ras de marée, phénomène dont
la cause ne peut être que volcanique ou sismique. La
constitution géologique des pays théâtre du déluge excluant
la première hypothèse, il ne reste que la seconde. Le
passage en question indique donc formellement que le déluge
fut un phénomène sismique. Les pluies et les crues des

fleuves sont des phénomènes trop ordinaires pour pouvoir
être indiqués ainsi. L'antithèse employée est d'ailleurs
celle de Gen. i, 10, qui se rapporte nécessairement à la
mer.

Version syriaque ; vi, 17 : « Le déluge, soit les eaux sur
la terre. Même remarque (cf. texte hëbr, vu, 6). — vu, 6 :

« Le déluge arriva, c'est-à-dire les eaux sur la terre. »

Même remarque.
Targ. Jonathan B. Uziel; vu, 11 : « En ce même jour,

furent rompues toutes les sources du grand abîme; là, en

effet, étaient les fils des géants plaçant (mariant ou terrassant

leurs fils, et ils les (sources) obturaient. » Cette
mention des « fils des géants » commandant les sources de

l'abîme rappelle à s'y méprendre les Anunna chaldéens.

C'est toujours la même idée ; on sait ce qu'elle signifie

pour nous.
Version persique ; vu, 6 : « Noé étant âgé d'environ six

cents ans, (et) comme le déluge de l'eau était sur la terre,
Noé entra,....,, dans le navire, à la vue de l'eau du déluge. »

Nous savons maintenant que l'eau du déluge ou le déluge
de l'eau signifie la mer envahissant la terre ferme. Noé

s'embarqua donc parce que la mer avait envahi le littoral,
déjà à ce moment-là. Une ou plusieurs irruptions de la mer
furent donc pour le patriarche le signal de l'embarquement,
ce qui revient absolument à l'opinion de Suess, voyant
dans les avertissements d'Ea, le dieu de la mer, des ras de

marée répétés et prémonitoires. Voilà une vérification à

laquelle on était sans doute loin de s'attendre. — vu, 11 :



— 294 —

« L'un six cent de Noé, furent rompues toutes les

sources du grand abîme, et les fenêtres du ciel furent
ouvertes. » C'est la catastrophe proprement dite ; elle a

lieu l'an 600 de Noé. Mais, déjà précédemment, alors que le

patriarche n'avait encore qu' « environ 600 ans » (vu, 6), il
s'était produit des phénomènes du même genre, bien qu'en
plus petit, qui l'avaient déterminé à s'embarquer. C'est
absolument ce que Suess déduisait du texte cunéiforme, et
c'est d'accord avec la gradation que les deux textes
assignent comme trait essentiel au cataclysme. Le v. 13, par
contre, qui fait embarquer Noé au jour indiqué par le v.

11, est en contradiction avec ce qui précède et avec cette

gradation qui forme la dominante de l'événement. A moins,

toutefois, qu'il ne faille regarder le v. 11 comme une simple

répétition du v. 6, auquel cas, nous apprendrions diiec-
tement que le « déluge de l'eau » (v. 6) consistait dans la

rupture des sources de l'abîme accompagnée de l'ouverture

des écluses du ciel (v. 11). Nous savons que ce

dualisme fondamental dans les causes du déluge est loin de

répugner à une origine première sismique, au contraire.
Le double emploi de ces deux versets est admissible, car,
s'ils sont d'un même auteur (l'Elohiste), par contre, le v. 6

est isolé au milieu d'un texte jahvéiste où il n'est nullement

nécessaire. La persistance des textes à représenter
le cataclysme comme suivant une gradation en fuseau est

remarquable, parce que cette propriété est précisément
l'une des caractéristiques des catastrophes sismiques
scientifiquement observées. Elle reparaît dans les v. 17 et 18 :

17 « les eaux s'étant accrues (mais pas avant)
soulevèrent le navire, qui fut élevé au-dessus de la surface de

la terre. » 18. « Lorsque les eaux se furent accrues et
qu'elles se furent multipliées beaucoup sur la terre (mais
pas avant), le navire alla (vogua) sur la surface de l'eau. »

De même, v. 19, pour les montagnes qui ne sont couvertes



— 295 —

que lorsque les eaux « ont grossi à ce point. » La même
idée est répétée aux v. 20 et suiv. ; elle s'accentue encore
au v. 24.

Le chap, vin, 1 et 3, contient deux expressions significatives

qu'il faut prendre en considération. Nous lisons
dans le Texte hébreu : vin, 1. « Dieu fit passer un vent
sur la terre, et les eaux se calmèrent (se reposèrent). 3. Et
les eaux s'en retournèrent de dessus la terre. » Ces expressions

caractéristiques, qu'on traduit mal en général,
montrent bien qu'il s'agit du dualisme habituel entre la terre
ferme et l'océan, ce dernier étant sorti de ses limites qu'il
regagne maintenant. Or, nous savons que ce n'est possible

que par les ras de marée, phénomènes essentiellement

sismiques. La première expression, se calmer, peut convenir

aussi bien aux émissions souterraines qui s'étaient
faites tumultueusement, qu'aux ras de marée qui sont
aussi de grands mouvements d'eau. Ce vent est une
conséquence du rétablissement de l'équilibre orogénique, réagissant

sur l'équilibre atmosphérique. Le commencement et
la fin des séismes sont fréquemment accompagnés de vents,
parfois violents. En dehors de la cause sismique, un vent
aurait bien pu contribuer au dessèchement de la terre par
evaporation, mais non calmer les eaux ; au contraire. La
seconde expression se retrouve textuellement, mais
développée, dans Philon (vi. infra). — La Vulgate perd le sens

expressif du terme hébreu en traduisant : Les eaux
diminuèrent, au lieu de se calmèrent. — Les LXX ont : « L'eau
cessa (de jaillir du sol ou de venir de la mer par ras de

marées), » et « l'eau cédait (ou s'apaisait), (s'en) allant de

la terre, ce qui revient à l'hébreu. Le mot cesser indique
bien que l'eau venait sur la terre par émissions actives, en

quelque sorte par jets successifs, ce qui convient également
bien aux ras de marées et aux projections parties des nappes

souterraines. — Le Syriaque a : « Les eaux furent



— 296 —

apaisées » et « les eaux se retirèrent de la terre. » — Onke-

los a cédèrent et « s'en retournèrent de dessus la terre. » —
L'hébréo-samaritain porte, dans Walton, subsiderunt et
retrocesserunt a terra. — L'arabe a vcntum, quo sedavit

aquam et reversaque est aqua de terra : quo magis ïbat,
recedébat. — Targ. Jon. B. Uziel et Hierosol. ont ventum

misericordiarum, (miserationum) et exsiccatœ sunt aquœ. Et
reversœ sunt aquœ de super terram. — La persique a sedatœ

sunt et reversœ sunt aquœ de superficie terrœ. — En somme,
toutes les versions, sauf la Vulgate, ont ce trait caractéristique

que les eaux (la mer) après être sorties de leur
domaine, y rentrèrent. C'est bien ce que prétendait Suess

en disant que l'inondation avait été avant tout marine. Cela

seul explique la translation de l'arche vers l'amont, point
sur lequel nous allons voir tous les textes d'accord ; mais
cela implique une cause première sismique. (Voir les versets

suivants qui, dans plusieurs versions, confirment
encore ce que nous venons de dire.)

Le livre des Jubilés1 ne contient rien de formel sur le
mode de l'inondation diluvienne. A peine pourrait-on
exploiter plutôt qu'interpréter en faveur de la théorie sismique

l'une ou l'autre expression des chapitres iv, v et vi;
notons-les rapidement : Dieu amène le déluge sur la terre
(d'Eden).2 — Il s'irrite contre ses anges qui ont joué le
rôle des fameux bene Elohîm de Gen. vi et les fait enchaî-

1 Ou Petite Genèse ou Apocalypse île Moïse (inSyncellus et
Cedrenus), trad, de Dillmann, Jahrb. der Bibl. Wiss., 2" Jahrb.,
1849, p. 230 s.

2 Le texte (ch. iv) porte : diba mdr édôm, ce dernier terme
désignant ordinairement I'Eden (Dill., loc. cit., 256, n. 22). La fin
du ch. m nousapprend que, à la nouvelle lune du 4' mois, Adam
et sa femme quittèrent le jardin d'Eden et demeurèrent au pays
d'Eldad, vü ils avaient été créés ; et c'est tout ce qu'on trouve en
fait d'indications sur le séjour de l'humanité antédiluvienne et

par conséquent sur le point de départ.



— 297 —

ner clans les profondeurs de la terre. Faut-il voir ici quelque

chose d'analogue aux Titans ou aux Esprits de diverses

mythologies qui, se débattant dans leurs liens souterrains,
causent les tremblements de terre; un équivalent des

Anunnaki chaldéens? Ce sont des conjectures et rien de

plus. — La seule mention formelle d'agents diluviens
reproduit celle de la Genèse : les écluses du ciel, au nombre
de sept ici (ch. v), et les sources de l'abîme, dont il est

dit qu'elles envoyèrent leurs flots en haut, de sorte qu'il
s'agit bien ici des eaux souterraines et non de la mer.1 En

outre, particularité curieuse, l'action des écluses du ciel se

réduit à déverser de l'eau du ciel sur la terre pendant 40

jours et 40 nuits, tandis que les fontaines de l'abîme
vomirent leurs flots jusqu'à ce que le monde entier fût couvert

d'eau. Le texte semble donc faire très inégale la part
d'action qui revient aux deux agents, la prééminence étant
de nouveau attribuée aux eaux souterraines. Est-ce une

pure illusion? En tout cas, il est curieux de trouver, pour
ainsi dire dans toutes les traditions, des indices de ce

genre, tous concordants. — Et il (le coffre) vogua et s'arrêta

sur le sommet du Lubar, l'une des montagnes de

l'Ararat. C'est là que Noé planta la vigne (ch. vn); là
encore qu'il fut enseveli (ch. x). Quant à la situation de

cette montagne qui constitue dans notre texte l'élément
très important du point d'arrivée, c'est un problème encore
obscur. On trouve la même donnée dans S. Epiphane2 et
ailleurs.3 C'est probablement la montagne que Strabon

(xi, 573) appelle Nibaros et dont il prétend qu'elle s'étend

1 La Chaldée est un pays trop plat et sa pente est trop insensible

pour que l'idée pût venir qu'il était plus haut que la mer.
Le spectacle des flots touchant le ciel, à l'horizon, devait inspirer
plutôt l'idée contraire.

2 Adv. haeres., i, 4.
3 Dillman, Genesis, 146; Delitzsch, Neuer Comm., 180.



- - 298 —

jusqu'en Médie.1 Lenormant2 et Delitzsch3 ont voulu y
reconnaître le pic de Demavend, le plus haut sommet du

système de l'Elbourz ou Albordj, le Harâ-Berezaiti de la
Médie Rhagienne, dont le nom altéré eût donné la forme
Loubar. C'est possible, et nous ne contesterons pas le côté

philologique de la question, mais si Loubar vient d'Elbourz
ou de Barisf il n'en reste pas moins certain que ces deux
dernières localisations dérivent, comme tant d'autres, de

l'adaptation locale de récits importés, qu'elles donnent à

l'événement un caractère mythique évident et ne sauraient
être prises en considération dans notre recherche actuelle.
Les « fictions » (Dillmann) de ce genre sont nombreuses, et
nous aurons à nous en occuper spécialement. —

Une donnée caractéristique (répétée au chap, vi) est

celle-ci : Après avoir été bouchées au 4me mois, les sources
du grand abîme (toutes les bouches des profondeurs de la

terre) sont réouvertes à la nouvelle lune du 7mB mois, et
l'eau commence à s'écouler (à rentrer) dans l'abîme
inférieur, ce qui rappelle le passage de Philcn et serait décisif

pour l'action des eaux souterraines, si on pouvait en général

se fier à notre texte, ce qui, comme on le sait, n'est pas
le cas.5 En effet, le livre des Jubilés, sorte de targum de

la Genèse et du commencement de l'Exode, datant, selon

toute apparence, du premier siècle chrétien, procède
souvent par explications fantaisistes et ne se fait guère
scrupule de changer à l'occasion le texte canonique qu'il
commente. On y trouve, en guise de commentaires des

passages difficiles, des fables empruntées aux peuples étrangers,

mais il ne faut pas lui demander ce qui serait le plus

1 Tuch, Komment, u. Gen., 172.
2 Orig., n, 15.
3 Gen. aitsqeleql (1872), 545.
4 Rondell in Di'llm., Gen., 146.
5 Troisième Jahrb., 1850-51, p. 75, 76, 81, 87 et 88.



— 299 —

précieux pour nous : des échos de versions traditionnelles
anciennes, différentes de celles recueillies dans la Bible.
C'est un commentaire et point du tout une source originale,

aussi son importance pour nous est-elle minime. —
Le livre d'Henoch1 renferme une série de passages très

importants pour nous. Les uns se rapportent directement
au déluge; les autres, tout en lui étant étrangers, prouvent
que les phénomènes sismiques étaient bien connus dans le
milieu d'où émane ce livre et qu'ils y étaient interprétés
absolument comme dans la tradition chaldéenne.

Chap. 10, v. 1-7 : Prédiction du déluge. Une inondation
va venir sur la terre. Azâzôl sera lié et enterré dans une
fosse creusée dans le désert de Dudâêl. Au jour du jugement
(dernier), il sera précipité dans la fournaise. Voilà qui
rappelle l'idée, très généralement répandue, des génies
enchaînés dans les profondeurs de la terre, idée que nous
venons de retrouver dans le livre des Jubilés. Nous ne pouvons

uous défendre d'y voir un écho des Anunnaki chaldéens,
d'autant plus que le lieu où ils sont captifs est constamment
appelé la prison des anges déchus (18, 14-16. 21, 10. 54,
0. C. 19). C'est un abîme creusé dans la terre et rempli
de fin céleste. Ce feu brûle plus que tout autre et il est

mélangé de soufre (Gen. 19, 24. Ps. 11, 8. Hez. 38, 23),
de sorte que les lieux où il se dégage sont inhabitables ;

aucun oiseau ne plane au-dessus d'eux (18, 12); c'est
l'Averne classique en même temps que l'Enfer chrétien.
Le feu céleste s'élance en gerbes de cet abîme (18, 11) et
les montagnes qui l'avoisinent sont en feu (18, 13). Enfin,
coïncidence bien frappante, les étoiles rebelles, emprisonnées

dans ce lieu, condamnées à se rouler sur le feu (18,
15) et à faire l'effet de montagnes enflammées, sont au
nombre de sept (18, 13) comme les Anunnaki (v. ante)

1 Traduction et commentaire de Dillmann, Leipzig, 1853.



- 300 —

qui, eux aussi, « élèvent leurs torches » (texte cunéif.) des

profondeurs où ils habitent. Il est vrai que le nombre sept
était pour les anciens Sémites un nombre rond (v. 18, 6.

24, 2. 32, 1. 61, 11. 77, 4-8. 91, 16. 93, 10; la Bible et le

texte cunéif.) ; mais si l'idée de causalité disparaît, l'égalité

entre les deux textes subsiste, et elle est très curieuse.
Il en est de même du fait que, de part et d'autre, les
génies destinés à être enfermés sous la terre sont les plus
nuisibles. Ici, c'est Azâzêl qui, par ses arts sataniques, a

le plus contribué à la corruption antédiluvienne (ch. 8) et,

par suite, est nommé toujours le premier, quelquefois
même seul, quand il s'agit de la punition à subir (13, 1.

54, 5. 55, 4). Dans le texte cunéiforme, ce sont les Anunna
sur qui les dieux bienfaisants pleurent et à qui ils reprochent

le déluge. Le parallélisme est complet et de la plus
grande importance au point de vue de la mythologie
comparée. On pourrait même, si on ne craignait de tomber
dans la subtilité et d'attribuer aux anciens nos connaissances

géologiques, voir dans les pierres entassées sur
Azâzêl (10, 5) le manteau de graviers alluviaux qui recouvre,

en Chaldée, la roche vive d'où partent les réactions
sismiques sensibles à la surface. Dans le fait qu'Azâzêl est

enchaîné sous le désert, on pourrait voir un indice que les

ébranlements sismiques ressentis en Mésopotamie venaient
du désert de Syrie, soit du S.-W., ce qui expliquerait le

refoulement des eaux adventives vers le N.-E. et l'abordage

aux flancs du Zagros. Mais c'est sans doute aller trop
loin que de soupçonner ici les échos d'une science naturelle

bien trop parfaite pour ces temps reculés. Il est peut-
être plus logique d'y reconnaître l'idée fondamentale qui
faisait du grand désert la contrée nuisible par excellence

(v. ante). —
V. 12-15. Génies enchaînés sous les collines, jusqu'au

jour du jugement. Alors, ils seront conduits dans le gouffre



— 301 -
de feu, dans la géhenne, dans le Tannour. C'est un écho à

la fois des Anunnaki chaldéens, qui habitent la « montagne

funeste de l'occident » (v. ante), et des mythes titano-
machiques de la Grèce, qui plaçaient des génies de ce

genre sous certaines montagnes, spécialement sous les

volcans.1 —
Ch. 21, 7-10, nous dépeint « un grand feu qui flambait

et pétillait; il avait des interruptions (en surface); il était
limité par un abîme (qui le contenait); on y laissait tomber

(ou on en voyait monter) de grandes colonnes de feu; son
étendue et son origine étaient impossibles à connaître. »

Cette description n'est-elle pas visiblement inspirée par
l'idée d'une crevasse réticulée, comme les séismes en

ouvrent souvent en terrain meuble, de laquelle se dégageraient

des flammes, phénomène qui a été souvent observé

(v. ante) Ce lieu était « la prison des (mauvais) anges »,
c'est-à-dire de nouveau le séjour des génies souterrains,
Titans ou Anunna. —

Ch. 54, 1-7. Description des deux jugements sur les

anges, au déluge et à la fin des temps : Abîme profond
rempli de feu, véritable géhenne (cf. 56, 3-4. 48, 9. 62, 12),
où les génies coupables sont enchaînés, et qui est appelé
parfois l'enfer inférieur; chaînes d'un poids immense
imposées aux coupables ; amas de pierres entassés sur leurs

visages; tout répond à l'idée d'un ensevelissement sous la

terre avec des entraves invincibles, idée que nous savons
être à la base des conceptions titaniques. —

1 La même idée revient en 13, 2; 14,5; peut-être en 15, 11:
certainement, en 18, 15 et 16. De même, 20, 2, où Uriel est
appelé l'ange du tonnerre et du tremblement. Joignons-y l'étymolo-
gie de son nom, les passages 21, 5, 9 ; 33, 3, 4 ; 27, 2, et surtout
la déclaration formelle de 75, 3, où tout ce qui regarde la lumière
et le feu est placé sous ses ordres, et nous aurons un équivalent
exact des Anunna « brandissant leurs torches et faisant trembler
par leur puissance la terre sonore » (texte cunéif.).



— 302 —

Ch. 54, 7-55, 3 nous transporte en plein dans le déluge.

C'est une interpolation tardive due à l'écrivain apocalyptique

noachique qui fit les grandes interpolations de la

troisième vison. 11 a profité de l'occasion que lui offrait le

v. 5 pour glisser ici ses idées sur la nature du cataclysme.
Ce passage n'appartient donc pas en propre au livre
d'Heuoch, et de fait, la coloration nettement chaldéenne

que nous avons trouvée jusqu'ici disparaît, dans le passage

qui nous occupe, pour faire place à des réminiscences gé-

nésiaques non équivoques ; « 7. En ces jours, le jugement
du Seigneur des esprits (son châtiment) éclatera, et tous

les réservoirs des eaux, qui sont en haut, dans les cieux, et

en outre les sources, qui sont sous les cieux et en bas, dans

la terre, seront ouverts. — 8. Et toutes les eaux (de la terre)
s'uniront aux eaux equi sont en haut, dans les cieux; mais

(car) l'eau qui est en haut, dans le ciel, est V (élément)
mâle, et l'eau qui est en bas, sur la terre, est V (élément)
femelle. » C'est la conception biblique des eaux supérieures
et inférieures mêlée à la préoccupation dominante du livre
d'Heuoch, les alliances mixtes. Remarquons, cependant,

que les « eaux de l'abîme » sont ici expressément dans la
terre. Si donc il s'agit toujours de l'océan souterrain,
selon la vieille idée sémitique, c'est en tout cas par les

sources qu'il entre en jeu ici et non par la mer. Nous
retrouvons donc très nettement nos Anunnaki. —

Ch. 55, 1-3. Repentir de Dieu, pacte et arc-en-ciel, imités

de Gen. vin, 21. — ix, 18. —
Ch. 60, 1-6. Introduction au récit du déluge : Tremblement

dans le ciel, marquant la notion sismique de la
catastrophe.

V. 16. « Et l'esprit (l'ange) de la mer est masculin et

fort, et selon la puissance de sa force, il la retire avec la
bride, et de même il la pousse en avant et la, répand dans
toutes les montagnes de la terre. » Passage curieux où on



- 303 —

peut voir la description des marées, le mouvement en
avant de la mer pour aller nourrir les sources, et enfin
l'action de la mer dans le déluge. Cette dernier« eût été
double ; D'abord son choc contre le rivage et son irruption
sur la terre ferme, jusqu'à aller battre le pied des monts;
en second lieu, un apport inusité d'eau marine dans les

réservoirs des sources, provenant de la progression du flot
vers la terre et ayant pour conséquence le débordement
des sources terrestres. Tout le processus du déluge sismique

est dans ce passage et le ras de marée est confirmé

par la traduction suivante qui semble plus exacte encore :

« avec une puissance proportionnée (chaque fois) à la force
de la mer qu'il régit (l'esprit), la retire en arrière (Dillm.). »

Or on sait que l'amplitude du retrait prémonitoire est en

effet proportionnée à la hauteur de la vague de raz qui le

suit. La conception sismique de la catastrophe reposerait
donc ici sur une observation assez fine des phénomènes,
observation admissible cependant (surtout après ce que
nous avons dit du fait de Potidée) à cause de l'évidence
de son objet. D'autre part, on comprend par ce passage

que l'action de la mer et celle des sources pussent être
attribuées par les vieux Sémites à un agent unique en

somme, et l'emploi du terme unique « eaux'ße l'abîme »,
dans la Genèse, s'explique par le fait. Ce terme y est som-
matoire de anunnaki et de mer et, de nouveau, le récit
génésiaque apparaît comme le résultat de la condensation
des données antérieures, ce qui est bien son caractère
constant.

V. 21. Conception des eaux du ciel, pluies, et des eaux
de la terre, s'unissant quand la pluie tombe, comme dans

le récit du déluge. A ce propos, Dillmann se demande

(notes, p. 190, 191) si c'est la pluie ordinaire qui est
décrite dans ce passage, ou si l'auteur fait (ici comme 54, 8)
plutôt allusion aux inondations qui résultent du concours



— 304 —

des eaux jaillissant de la terre et de celles qui tombent du
ciel. La dernière hypothèse lui paraît la plus probable et

nous retrouverions donc, dans le livre d'Henoch et dans

toute sa pureté, la notion du dualisme des eaux qui est

une des caractéristiques sismiques du récit biblique. Plus

que cela; nous y retrouverions des allusions formelles au

déluge conçu dans cette forme dualiste caractéristique. —
Ch. 65, 1. Noé voit la terre fléchir et être près de son

anéantissement (m. à m. de sa perte). C'est au déluge que
ces choses se passent. Le ch. 65 et les suivants jusqu'à 69

sont de nouveau une interpolation tardive du voyant noa-

chique qui fit celle des ch. 54, 7-55, 2 et 60 (n. p. 201).
Le passage qui nous occupe raconte les avertissements
donnés à Noé immédiatement avant le commencement du

cataclysme, et, à ce titre, il est très curieux : Adnana (v.
1) est en général transitif, cependant il peut aussi avoir le

sens de « se fléchir, » « faire une révérence. » Diilmann

pense (n. p. 202) que le sens doit être ici le même qu'Am.
8, 8 et 9, 5 : « la terre subit des enfoncements. » Les

passages 8, 3 et 9, 6 indiquent clairement un tremblement de

terre et un raz de marée, nous trouverions donc ici l'idée
des phénomènes sismiques caractéristiques de New-Madrid
et du Baikal (v. ante), et cela à titre de prodromes, avant

l'irruption des eaux sur la terre, absolument comme dans

les cas historiques observés. C'est bien curieux, mais ce

qui ne l'est pas moins, c'est de retrouver dans notre Livre,
qui émane de la tradition juive,1 et jusque dans les

avertissements du déluge, la teinte continentale qui caractérise
cette tradition par opposition à la chaldéenne. Dans cette
dernière, les avertissements viennent du dieu de la mer ;

ici, ce sont des phénomènes essentiellement caractéristiques
des séismes continentaux.2

• Commentaire de Dillmann, Introd. gén., p. li à lui.
2 Et remarquez que le commentaire de Dillmann, datant de



— 305 —

Pour avoir l'explication de ces phénomènes inquiétants,
Noé s'en va, aux extrémités de la terre, chercher son aïeul
Henoch qui habite avec les anges; il l'appelle en lui disant
le motif de sa visite. C'est absolument comme le voyage
d'Izdubar chez Hasis-Adra, au point qu'on peut se demander

si ça n'en est pas une imitation voulue. 11 y a cependant
une différence notable ; une transposition de personnes.
Dans le texte chaldéen, le Noé, Hasis-Adra, habite avec
les immortels au bout du monde, et Izdubar, qui vient le

visiter, n'a rien à faire avec le déluge. Ici, c'est Henoch

qui vit retiré des mortels et joue le rôle de Hasis-Adra,
tandis que c'est Noé lui-même qui fait le voyage pour aller
le voir. Cette confusion ne doit pas nous surprendre, elle
n'est qu'un indice de plus de la confusion tout à fait générale

qui régna en son temps entre les deux personnages
d'Hénoch et de Noé. Pour n'en citer qu'un autre exemple,
rappelons le caractère de prédicateur du déluge attribué
tantôt à l'un, tantôt à l'autre, et finalement à tous deux -,1

V. 3 : « Dis-moi, qu'est-ce donc qui se passe sur la terre,
que la terre est si harassée (épuisée) et si ébranlée Pourvu

que je ne périsse pas avec elle! » (Cf. Izdubar « craignant
la mort, le dernier ennemi de l'homme, » et Gen. vi, 13 :

« Je les exterminerai avec la terre. ») — V. 4. « L'instant
d'après, il y eut un grand mouvement sur la terre, et une
voix du ciel se fit entendre, et je tombai sur mon visage. »

C'est la « voix, » kukru du texte cunéiforme (n, 31 et 34) ;

le parallélisme est complet : avertissements sismiques et
voix céleste. — V. 6. « La terre ferme » est ravagée, ses

habitants périssent au déluge. A rapprocher de la traduction

de Michaelis (v. ante). — V. 9. Mouvements (sismiques)
au déluge. Ce verset ressemble à la fin du récit cunéi-

1853, n'a pas pu être influencé par les idées sismiques de Suess,
venues trente ans après.

1 Voy. Caract. nat., p. 74.
20



— 306 —

forme. — V. 10 et 11. La terre est détruite au déluge. Ce

passage pourrait s'interpréter en faveur d'une explication
plutôt stratigraphique du cataclysme, entraînant une
déformation permanente. Nous croyons qu'il faut y voir tout
simplement une exagération mythique dans le genre de

celle qui engendra la théorie de l'universabilité absolue
du déluge. — V. 12. « Noé sera protégé contre les habitants

de la terre ferme, parmi lesquels il aura été choisi à

cause de sa piété. » C'est l'analogue de Hasis-Adra, quittant

la ville continentale et perverse de Surippak pour
descendre vers la mer soumise au dieu Ea. C'est l'idée
antique qui regardait les eaux comme les restes de l'âge
d'or où l'homme était innocent, cela à cause du caractère
bienfaisant des sources et surtout parce que pour se

baigner on se met nu et que la nudité était le symbole de

l'innocence (idée qui se retrouve dans la Genèse). Le v.
12 dit: « Il a affermi ion nomparmi ses saints, » c'est-à-dire

que Noé vivra avec eux pendant l'éternité, et cela par
suite d'un jugement irrévocable de Dieu. C'est identiquement

comme Hasis-Adra élevé au rang des dieux ou
Xixouthros enlevé du milieu des mortels. Ici, Noé est

séparé des habitants de la terre ferme ; Hasis-Adra était
transporté aux bouches des fleuves, près de la mer, et
Xixouthros était enlevé au ciel. Toujours l'idée que la
terre est mauvaise, qu'il faut tâcher de s'en éloigner.
Cette idée est à la base des mythes sur les aborigènes,
les autochtones et les Qaïnites ; c'est elle qui nous fait
placer le paradis en haut, l'enfer en bas, attribuer des

ailes au génie et aux anges. On voit combien le livre
d'Enoch ressemble à la tradition babylonienne, même au
point de vue des idées morales et de leurs relations avec
les notions physiques. Le passage en question peut signifier
aussi que, seul des habitants de la terre ferme, Noé sera
épargné, tandis que les autres périront dans les flots.



— 307 —

Ch. 66, 1. Mention des anges du jugement qui président
aux eaux souterraines. Ce sont des équivalents exacts des

Anunnaki chaldéens, et non pas le tehôm des Hébreux, car
il est dit que ces eaux sont dans la terre et non au-dessous.

Ces eaux jailliront au déluge, dit formellement le texte, et
elles anéantiront les hommes. C'est absolument comme
lorsque les dieux pleurent sur ce qu'ont fait les Anunna.

(Cf. v. 3.)
Ch. 67, 3. La terre doit subir, au déluge, une transformation

afin de ne pas rester vide. Il s'agit probablement
du repeuplement ultérieur. Cette idée d'une transformation

générale du monde par le déluge rentre dans la
catégorie des mythes et des légendes rabbiniques ; elle est
absolument vide. — V. 4. Les anges corrupteurs seront
enfermés dans la vallée du couchant, la vallée ardente, au

pays des monts métallifères. — V. 5. Dans cette vallée, il y
avait un grand tumulte et un mugissement d'eaux. —V. 6.

Cette masse de métal en fusion (qui remplissait la fente?)
qui s'agitait, dégagea une odeur de soufre qui se mêla aux
eaux (qui étaient dans la fente), et cette vallée brûle sans
cesse sous cette terre-là (ce pays). — V. 7. Et les vallées de

ce (pays) vomissent des torrents de feu. — V. 11. Le
cataclysme amènera des changements dans la température des

sources (de cette vallée), ce que nous savons être l'un des

effets les plus habituels des séismes. Dillmann remarque1

que, dans les versets que nous venons de citer, l'interpo-
lateur donne de la punition des mauvais anges dans le
déluge une description qui ne s'accorde pas avec l'enseignement

général du livre à ce sujet. Nous ne sommes pas de

son avis, et l'importance de ce passage pour nous va nous
forcer à une courte discussion : Partout ailleurs, dit-il, les

mauvais anges sont censés avoir été enchaînés par les

1 Comm., p. 205.



— 308 —

bons et enfermés dans une prison provisoire, dans les lieux
obscurs qui sont sous la terre (en partie sous le désert, en

partie sous les montagnes), et cela avant le déluge. Plus

tard, lors du jugement messianique, ils seront jetés dans

la fournaise qui sera leur résidence définitive. L'interpola-
teur, dit Dillmann, avait à ce sujet une légende différente
en ceci surtout qu'elle établit une relation beaucoup plus
étroite entre les anges déchus et les phénomènes volcaniques

qui se passent sous la terre. En outre, ajoute Dill-
mann, la seconde légende transporte le lieu de châtiment
des anges dans le voisinage immédiat de Jérusalem et de

la Palestine, en même temps qu'elle établit entre la punition

de ces anges et les eaux du déluge une relation
inconnue précédemment. Selon Dillmann, en effet, le point
de vue du texte interpolé serait extrêmement étroit et
pourrait se formuler comme suit : Il se représenterait
toute la contrée, de la vallée des Gehinnom jusque de

l'autre côté de la mer Morte, comme reposant sur une
fournaise souterraine, celle précisément où les anges furent
précipités jadis. Les sources chaudes qui abondent dans

cette région, avec leur odeur de soufre qui frappait
tellement les anciens, proviendraient pour lui de cette eau de

feu, engendrée jadis par la réunion des flots diluviens avec
la fonte coulant des monts métallifères, où les anges sont
rôtis pour leur châtiment. Les thermes palestiniens
seraient donc pour lui la preuve du châtiment des anges.
Dans cette description, l'interpolateur se base sur les

chapitres 52-55, mais en changeant complètement le sens de

ce qui y est dit. En effet, le chap. 54, 1, dit formellement

que la vallée ardente de la Géhenne est en « un autre
endroit de la terre » que les monts métallifères. Malgré cela,

nous les voyons ici réunis et transportés en Palestine. En
outre, les chap. 52-55 réservent pour le jugement messianique

les phénomènes qu'ils décrivent. Ici, les deux juge-



— 309 —

ments sont confondus et le premier, le déluge, s'accompagne

de toutes les circonstances précédemment réservées

au second. La même confusion a produit l'interpolation
54, 7 — 55, 2. Ce serait encore en opposition avec le
chapitre 10, qu'au v. 4, il fait enfermer les anges dans la
vallée ardente (ch. 54-56), près de Jérusalem, avant le dé

luge. Il la place à l'ouest, et Dillmann pense que cela doit
s'entendre par rapport aux contrées qu'habitait Noé et en

relation avec 52, 1. C'est aussi notre avis, seulement nous

ne croyons pas que cette localisation doive s'appliquer à

la Palestine. Nous savons déjà que, au point de vue méso-

potamien, « l'ouest » c'était le grand désert. En outre, les

monts métallifères sont dans la même direction, or ceci

est incompatible avec le point de vue palestinien. Relativement

à Jérusalem, les montagnes sont à l'est ou au nord,
ce qui change complètement leur signification mythologique.

On répondra que les Libans sont bien à l'ouest de la
Mésopotamie. Sans doute, mais il n'est pas permis en
bonne critique d'attribuer à l'horizon de l'écrivain une
telle étendue. Quand les anciens parlent des points cardinaux,

c'est toujours relativement à leur horizon immédiat.
Et puis, la Palestine et les Libans sont à l'ouest de la
Mésopotamie? Sans doute, pour nous qui avons des vues
géographiques d'ensemble, il en est bien ainsi. Mais ça ne
devait pas faire cet effet aux anciens nomades. Obligés de

contourner le désert, ils devaient commencer par remonter
au nord et ne pouvaient guère déboucher en Syrie qu'entre
Palmyre et Alep. De plus, la Syrie était un pays montagneux

; or, comme ils ne connaissaient de montagnes qu'au
nord et à l'est, cela facilitait encore la confusion, et il est
bien probable que pour eux la Palestine était une contrée

septentrionale.
Pour cette raison et d'autres encore, il nous semble

qu'il faut donner aux passages en question une portée



— 310 —

beaucoup plus générale. Sans doute, nous avons ici une

description qui rappelle celles de la Géhenne, de l'Averne
et les autres légendes analogues. Sans doute, les sources
thermales de la Palestine et les manifestations sub-volca-

niques de la mer Morte ont pu, comme celles des Champs

Phlégréens et d'ailleurs, donner naissance à des mythes
locaux en relation directe avec elles. Mais ici, il y a plus
et d'abord, certaines expressions que nous connaissons

bien, telles que la vallée du couchant, par rapport à

l'habitat des Noahides, les monts de l'occident, etc., nous
reportent en pleine tradition chaldéenne. Nous venons de

voir une localisation toute pareille assignée aux 7 Anunnaki.

De plus, les monts métallifères (probablement le

Midian) étaient bien à l'ouest de la Mésopotamie et du

côté du désert que nous savons être le côté funeste ; tandis

que, pour la Palestine, les montagnes sont au levant ou

au nord, ce qui, nous ie répétons, change complètement
leur signification mythique. Au reste, la description elle-
même s'applique bien mieux aux fentes produites par un
tremblement de terre et aux émanations pseudo-volcaniques

qui s'en dégagent fréquemment, qu'aux thermes des

environs de la mer Morte. Enfin, la notion des variations
dans la température des sources est de celles que l'expérience

des séismes peut enseigner, mais qu'il est impossible

de déduire du fonctionnement normal des thermes.1

Au point de vue mythologique, d'ailleurs, les sources, les

gîtes minéraux, les volcans, etc., dépendent des esprits
souterrains, Titans ou Anunna, au même titre que les

1 Le texte lui-même (v. 11) vient à l'appui de notre manière de

voir, lorsqu'il place les variations dans la température des sources
sous l'influence directe des esprits enfermés sous la terre. C'est
les rattacher formellement à la catégorie des phénomènes sismiques,

et cette intuition, admirable pour l'époque, prouve combien
ces phénomènes étaient connus.



— 311 —

tremblements de terre. Les conceptions de ce genre sont
synthétiques, parce qu'elles sont nées, en vertu d'un
processus de condensation, de la réunion en un tout unique
de plusieurs fétiches originairement distincts.

En somme donc, nous estimons avoir ici une description
formelle du déluge et, pour nous, elle est d'accord avec le
reste du livre, puisqu'elle porte, comme les descriptions
précédentes, l'empreinte manifeste des phénomènes sismiques

qui causèrent la catastrophe.
Ch. 69, 28. Génies liés et enfermés sous la terre, dans

le lieu de la réunion des maux, comme les Anunna
chaldéens.

Ch. 70. Enlèvement d'Henoch. Rappelle le transport de

Hasis-Adra « à la bouche des fleuves. » (Voir le Comm.
de Dillm., p. 215.)

Ch. 83, 3. « Je m'étais couché dans la maison de mon

grand-père, Malâlêl; alors je vis en songe comment le ciel

fut abaissé, comment il disparut et tomba sur la terre. 4. Et
comme il tombait sur la terre, je vis comment la terre fut
engloutie dans une grande profondeur (abîme), comment

montagne sur montagne s'inclinaient, comment colline sur
colline s'effondraient, comment de grands arbres étaient
arrachés de leurs souches, comment ils tombaient et s'enfonçaient

dans l'abîme. 5. Alors un discours tomba dans ma
bouche, et je me mis à crier en disant: « la terre est

anéantie. »

Description du déluge que Henoch voit en songe. Le
ciel abaissé rappelle la pluie dont parle le texte cunéiforme,
mieux encore le firmament brisé de la Genèse. On pourrait
y voir même l'obscurité dont parle le Talmud, de même

que nous disons par un jour sombre que «le ciel est bas. »

Le ciel disparaissant et tombant sur la terre marque plus
fortement encore l'abondance des pluies dans lesquelles
le firmament semble se résoudre. En même temps que le



— 312 —

ciel, (les eaux du ciel) tombe sur la terre, celle-ci est

engloutie dans un abîme. C'est l'intervention du tehôm.

Mais cet abîme a la forme d'un gouffre béant, d'une

crevasse, d'une fente. Bientôt les montagnes s'inclinent, les

collines s'effondrent; de grands arbres sont engloutis dans

les fentes, comme à Kachar en 1869; la description
devient de plus en plus précise, nous sommes en face d'un
tremblement de terre. Et, l'effet moral se produisant
aussitôt, tel que nous l'avons vu dans tous les cas analogues,
le témoin du cataclysme ne peut s'empêcher de s'écrier :

la terre est anéantie! Hasis-Adra disait de même : « Les
demeures des hommes sont retournées à la terre », et
Istar, la bonne déesse pleurait son humanité, « qui
remplissait la mer comme le fretin des poissons !» — V. vu...
Elle (la terre) doit être engloutie dans l'abîme et subir un
violent désastre. — V. ix. « Mon fils, tout cela (ces
châtiments ou peut-être ces torrents d'eau) viendra du ciel sur
la terre, et (tandis que) sur la terre (elle-même) il y aura
un violent désastre. » Dualisme habituel dans les causes
du déluge : les eaux du ciel et les eaux de la terre.

Chap. 84. Prière après la vision. Elle joue le même rôle

que les sacrifices du patriarche au sortir de l'arche.
Chap. 88, 2. Les géants luttent ensemble et la terre en

tremble, comme plus haut (87, 1) il était dit qu'elle criait.
3. Quelques-uns d'entre eux sont liés et enterrés dans une
fente du sol. Image de la lutte des éléments dans le
cataclysme, présentée à peu près de la même façon que dans

le texte cunéiforme, où elle est figurée par une chicane
entre les dieux de ces éléments. Les tremblements de

terre, les bruits sismiques et la fissuration du sol sont ceux
des phénomènes qui, ayant frappé le plus, méritèrent d'être
rappelés spécialement.

Ch. 89, 1-9. Le déluge et le sauvetage de Noé: V. 1.

Uriel prévient Noé du cataclysme à venir et lui enseigne



— 313 —

le moyen de se sauver. Le patriarche écoute en tremblant
cette révélation. Ce trait est identique aux avertissements
dans la Genèse et le texte cunéiforme. Construction de

l'arche, embarquement et clôture. — V. 2. Le ciel est comparé

à un toit pourvu de sept écluses. C'est le rakiah, « fir-
mamentum », de la Genèse. Ces écluses laissent échapper
des torrents d'eau qui tombent dans une cour. Cette
« cour » représente la partie de la terre habitée par les

hommes, cela en vertu de la symbolique propre à ce

passage (Voy. Comm., p. 257, 258, ad. v. 2.). Ou peut y
voir un parallèle au vara de Yima (Vendidad, v. 46 et s.).

— V. 3. Des sources (fentes) s'ouvrirent dans le sol de

cette cour, et leur eau monta (tumultueusement) et s'éleva
au-dessus du sol, et rendit cette cour invisible (et en couvrit
le sol) jusqu'à ce que le sol tout entier en fut couvert d'eau.

— 4. Et sur lui (le sol), crurent l'eau, les ténèbres et le

brouillard; » — 7. Les écluses sont enlevées du toit, et les

sources de la terre (eaux souterraines) tarissent, tandis que
d'autres abîmes s'ouvrent. — 8. Alors l'eau commence à

s'écouler dans ces autres abîmes, jusqu'à ce que la terre
réapparaisse. Abordage et disparition de l'obscurité; la
lumière reparaît. Cette idée de l'obscurité diluvienne (v. 4)
est une invention rabbinique ou midraschique qui s'est

répandue de plusieurs côtés. Nous la retrouverons
souvent; elle dérive de l'idée du chaos (Gen. i, 2). Au v. 7,

nous avons traduit, avec Dillmann, araja par «tarir»;
mais il a aussi le sens de « devenir égal, s'égaliser, s'aplanir.

» Dillmann pense qu'appliqué aux sources, ce terme
doit nécessairement se rendre par « tarir. » C'est vrai

pour les sources ordinaires, mais pour les sources
jaillissantes, pour les jets d'eau qui s'élancent du sol dans les

séismes, les autres sens sont bien plus expressifs. En effet,
ces jets dépassent le niveau du sol; ils y forment des

saillies liquides, souvent visibles de loin comme les geysers



- 314 --

auxquels ils ressemblent. Quand ces jets s'arrêtent, la
saillie disparaît, le niveau général redevient égal, il s'égalise,

s'aplanit. Et voilà comment, plus on creuse les textes,
plus on y retrouve le souvenir, atténué par le temps et
les vicissitudes du langage, du caractère sismique de la

catastrophe diluvienne. Au v. 8, l'eau est réabsorbée par
les fentes, comme nous l'avons expliqué au ch. i; mais

l'auteur n'avait pas l'idée que les mêmes fissures qui
avaient vomi les eaux pussent les réabsorber. D'autre part,
comme on avait été très frappé par l'ouverture continuelle
des fentes, qui apparaissaient de tout côté, on supposa que
le même phénomène avait continué au point que les
nouvelles fentes avaient fini par engloutir l'eau sortie des

premières. Ces petites erreurs d'observation sont de celles

que le vulgaire doit commettre nécessairement. C'est la
meilleure marque d'authenticité et d'ancienneté que puisse

présenter le récit traditionnel d'un cataclysme physique.
(Comp., plus loin, le récit de Thilon.)

Ch. 90, 18. Réminiscence du déluge dans l'histoire
postérieure : Dieu frappe la terre du bâton de sa colère, et
elle est déchirée (fendillée). La terre engloutit les victimes
de la colère divine et se referme sur elles. Les réminiscences

de ce genre ne sont pas rares dans l'histoire biblique.

L'une des plus remarquables est le récit de la
destruction de la troupe révoltée de Korah (Num., xvi). On

y lit, en effet :

30. Si le Seigneur fait par un prodige nouveau que la terre
s'entr'ouvrant les engloutisse avec tout ce qui est à eux, et qu'ils
descendent tout vivants en enfer, vous saurez alors qu'ils ont
blasphémé contre le Seigneur.

31. Aussitôt donc qu'il eut cessé de parler, la terre se rompit
sous leurs pieds,

32. et s'entr'ouvrant, elle les dévora avec leurs tentes, et tout ce

qui était à eux.
33. Ils descendirent tout vivants dans l'enfer étant couverts de

terre, et ils périrent du milieu du peuple.



— 315 —

34. Tout Israel qui était là autour s'enfuit aux cris des

mourants, en disant : Craignons que la terre ne nous engloutisse aussi

avec eux.
35. En même temps le Seigneur fit sortir un feu qui tua les

deux cent cinquante hommes qui offraient de l'encens.

Pareillement, nous lisons dans notre Livre d'Henoch
(56, 8) : « En ces jours, le royaume des morts ouvrira sa
gueule, et ils s'y enfonceront; et leur perte — le royaume
des morts engloutira les pêcheurs sous les yeux des élus. »

Il est tout naturel que la fissuration du sol et les jets
d'eau ou de feu qui en sortaient, tranchant du tout au tout
avec l'idée innée de la stabilité de la terre, aient laissé
dans les esprits un souvenir ineffaçable.

V. 24. Le lieu de la damnation est un endroit profond,
plein de feu, flambant, et plein de colonnes de feu. 25. Les
70 pasteurs (70 multiple de 7, rappelant les 7 Anunnaki;
7, nombre mystique chez les Chaldéens, rappelant les 7

planètes et les 7 étoiles de la Grande Ourse) coupables sont
jetés aussi dans cet abîme de feu (Géhenne). 26. Un gouffre

analogue s'ouvre au milieu de la terre, plein de feu.
On y jette les damnés des divers jugements.

Chap. 91, 9. Retour de la même idée. (Voyez le
Commentaire pour ces deux derniers passages.)

Chap. 98, 3. Poidem. Comparez le Tannour des Arabes.

Chap. 100, 9. Même idée.

Chap. 102, 1. Réminiscence du feu douloureux descendu

sur la Pentapole. On a vu la parenté de cet épisode avec
celui du déluge. — V. 2. Réminiscence analogue. Les astres
sont ébranlés (idée rabbinique connue) et la terre tremble,
se disloque, est dévastée.

Ch. 103, 8. Tableau de la Géhenne; trois éléments
principaux : les ténèbres, les flammes et la rétention dans des

liens inextricables dont l'ensemble forme comme un filet.
Image saisissante et toujours la même, des Anunnaki chai-



— 316 —

déens aux Titans grecs et aux nains de la Germanie, pour
rendre l'ardeur des feux souterrains, l'obscurité de la mine
et le sentiment d'oppression que l'homme éprouve enfermé

sous la terre en même temps qu'une intuition de l'arcbou-
tement mutuel où se trouvent les masses rocheuses, fait
avéré depuis par l'effort irrésistible (pression orostatique,
Gebirgsdruck) des mines et expliqué récemment par la

plasticité latente (Heim, Daubrée et autres) des roches

sous l'influence de la pression.
Ch. 106, 8 et 9. Analogue de la visite d'Izdubar à Hasis-

Adra, pour le motif et pour le topique. Les parallèles de

ce genre sont très instructifs. — V. 15. Prédiction du

déluge, analogue à la Genèse.

Ch. 108, 3 et 4. Un lieu désert (toujours le souvenir du
désert néfaste par où on avait passé au temps des migrations)

avec des flammes d'un aspect extraordinaire, qui ont
quelque chose de nuageux, sortant des profondeurs de la
terre. Les damnés, semblables à des montagnes de feu,
crient (bruits souterrains) et se balancent de çà et de là.
Les flammes sismiques, comme les feux follets, semblent

se balancer au-dessus du point d'où elles sortent. Ce lieu
se trouve là où il n'y a aucune terre, c'est-à-dire que la
surface du sol y est interrompue par les crevasses sismiques.

Ce lieu et tout ce qui s'y trouve est impossible à
décrire plus exactement, parce que les fentes sont profondes
et que le tout est inabordable. De loin, ces flammes et leur
fumée font l'effet d'une mer de brouillards II n'est pas
difficile d'y reconnaître les torches des Anunnaki.

Tel est, au point de vue qui nous occupe, le très curieux
Livre d'Heuoch. L'analyse que nous venons d'en faire se

passe de tout commentaire. Le lecteur décidera si, oui ou

non, ces textes sont favorables à la théorie sismique.1 —
1 La Chronique pascale ne donne du déluge qu'un récit abrégé qui

est pour ainsi dire le mot à mot de la Bible (p. 21). Il n'y a aucune
raison de s'y arrêter (Gainet, Op. cit., i, 171).



— 317 —

Sal. Jarchi, Commentaire sur le Pentateueque (Genèse),1
dit fort peu de chose qui puisse nous intéresser, cependant,

à propos de vi, 4 « ci encore après », il explique
ce passage de la manière suivante : « Quoique les hommes
de ce temps-là eussent vu les descendants d'Enosch noyés
dans l'océan qui était monté et avait inondé le tiers de la

terre, cette génération antédiluvienne ne sut pas y voir
un exemple. » A condition d'être comprise, cette explication

de Jarchi renferme un aveu précieux pour nous. En
effet, le verset 4 a pour but de motiver l'accroissement des

crimes parmi les hommes : ce sont les mariages entre les

êtres divins et les filles des hommes qui ont produit les

Nephïtîm, êtres violents et sanguinaires. Mais ce verset
est à deux membres : la phrase : « Les géants étaient sur
la terre en ces temps-là » exprime l'idée de l'origine
antédiluvienne des Nephilîm, tandis que la phrase ajoutée :

« Et encore après, lorsque (chaque fois)- que les fils de

Dieu se furent alliés aux filles des hommes, et qu'elles leur
eurent donné des enfants, » est là pour avertir que ces

naissances extraordinaires eurent aussi lieu plus tard.
Cette incidente est amenée par la nécessité^ d'expliquer
l'existence des Nephilîm au temps de l'Exode.3 Ceux-ci
n'étaient pas les descendants directs des Nephilîm
antédiluviens, mais ils avaient la même origine ; ces alliances
mixtes qui sont censées avoir pris fin vers l'époque de la

conquête de la Terre promise.* Le châtiment par inonda-

1 Ed. Haymann, Bonn, 1833.
2 Cf. Lévit., iv, 22.
3 Et des Enakim des Nombres (Ibn Esra).
' Og, roi deBasan, tué par Moïse, était le dernier des Rephaïm

(Deuter., m, 11). De même, dans la légende parsie, le mélange
des dies et des hommes cesse à l'arrivée de Zoroastre. (J. Halévy,
Reeheiches bibliques, xxiv, Rev. des Et. juives, xxii, n" 44

(1891), p. 163.)



— 318 —

tion auquel Jarchi fait allusion est donc bien le déluge,
qui aurait dû couper court aux alliances mixtes, et il faut
noter qu'il n'hésite pas à traduire les eaux de l'abîme par
« l'océan », auquel il assigne même un rôle considérable,
ce qui est tout à fait favorable à l'explication sismique.

vi, 13. « et je les détruirai avec la terre » (à moins

qu'il ne faille lire de la terre), signifie, dit Jarchi, que « la
terre elle-même fut détruite, c'est-à-dire entraînée par les

eaux, sur une épaisseur de trois mains, profondeur
habituelle qu'atteint le soc de la charrue. »1 La traduction des

lxx revient au même, et Gur Arjeh (14, 4) entend cela
du fait que la terre fut recouverte de limon et ravagée

par l'inondation. En aucun cas, on le voit, la tradition rab-
binique ne songeait à une disparition permanente ou
seulement prolongée de la région atteinte; ce qui, nous le
répétons, éloigne la possibilité d'une explication orogénique
dans le genre du système de l'Atlantide.

vi, 14. L'arche, dit-il, devait être en bois de gopher, à

cause de la ressemblance de ce mot avec gapherît soufre,
parce que la destruction par le soufre menaçait l'humanité

antédiluvienne. On pourrait être tenté de voir dans

cette interprétation la croyance au caractère volcanique
du déluge, mais nous croyons qu'il y a là tout simplement
un mélange des souvenirs de la destruction de Sodome. Il
reconnaît, du reste, que la. poix dont l'arche est enduite est

bien du bitume minéral; on se rappelle l'importance de

ce détail pour nous.

vu, 11. Le déluge commence dans le second mois, appelé
aussi But, « le mois des pluies » continues en Orient.
Cette chronologie est liée à l'idée que les pluies furent
l'agent principal; celle du texte cunéiforme qui comprend

1 Ibidem, Midrasch Bereschit Rabbet, Par. xxxi, Cap. vi,
v. 13, éd. A. Wünsche (1881), p. 133.



— 319 —

le cataclysme d'une manière toute différente, est tout autre
aussi. Là il n'y a plus aucune relation entre l'époque de

l'inondation et celle des crues périodiques des fleuves mé-

sopotamiens, en novembre et au printemps; ce qui est

logique, étant donné le caractère sismique de la catastiophe
où les pluies ne jouent qu'un rôle accessoire. Le point de

vue chaldéen est ici le vrai, l'original, et cette constatation
nous dispensera d'entrer dans la question compliquée de

la chronologie biblique du déluge, dans laquelle nous
relèverions plus d'un signe certain de déformation adaptative.1

« Les sources du grand abîme furent rompues » : c'est

pour vomir leurs eaux, dit Jarchi, et il ajoute que tehôm

doit s'entendre de la mer. Cela concorderait avec notre
théorie, mais nous croyons que le verbe « se rompre »

(admirablement rendu par l'allemand erbrechen, « vomir »,

avec la racine « se rompre », indiquant à la fois la cause

et l'effet) convient mieux encore à la croûte du sol contenant

les eaux souterraines (Anunnaki), avec ou sans l'idée

sémitique de l'océan souterrain alimentant les sources et
les mers de la surface.

vin, 4. II donne comme point d'atterrissement «le mont
Ararat » dont il fait « l'un des plus hauts sommets du
Taurus (12,000 pieds), dans le voisinage d'Erivan. » C'est
le Masis de la tradition vulgaire. —

Le midrasch Bereschit Rabba2 ne contient que bien peu
de choses à exploiter pour ou contre la théorie sismique.
Au chap, vi, v. 14, à propos du bitume dont l'arche est
enduite et comparant ce fait avec le trait analogue du
panier de Moïse, il insiste sur la violence des eaux du déluge.
Jusqu'à quel point peut-on voir là une allusion à des va-

1 Voyez à ce sujet Suess, Sintfluth, p. 28 et 29 : Lenormant,
Orig., i, 410 et suiv. : et les commentateurs.

2 Ed. allemande de A. Wünsche, Leipzig, 1881.



— 320 —

gués de raz; des rivières grossies par les pluies ne
mériteraient-elles pas le même qualificatif? Nous ne trancherons

pas, car ce qu'il faut éviter par dessus tout, dans une
recherche comme celle-ci, c'est de tomber dans les subtilités.
— V. 16. Mention de l'obscurité qui accompagne le déluge,

par suite du non fonctionnement des astres et de l'éclairage

artificiel de l'arche. Ça rappelle le texte cunéiforme,
Col. n, 50. — V. 18. Noé, dit le texte, avait besoin de

l'alliance de Dieu contre les géants, car l'un d'eux posa
son pied sur l'abîme et le boucha. Faut-il voir dans ce

mythe une réminiscence des eaux souterraines jaillissant
par les fentes du sol? — Cap. vu, 7. D'après R. Jocha-

nan, Noé manquait aussi de foi, car il ne se décida à entrer
dans l'arche, « à cause des eaux du déluge » ou « devant
les eaux du déluge », que lorsque celles-ci lui montèrent

presque jusqu'aux genoux. Y a-t-il ici un écho des
avertissements d'Eâ? — V. 10. Mention des pluies et des sources

de l'abîme auxquelles on attribue un « débit » extraordinaire

en cette occasion. Il en résulte une perturbation
de l'ordre normal du monde. Cette dernière idée est une
exagération mythique mise en rapport avec des motifs de

l'ordre moral, selon la méthode subtile qui caractérise la

littérature rabbinique. — V. 18. La montagne de Garizim,
près de Jérusalem, épargnée par le déluge, selon une fable
samaritaine. C'est de nouveau, en tout petit, une localisation

de l'Ararat. — Cap. vin, 1. Les « montagnes de Dieu»
atteignent le grand abîme; elles n'ont point de fin et
contiennent l'abîme, afin qu'il ne s'élève pas et n'inonde pas
le monde. Ici, il n'y a pas de réminiscence diluvienne, au
moins directe, c'est l'idée sémitique du tehôm. Plus loin,
par contre (p. 143), Dieu est censé avoir dit : « Les maux

que j'ai faits à la race de Noé, je ne les ai tirés que de

l'abîme, comme il est écrit : L'abîme s'ouvrit. » Ici la
réminiscence existe et n'est même pas sans valeur. — V. 4.



— 321 —

L'arche reposa sept mois sur le mont Kartunja, au lieu de

le septième mois. Est-ce donc qu'au bout de ce temps les

eaux remontèrent la reprendre ou qu'on l'éloigna de toute
autre manière? Plus probablement, c'est une simple faute
de transcription. — V. 11. D'après R. Lévi, le mont des

Oliviers, au pays d'Israël, ne fut pas submergé par le

déluge; c'est de là que la colombe aurait rapporté la feuille
d'olivier (cf. Ezech., 22, 24). Encore localisation, mais
surtout mythique. — En résumé, presque rien d'utile pour
nous dans ce midrasch. —

Josephe l'historien (Flavius Josephe).1 — Lib. i. Cap. ni
(iv), 1. Tableau de la corruption anté-diluvienne : Benê-

Elohîm, alliances mixtes, naissances des Nephilîm. On leur
attribue tous les crimes que les Grecs imputent à leurs
Géants. Voilà, plus nettement établie que nous ne l'avons

encore jamais trouvée, la transition qui lie les Nephilîm
de la Bible aux Anunnaki chaldéens. Rôle predicant de

Noé. Il figurait donc dans l'ancienne tradition hébraïque
(voy. notre Car. nat. du Del.). Fuite de Noé loin du pays
des Nephilîm. Elle rappelle à s'y méprendre Hasis-Adra

quittant Surippak pour descendre vers les terres dévouées
à son dieu. — 2. La vie de l'homme est limitée à 120 ans,
et « la terre continentale est changée en la face de la mer. »

Donc mention formelle d'une inondation pélagique, impossible,

nous le savons, en dehors d'une cause sismique.
Construction de l'arche et embarquement. — 5. « Lorsque,
après eque Dieu eut donné le signal, il eut commencé à pleuvoir,

l'eau descendait du ciel pendant quarante jours
continus, au point que elle s'éleva au-dessus de la terre jusqu'à
quinze coudées. Et cela était cause que tout salut fut perdu

pour la plupart, (eux) n'ayant pas (d'endroit) où se sauver
Mais la pluie cessant, l'eau décroissait pendant environ

1 Antiquités judaïques, éd. G. Dindorf, Paris 1865.



— 322 —

l'espace de 150 jours, de façon que, le septième mois, ci son

septième jour, elles avaient sensiblement disparu. Ensuite,
lorsque l'arche se fut reposée à (contre) un sommet de

montagne quelconque en Arménie, Noé sentant (voyant) cela

l'ouvrit et voyant autour d'elle un peu de terre, se reposait,
étant déjà revenu à une meilleure espérance. » Diminution
progressive des eaux ; envoi des oiseaux. Plus tard, la

terre se trouve libérée du déluge ; de nouveau le dualisme

caractéristique. Débarquement, sacrifice. Les Arméniens

ont nommé le lieu du débarquement apobaterion. soit
descente ou sortie, et les habitants y montrent encore
aujourd'hui quelques restes de l'arche. » Il cite alors (ni, 6)
les témoignages de Bérose, de Jérôme d'Egypte, de Mnaséas

et de Nicolas de Damas, et termine (ni, 8) par la promesse
de Dieu à Noé de ne « plus permettre aux eaux d'inonder
la terre. » Cette locution semble faire allusion au dualisme
de Gen., i, 10 ; terre (aride), mer, et indiquer l'action
expresse de la mer. Mention de la pluie de quarante jours,
abordage en Arménie, branche d'olivier, tout cela c'est

presque exactement le récit biblique. Vis-à-vis de la théorie
sismique, l'attitude de ce texte est donc plutôt favorable,
mais imprécise, car il n'indique pas de point de départ. La
branche d'olivier est importante, car elle écarte toute
explication entraînant une déformation quelque peu
considérable et surtout permanente.1 —

Philon le Juif,2 dans ton IIe livre sur la Vie de Moïse,*
rappelle que la justice divine punit les méchants par le

moyen des cataclysmes naturels. L'eau et le feu, le déluge
et l'incendie, alternent dans ce but, pendant le cours des

temps. Cette idée provient, tout naturellement, de ce que

1 Cf. Reuss, La Genèse, p. 319, ad. "not.
2 Œuvres complètes, édit. Turnebus et Hceschelius, d'après

Gelenius, Francfort, 1691.
3 Op. cit., p. 661, e.



— 323 -
l'eau et le feu étaient les deux éléments principaux et que,
en vertu des conceptions harmoniques chères à l'antiquité,
on devait se représenter ces deux élémeuts dans la main
de Dieu, comme un glaive à deux tranchants. Il n'en est

pas moins curieux dr retrouver cette idée des déluges et
des incendies alternatifs chez les sauvages du Nouveau-
Monde.1 Parlant alors des éléments qui causent les

inondations, Philon a bien soin de dire que la mer sortant de

ses limites et les fleuves dans leurs crues ne peuvent inonder

que les régions de plaine : campestres regiones, tandis

que les régions élevées sont réservées à l'action des pluies.
Flavius Josephe dit de même2 que les fils de Noé furent
les premiers à oser descendre des montagnes dans la plaine,
in camporum planiticm, tandis que les autres hommes, se

rappelant le déluge, « craignaient les plaines. » A la fin

cependant, sur le conseil des fils de Noé, ils se décidèrent
à descendre et la plaine où ils s'établirent d'abord porte
le nom de Sennaar. C'est la Chaldée actuelle. Ces deux

auteurs, représentant la tradition autique, ont donc bien

gardé le souvenir que le déluge fut une inondation de

plaine, ce qui, nous le savons maintenant, est une
confirmation de la théorie sismique.

Plus loin (662 d), Thilon raconte, d'après la Genèse, le

sauvetage de Noé et de sa famille dû à la vertu du patriarche,

les avertissements, la construction et le chargement
de l'arche, l'embarquement des animaux, « afin que les

semences (de vie) ne manquassent pas à l'avenir. Il
(Noé) savait, en effet, que la clémence de Dieu, si même

les espèces périssaient, entendait conserver les genres, à

cause de cette similitude qui est en eux, et afin que rien
ne manquât aux œuvres divines. » Cette phrase est animée

1 Voy. le Déluge devant la critique.
2 Ant., i, 4, 1.



— 324 —

par un remarquable esprit évolutioniste : A cause de cette

similitude qui est en eux, signifie que les genres ont la faculté
de reproduire, même lorsqu'elles ont disparu, les espèces

plus ou moins semblables qui en dérivaient. Voilà pourquoi
il suffit que les genres soient conservés pour que, dans

l'avenir, les germes de vie ne manquent pas, et que l'œuvre
divine, comportant, selon l'idée très juste de l'auteur, le

peuplement général du globe, ne laisse rien à désirer. C'est
du transformisme le plus correct. Il n'est d'ailleurs pas
douteux que telle fût la vraie pensée de Philon, car il dit
dans la suite (663 a et b) « que, après l'embarquement
des bêtes, l'arche était (une imitation) un résumé du monde

entier, puisqu'elle contenait en fait d'animaux tous les

genres existant à ce moment-là, et tous ceux que la terre
devait présenter dans la suite. » Les genres à venir devaient
donc naître de ceux qui existaient alors, et ainsi, non
seulement les genres, en se subdivisant, produisent les espèces,
mais ils peuvent même se transformer les uns dans les

autres. Ces passages sont remarquables ; c'est encore le

vieil esprit babylonien qui les anime de sa conception
fondamentale, de cette idée, personnifiée dans les créations
successives et les âges du monde, que la nature a un
devenir, une histoire, où chaque état sort de l'état antérieur

par un développement organique. C'est le cas de

dire avec Renan,1 que le génie des Darwin inconnus que
Babylone a possédés il y a quatre mille ans s'y reconnaît
toujours.

Nous arrivons maintenant au passage principal (663, b) :

« L'espérance humaine ne fut pas trompée, car cet
épouvantable prodige (le déluge) disparut (m. à m. se remit)
avec la décroissance des eaux (du déluge) de jour en jour
(décroissance graduelle); les pluies étant arrêtées et les

1 Hist, du Peuple d'Israël, i, 80.



— 325 —

eaux se diffusant (disparaissant) de toute part, une partie
étant absorbé par l'efficacité (l'action) du soleil, l'autre
partie s'en retournant dans les abîmes et les autres cavernes
de la terre. Car, comme d'après un édit (commandement)
de la divinité to „.te puissante, chaque (partie de la) nature
(ou chaque élément) réclamait et reprenait ce qui lui appar*
tient, la mer, les fontaines, les fleuves (en un mot), l'élément

liquide retournant (chacun) en son lieu. Ainsi le monde
sublunaire étant (fut) purifié après que (lorsque) la terre
émergea toute neuve, pareille à ce qu'elle était jadis,
lorsqu'elle fut créée pour la première fois. » Est-il possible de

marquer plus nettement le caractère transitoire du cataclysme

Or,nous avons montré que la théorie sismique peut
seule en rendre compte. Elle trouve, au reste, dans ce

texte de précieux appuis : Toutes les parties de l'élément
liquide, ayant pris part à la catastrophe, — et ces

parties sont indiquées : la mer, les fontaines (sources),
les fleuves, — rentrent chacune en son lieu, c'est-à-dire là
d'où elle était venue. Or, il est dit qu'une partie des eaux
s'en allèrent dans les cavernes et les abîmes de la terre
(tandis qu'une autre s'évaporait), c'est donc qu'elles en

venaient, comme le prouve aussi l'expression : « chaque

portion de la nature, entre autres, les fontaines, reprenait
ce qui lui appartenait. » C'est l'énoncé formel de l'action
des eaux souterraines (Anunnaki), distinguées de la mer.
Il s'y ajoute la mer, qui était sortie de son lieu et avait
envahi la terre, puisque celle-ci émergea de nouveau; et les

fleuves qui, eux aussi, avaient débordé hors de leur lieu,
soit de leur lit. Tout rentre dans la position normale avec
la décroissance graduelle des eaux. Ce récit reproduit donc

toutes les données essentielles du texte cunéiforme, tout
ce qui nous a servi à baser sur ce dernier la théorie sismique,

sauf le point de départ et le point d'arrivée. Il est

beaucoup plus explicite que la Genèse, Or, étant donné



— 326 —

que ce récit est évidemment de seconde main, cette
profusion de détails devient fort curieuse. Thilon a-t-il, de sa

propre imagination, développé et complété ainsi les
données si sobres de la Bible, ou bien a-t-il eu connaissance
de la tradition chaldéenne dans la forme complète qui
inspira le récit cunéiforme, ou peut-être de ce récit lui-
même? C'est là un problème bien intéressant. En tous cas,
le texte seul de la Genèse ne pouvait pas lui donner tous
ces détails, et s'il a mis à profit la tradition chaldéenne,
une autre question non moins intéressante se pose : Ou

bien il a lu le texte cunéiforme mais connaissait a.'sez le

panthéon babylonien pour découvrir les véritables agents
naturels sous leurs personnifications mythologiques; ou

bien la version chaldéenne qu'il a recueillie n'était pas

mythifiée; les agents naturels y étaient nommés formellement.

Et dans ce cas, cette version n'était-elle plus mythifiée,

ou pas encore? En d'autres termes, était-elle, dans

sa forme d'alors, postérieure ou antérieure au texte cunéiforme

tel que nous le possédons, ou complètement étrangère

à lui? Faut-il peut-être y voir un indice que l'appareil

mythologique du texte ninivite est étranger à la forme

primitive de la tradition et ne lui a été endossé qu'au cours
des transcriptions successives dont est sorti le dernier
texte? Ou enfin, hypothèse toute différente, la donnée de

Philon représenterait-elle la tradition hébraïque anté-géné-
siaque (ou du moins l'un de ses courants), déjà naturaliste
comme la Genèse mais pas encore condensée, comprimée,
comme l'exigea plus tard son admission dans le livre saint,
préoccupé de la morale qui se dégage des événements bien

plus que de leur nature intime? Voilà qui établirait
suides bases jusqu'ici insoupçonnées l'indépendance de la
Genèse et du texte ninivite actuel. Tout cela sont des

conjectures, mais à coup sûr des plus suggestives.
Ailleurs (Livre sur la Confusion des langues, Op. cit., p.



— 327 —

334, e), Philon rappelle que l'arche était enduite de bitume.

On sait quelles conséquences nous en tirons pour fixer
le topique de l'événement.

Ailleurs encore (Livre sur l'immutabilité de Dieu, Op.

cit., p. 308, e), l'auteur affirme que Noé était très instruit
et très sagacc, ce qui rappelle absolument Hasis-Adra, à qui
sa sainteté a valu de comprendre les avertissements d'Ea
lui annonçant le déluge.1 —

III. LA TEADITION SYRIENNE.

Lucien2 nous donne la tradition diluvienne des Araméens,
telle qu'on lalracontait dans le fameux sanctuaire d'Hiera-
polis ou Bambice, aujourd'hui Mambedj, sur le haut

Euphrate :

« La plupart disent que le temple a été bâti par
Deucalion Sisythes, sous le règne duquel eut lieu la grande
inondation. J'ai aussi entendu dans la Hellade le récit que
font les Grecs sur Deucalion ; voici le récit des Hellènes :

L'auteur donne alors la tradition grecque sur la méchanceté

des premiers hommes et ajoute : Pour les punir, il
leur arriva un grand malheur : Les entrailles de la terre
vomirent des torrents d'eau, il tomba une grande pluie, les

rivières débordèrent et la mer envahit au loin la terre
ferme. — Tout le pays ne fut plus qu'un lac et tous les
hommes périrent sauf Deucalion seul. »

' Comparez notre Caractère naturel, p. 78.
2 Ou l'auteur, quel qu'il soit, du traité Sur la déesse syrienne

(De Dea sgr., 12 et 13). Lenormant, Origines de l'hist,, i, 418 :

Suess, Sintfl.,, 62, trad. Th. Fischer, m, 229, 230; Gainet, Op.
cit., 182. Ce récit, comme le dit fort bien Lenormant (Commentaire

de Bérose, p. 297), n'est qu'une version du récit babylonien
habillée à la grecque. —



— 328 —

» Les habitants de la Ville-Sainte racontent encore une
histoire merveilleuse : Ils disent qu'il se produit dans leur

pays un gouffre énorme qui engloutit toutes les eaux de

l'inondation. J'ai vu le gouffre, il est sous le temple et très

petit. Peut-être fut-il jadis plus grand. »

Il est évident que cette tradition est importée, qu'elle
est issue directement de celle de la Chaldée. On y retrouve
les quatre formes de l'inondation : les eaux souterraines,
la pluie, le débordement des rivières et l'invasion de la

mer. Mais il faut remarquer avec soin combien y sont
enchevêtrées des traditions multiples, issues de pays
différents.

C'est d'abord Deucalion qui, sous le surnom de Sisythes,
est confondu avec Xisuthros, le Hasis-Adra des Grecs. Le
temple est situé sur le haut Euphrate et cependant la

légende qui s'y rapporte vient de Grèce. Mais cette
légende, eîie-méme, est tout imprégnée des récits
chaldéens nés sur le bas Euphrate. L'Hydrophoria est une
coutume grecque, tandis que la colombe placée sur la tête
de l'idole rappelle le récit chaldéen du déluge.

Peu de récits sont aussi propres que celui-ci à montrer
comment les mythes se transportent à distance et se

mélangent de la façon la plus bizarre. On y voit que la
tradition du déluge est venue du bas Euphrate en Grèce puis,
de là, est remontée vers le haut Euphrate. Mais on peut
se demander pourquoi c'est justement à Hierapolis qu'on
place les fentes béantes qui absorbèrent les eaux.

Il est certain que des fentes de ce genre se forment
souvent dans les tremblements de terre : c'est de cette
façon que le lac Eulalie, dans la vallée du Mississipi, s'est

brusquement vidé. Or l'ancienne Hierapolis, aujourd'hui
Mambedj, est en effet située dans la grande zone d'ébranlement

d'Antioche, ce qui pourrait expliquer l'adaptation
locale de ce détail, si bien en rapport avec le cataclysme
sismique de Chaldée.

#



— 329 —

Cependant Rey, qui a exploré avec soin les ruines du

temple, pense que l'origine de tout ce récit est beaucoup
plus simple. Il attribue à des cours d'eau souterrains qui
parcourent la ville, l'idée du gouffre et la réminiscence
diluvienne qui fit bâtir le temple.1

Nicolas de Damas,2 sous Hérode-le-Grand et Auguste:
« Il y a, de l'autre côté (en amont, Smith) du pays des

Minyades (du pays de Minyas, Smith, Milyas, Lenormant,
O, .1, 440), une grande montagne en Arménie, qui
s'appelle Baris (peut-être Masis Luken). C'est là, d'après la

tradition, qu'au temps du déluge, plusieurs cherchèrent
un refuge et se sauvèrent. On dit que l'un, naviguant dans

un bateau (coffre, Smith,) y resta accroché (aborda sur le
sommet, Smith) et qu'on y conserva longtemps les débris
de cette embarcation (en bois, Sm.). C'est sans doute la
(le) même dont a parlé Moïse, l'historien (le législateur,
5m.) des Juifs. » Nous ne trouvons ici que le point d'ater-
rissement, l'Ararat, Il est probable que c'est vaguement
le même que celui de la Genèse. —

Molon3 : « Après le déluge, l'homme sauvé avec ses fils
quitta l'Arménie.... », donc même point d'arrivée,
encore. —

1 E. G. Rey, Rapp. sur une mission scientifique dans le nord
de la Syrie ; Arch, des miss, scientif., 2" série, m, 1867, p. 351,

pi. x. Suess, Sintfluth,, p. 64. -- St-Méliton, dans son Apologie
adressée à Marc-Aurèle, dont une partie nous a été conservée dans
la traduction syriaque, raconte au sujet de ce gouffre du temple
d'Hierapolis et de la cérémonie où on y versait solennellement de

l'eau, une légende toute différente, mais sans relation avec le
déluge (S/iisileg. Solesmense, t. n, p. xliv) ; Renan, Mém. île
l'Acad. des Inscript., nouv. sér., t. xxm, 2° part., p. 325; Lenormant,

Orig., i, 421, ad. not. —
2 Hist, de Syrie, 1. 95° (Nie. Damasc. fragmenta, éd. Müller,

76: cory, 49) ap, Josephe, Ant., 3, 6, et Eusèbe. Smith, op. cit.,
47: Kuken, 258; Gainet, 169.

3 Euseb. Prcep. evang., ix, 19 ; Luken 259.



— 330 —

IV. LA TRADITION PHRYGIENNE.

Toute surchargée d'additions judaïco-bibliques d'époque
taidive (Dél. dev. la crit., p. 230), peut-être greffées sur
un fond national, cette tradition ne nous apprend pas

grand'chose. Nous y voyons seulement qu'Apamée, ville de

Phrygie, sur les bords du Méandre et du Maroyas, portait
le surnom de Kibôtos, « arche, » et se prétendait le lieu
de débarquement de Noé.1 C'est à cette tradition que se

rattachent les célèbres médailles ou monnaies sacerdotales

païennes d'Apamée, datant de l'époque de Septime-Sévère
et de ses successeurs, d'Adrien, etc. (IIe et IIIe siècles).2
Mais Iconium (Ikonion) avait la même prétention3 et

donnait, pour expliquer son nom, la fable suivante ; « Pour

repeupler la terre, après le déluge, Prométhée, sur l'ordre
de Jupiter, fit des « figures » (einkôn) humaines en argile,

que Minerve vivifia. »4 II ne faut pas aller chercher midi
à quatorze heures; c'est une tentation à laquelle on est

exposé en mythologie comparée plus que partout ailleurs :

Si l'argile figure ici, c'est sans doute à cause de sa plasticité,

qui en fait l'instrument docile de la statuaire primitive.

Cependant, on ne peut se défendre de rapprocher ce

passage de celui du texte cunéiforme où il est dit que
« tous les hommes étaient retournés à l'argile » (1. 127 de

1 Orac Sibgll., i, v. 261 s.; Cedren., Hist, compend., n, 10,
éd. de Paris; Ewald, Jahrb. der bibl. Wiss., 1854, p. 1 et 19.

Sur le nom de Kibôtos donné à Apamée, v. Strab., xn, 576;
Ptolem., v, 2, 25: Plin., Hist, nat., v, 29; Lenorm., Orig.,i,
440.

2 Eckel, Dort. mm. ret., m, 134-139; Ch. Lenormant, dans les

Met. d'archèol. des RR. PP. Martin et Cahier, m, 199 s. ; Madden,

Numism. Citron., 1866, p. 173-219: Fr. Lenom., La monnaie

dans l'antiquité, m, 123 s. ; Luken, op. cit., i, 266.
' Steph. Byz., v. Iconion.
* Luken, 268, ad. not.



— 331 —

Jensen) et de penser à la Genèse (n, 7) : « Le Seigneur
Dieu forma donc l'homme du limon de la terre », ou aux
peuples autochtones », ou enfin à la lugubre sentence :

« Memento, homo, qu'a pulvis es et in pulverem reverte-
ris. » Comme nous le disions, du reste, plus haut, les éruptions

boueuses ou les accumulations de limon expliqueraient

fort bien cette allusion, à condition d'interpréter
tout le cataclysme dans le sens sismique.1

Les livres sibyllins2 ont le passage suivant : « Il existe,

en Phrygie, une montagne escarpée, visible de loin; son nom
est Ararat Des sources de cette montagne, coule le fleuve
Marsyas; le vaisseau (Kibôtos) descendant, s'arrêta sur
son sommet, lorsque la pluie cessa.. » Inutile d'ajouter
que, même en dehors de toute théorie entrevue, cette
tradition est des plus invraisemblables, parce que la Phrygie
était très éloignée de la Mésopotamie, dont elle était
séparée par toute la longueur de la Capadoce. En outre,
pour arriver en Phrygie, l'arche aurait dû passer par dessus

l'Antitaurus, c'est-à-dire à une altitude moyenne de

1500 à 2000 mètres. Nous sommes simplement en présence
du phénomène bien connu de l'adaptation locale d'une
tradition venue de loin. Nous savons que, dans ce cas, l'Ararat

local est toujours le sommet le plus caractéristique et
généralement le plus élevé du pays adoptif.3 —

' A Iconium se rattache la légende d'Annakos (Hanôch le
saint roi antédiluvien (Steph. Byz. v. Ikonion. Suidas donne la
forme Nannakos). Pour Annakos Hanôch. v. Buttmann, My-
thologus, i, 176 s. ; Lenorm., Orig., i, 441. Forme Kannacos, v.
Erasme,» Adag. chit., 2, c. 3, ad. 19: Bochart, Gèogr. sacr., 110

s. Pour Hanôch Henoch Inachus (grec), v. Buttm., ii, 168 s. ;

Luken, Einheit, 125.
2 i, v. 260, 265-267. Ed. Friedlieb. — Enfin Cédrénus parle

aussi de la pluie de quarante jours et quarante nuits (Gainet,
op. cit., p. 171).

3 Les données sur Nannacus (S. 5, 24) et sur la montagne de

Kelaence, plus tard Apamée-Kibôtos, comme lieu de débarque-



332

V. LA TRADITION ARMÉNIENNE.

La tradition qui place sur l'Ararat ou Masis le point
de débarquement de l'arche est commune aux chrétiens et
aux infidèles; elle est très ancienne chez les uns et les

autres. Le Masis porte chez les Turcs les noms d'Agri-
Tepe (montagne solide), ou de Saad=Tepe (montagne
bénite).

« Les premiers chrétiens, nous dit M. Eugène Rosé,1

bâtirent au lieu désigné par la tradition un couvent appelé
Monastère de l'Arche où ils célébraient une fête annuelle,
en mémoire du jour où le patriarche en était sorti avec sa

famille. Selon le compagnon de voyage de l'abbé Sestini,
Sullivan, des derviches musulmans y entretiennent
actuellement, dans un oratoire, le feu perpétuel d'une lampe.

« Les Arméniens, dit-il encore, en se fondant sur la
tradition biblique, qui donne le mont Ararat (Messesousat,
« montagne de l'arche », en arménien) comme lieu où

s'arrêta l'arche, prétendent que Noé s'établit d'abord en

ces lieux et que la ville de Nakhdjavan, qui signifie lieu
de la première descente, confirme ce fait par l'ancienntée
de son nom. Ils ajoutent que c'est dans le même endroit

que le patriarche planta la vigne. Aussi montre-t-on à

ment de l'arche (Oracles Sibyllins, i, 261 ; Syncell., p. 22 B)'
comme sur l'Antioche pisidique, en tant que lieu de construction
de l'arche (Mos. Chor, in St-Martin, Mem. histor. et géogr. sur
l'Arménie, 1819, n, 349), sent trop jeunes pour être décisives. Au
contraire, il est bien probable que cette tradition fut importée
dans la ville d'Apaniée, fondée par Antiochus I et dont le surnom
Kibôtos n'apparaît que dans Strabon, 12, 8, 13 (Ptolémée, 5, 2,

25; Pline, 5§ 106), par la communauté juive nombreuse qui y
habitait (E. Babelon, « La trad, phryg. du dél. n Rev. de I'Hist,
des Relig., 1891, t. 23, p. 174). Dillm., Gen., 6" éd., p. 133. -

1 Dans le Dictionnaire de la Bible de Calmet, p. 533-534.



— 333 —

Chardin, à une lieue d'Erivan, un petit clos que l'on assure
être celui de Noé. Ce fait serait attesté par le nom

d'Agorhi, que porte cette petite bourgade, et qui viendrait
des deux mots arg ouri, signifiant « il planta la vigne. »

Ernest Favre1 donne à la localité d'Argouri une étymo-
logie presque pareille : « plan de vignes », fondée sur la
même tradition.

Tavernier dit2 que la ville de Nekgivan ou Nakschivan,
qui est bâtie à 3 lieues de la montagne d'Ararat, est la
plus ancienne du monde; que c'est là que Noé vint habiter
à la sortie de l'arche; que le mot Nak-sivan vient de Nak
qui signifie navire, et schivan qui veut dire posé ou arrêté,
en mémoire du séjour de l'arche sur le mont Ararat.3

La tradition de l'Ararat se retrouve chez les Persans

qui l'appellent Koh-Nuh (Kuh-i-Nuh), « montagne de

Koé », ou Asis (montagne heureuse) à cause du choix

qu'en fit Dieu pour servir de port à l'arche. Nous l'avons
vue chez les Arméniens qui disent que l'Ararat est
inaccessible et qu'aucun mortel n'a le droit d'aller là où
débarqua Noé. De fait, la première ascension de l'Ararat fut
faite, le 27 septembre 1830, par le docteur Fr. Parrot,
professeur de physique à Dorpat, après une tentative
infructueuse du même voyageur, quelques jours auparavant.
Arrivé au sommet, il y trouva une plate-forme unie de

deux cents pas de diamètre qui pouvait, par conséquent,

1 « Recherches géologiques dans la partie centrale de la chaîne
du Caucase. » — Genève, 1875.

2 Voyage de Perse, t. iv, cité dans le dictionnaire de Calmet,
t. i, p. 530, p. 398. — On place quelquefois aussi le point de

débarquement à Erzeroùm (Luken, 256).
3 Ptolémée (Gèogt:, vi, 2) donne à cette ville le nom de Nax-

nana, et Josephe (Ant. I, 3) appelle le « lieu de débarquement »,

en Arménie, Apobatérion, faisant du nom commun un nom propre

(Luken. 257).



— 334 —

parfaitement supporter l'arche, d'après les dimensions que
lui assigne la Genèse.1

Plusieurs savants se sont rattachés à cette tradition et

ont regardé le Masis comme le lieu de débarquement de

l'arche. Cuvier, dans son fameux Discours sur les révolutions

du globe, s'exprime comme suit : « Il est certain, dit-
il, que la tradition du déluge existait en Arménie
longtemps avant Moïse de Chorène, le principal des historiens
arméniens du Moyen-Age; la ville, qui, selon Josephe, était
appelée le lieu de la descente, subsiste encore au pied de

l'Ararat et porte le nom de Nachidchevan qui a, en effet,
ce seus-là. »

Maltebrun, le célèbre voyageur et géographe, partage
cette opinion, toutefois en la modifiant un peu : Il parle
d'une chaîne de montagnes nommée Ararat et la cherche

parmi les branches du Taurus, en Arménie, et dans le

Kurdistan.'2 — C'est déjà une légère divergence de la
tradition fondamentale, l'Ararat n'est plus un sommet
individuel, c'est toute une chaîne; il n'est plus nécessairement
le principal sommet de l'Arménie, on peut le chercher jusque

dans le Kurdistan, ce qui nous amène sur les deux

Zab, à la hauteur de Mosul et de Ninive.
Mahomet, dans le Coran (xi, 46). désigne le mont El-

Djoudi qu'il appelle une « montagne kurde. »

Une autre version3 indique comme lieu de débarquement

de l'arche, la montagne d'Aarar ou Gioud ou Giouda,
dans le pays de Moussai ou du Diar-Rabiah, au pied de

laquelle on voit encore un village appelé Thamanim et
Corda ; ce nom de Thamanim voulant dire huit, en mé-

1 Dictionnaire de Calmet, p. 531-532.
2 Ibidem, p. 531.
3 Bibliothèque orientale, p. 404, article Gioud, dans le Dictionnaire

de Calmet, loc. cit. — C'est la version kurde, probablement
dérivée de celle du Coran.



— 335 —

moire des huit personnes qui sortirent de l'arche, et Corda

désignant les monts Gordiens, si continus dans les anciens.

Cette opinion et la précédente sont dignes de remarque
en ce qu'elles placent le lieu de débarquement sensiblement

plus au sud que les autres versions.
En somme, malgré quelques divergences internes, la

tradition arménienne présente une certaine unité, et on la

voit partagée, grâce à une contagion de voisinage, par des

peuples assez différents, groupés autour du plateau mystique.

Mais il ne faut pas oublier que les écrivains nationaux
d'Arménie sont jeunes et fort soumis aux influences étrangères.

Il est bien possible que la tradition y soit seulement

importée (Déluge dev. crû., 230). —

VI. — LA TRADITION PHÉNICIENNE.

A en juger par ce que dit Josephe,1 les Phéniciens
avaient aussi une tradition du déluge. Elle se trouvait dans

les œuvres, aujourd'hui perdues, de Jérôme d'Egypte et
de Mnaséas, historiens des antiquités phéniciennes;2 elle

n'est donc pas venue jusqu'à nous.3 La ville de Zyr
prétendait aussi remonter, avec son temple d'Hercule, au

temps du déluge, tout comme Hierapolis de Syrie. Toppé,
le rendez-vous des pèlerins des anciens âges, remontait,
elle, à avant le cataclysme.4 C'est de l'importation
évidente. Quant à la fable de la victoire de Pontus, la mer,
sur Demarus, la terre, ça a tout l'air d'un mythe cosmo-

gonique, plutôt que d'une tradition diluvienne.6 —
1 Ant., i, 3, 6; i, 4.
2 Luken, 265: Gainet, 169.
3 Del. dec. lu crit., 230.
4 Pompon. Mela, i, 11, 15.
5 Sanchiniathon, v. Del. dec. crit., 233 et 240. Manuel 'S, 3.

Pays d'origine ("?) des Phéniciens : El-Katif, pays à tempérament



— 336 —

VIL LA TRADITION ARABE.

On a nié que les Arabes possédassent une tradition
diluvienne.1 Bien que Sémites, a-t-on dit, et les plus proches
voisins des Chaldéens et des Hébreux, ils n'ont rien qui
ressemble à un souvenir de ce genre. Leur mythologie
tout entière est très différente de celle des Sémites du

nord et leur panthéon, avant Mahomet, ne ressemble en

rien à celui de leurs frères septentrionaux.2 Et on a expliqué

ce fait par la raison que voici : L'Arabie, a-t-on dit, a

ses Wadis qui grossissent par la pluie, mais elle ne connaît

pas les inondations, ni, par conséquent, les traditions
diluviennes.3 Car, il ne faut pas perdre de vue que les souvenirs

de ce genre, pour la plupart pseudo-diluviens, ont
avant tout une origine locale, une raison d'être liée aux
circonstances diverses, surtout climatériques, des pays où

ils prennent naissance. Il est rare, en outre, que la tradition

réellement diluvienne se soit implantée dans des pays
sans souvenir local analogue préexistant; elle aurait eu

trop de peine à y prendre racine. Au contraire, là où
vivait déjà un souvenir aborigène, le terrain était tout
préparé à recevoir des importations du même genre. Les con-

sismique aussi, mais rocheux où les phénomènes devaient prendre

une allure toute différente de celle qu'ils affectent en Chaldée.
Si donc la tradition phénicienne était aborigène, elle serait
pseudodiluvienne et toute différente quant au processus de la catastrophe.
Leur pays primitif était sans eau comme l'Arabie, ils ne devaient
donc pas avoir de tradition originale. Ils prirent plus tard celle
des Hébreux. Nouvel exemple de l'absence de traditions
diluviennes originales chez les Chamites.

1 Dillmann, Genesis, p. 132 s., voy. Dèl. dev. crit., ^.0:23
Andrée, Flutsagen, p. 13 et 125, v. Del., p. 256 et 278.

2 L. Krehl, Die vorislamischen Araber, 1863.
3 Comparez le Coran, vu, 55, où la pluie est appelée « la grâce

de Dieu. »



— 337 —

fusions à l'aide desquelles devait s'opérer l'acclimatation
du récit mésopotamien devenaient faciles et naissaient

pour ainsi dire d'elles-mêmes entre les circonstances
semblables que présentaient forcément la tradition locale et
le récit importé. De cette façon, la greffe était aisée et la
fusion des souvenirs se faisait d'autant plus sûre et plus
intime, qu'elle était inconsciente.

Ce que nous venons de dire de l'Arabie, nous explique
aisément l'absence de la tradition diluvienne dans l'Iran.
Ce pays, presque toujours soupirant après la pluie,
prédisposé à tout, sauf aux inondations, était peu propre à

recevoir la tradition diluvienne venue des bords de

l'Euphrate. Et de fait, rien n'est plus douteux que les échos

de la tradition biblique qu'on a voulu découvrir dans

l'Avesta ou le Bundehesch.1
Les Egyptiens, voisins aussi des Hébreux et en relations

séculaires avec eux, n'ont pas non plus de tradition
diluvienne. La rareté de la pluie et le caractère éminemment
bienfaisant des inondations dans ce pays, y rendent de

même toute naturelle l'absence d'un souvenir pseudo-diluvien

aborigène.
Le raisonnement qui précède est parfaitement juste

quand il s'agit d'une tradition aborigène, née dans le pays
en question. Il rend, en outre, peu probable à priori
l'acclimatation de la tradition diluvienne ; venue de Chaldée,
dans les pays sans souvenir analogue préexistant. Toutefois,

il ne saurait en établir l'impossibilité, surtout s'il
s'agit d'un peuple en relations de voisinage ou de race
avec les porteurs de la tradition euphratique; à plus forte
raison, si l'importation ou l'emprunt peut avoir eu lieu

depuis le christianisme.
De fait, nous allons voir que les Arabes possèdent des

1 F. Spiegel, Genesis und Avesta, Ausland, 1868, p. 656.

2'.'



338

échos très frappants de la tradition diluvienne, dans le

Coran et en dehors.
Le Coran. — Il parle du déluge d'une façon tout à fait

remarquable et qui atteste d'un emprunt, si ce n'est à la
Bible directement, du moins à la tradition hébraïque
populaire, plus probablement même à la tradition babylonienne

originale.
D'un côté, en effet, il décrit une tempête qui éclata en

nuages de pluie, et anéantit les Adites, sauf leur prophète
Houd;

LIV. 19. Nous envoyâmes contre eux (les Adites i un vent
impétueux dans un jour néfaste, soufflant sans
relâche.

20. 11 enlevait les hommes comme des chicots de pal¬
miers arrachés avec violence.

LX1X, 6. Ad a été détruit par un ouragan rugissant, impé¬
tueux.

7. Dieu s'en esi servi contre eux pendant sept nuits et
huit jours consécutifs : tu aurais vu alors ce peuple
renversé par terre comme des tronçons de palmiers
creux en dedans.

De l'autre, il rapporte que le jardin d'Iram ou

d'Ad fut détruit par une grande inondation que Dieu fit
pour punir l'orgueil des géants (Adites). Cette tradition,
qui rappelle à s'y méprendre celle de la Genèse, se retrouve
chez les interprètes arabes avec le nom « d'inondation
d'Iram. » Il est bien probable que la tempête et l'inondation

ne sont que deux formes d'une même idée ; le déluge.
Que celui-ci soit devenu une tempête accompagnée de

sécheresse, cela se comprend, en vertu de ce que nous disions

plus haut, chez un peuple confiné dans le désert, où ces

deux fléaux sont précisément les plus habituels. On
comprend de même, par ce qu'on sait d'autre part, que
l'inondation, idée venue du dehors, aît fini par se juxtaposer à

l'idée aborigène de la tourmente.1

1 D'après le Coran, le déluge se réduit à une inondation par-



— 339 —

Mais c'est surtout le processus assigné par le Coran à

l'inondation diluvienne qui va nous intéresser. Nous y
retrouverons des échos frappants de la tradition chaldéenne
et une abondance de détails, concluant au caractère sismique

de l'événement, qui dépasse de beaucoup les données
de la Genèse dans sa forme actuelle.

La description du déluge se trouve dans la xie soure;
il en est fait mention, en outre, en divers endroits.1

Commençons par donner en entier le récit principal :

CHAPITRE XI

HOUD.2

Donné à la Mecque. — 123 versets.

Au nom du Dieu clément et miséricordieux

1. Elif. Lam. Ra. Le Livre dont les versets ont été
d'abord établis sur une base solide, puis développés, vient du

Sage, de l'Instruit.

tielle du pays de Saba : il n'a pas du tout les proportions universelles

et mythiques que lui assignent la Genèse et la plupart des

autres récits. Cette remarque est très importante (cf. Luken, i,
266) en ce qu'elle établit encore mieux la relation étroite qui lie
les récits arabes à ceux de la Chaldée et rend plus probable encore
un emprunt direct.

1 Nous avons suivi la traduction allemande de S. F. Günther-
Wahl, développant celle de Boysen (1828), p. 170 et suiv., en la
corrigeant, cas échéant, par celle d'Ullmann (1840), p. 174 et
suiv., et par celle, beaucoup plus lécente, deM. Kasimirski (Paris,
1880). Les traductions eu prose nous ont paru offrir plus de garanties

d'exactitude que celles en vers, où les nécessités de la rime et
du mètre peuvent quelquefois faire sacrifier la rigueur du mot à

mot.
2 Houd est le nom d'un prophète envoyé auprès du peuple d'Ad :

il est question de lui non seulement dans ce chapitre, mais dans
plusieurs autres.



— 340 —

2. Ah n'adorez donc pas Dieu : moi, je suis de sa part
votre avertisseur, votre apôtre.

3. Implorez le pardon de votre Seigneur, puis revenez à

lui ; il vous fera jouir d'une belle part, jusqu'au terme fixé

d'avance, et il accordera ses faveurs à tout homme digne
des faveurs.1 Mais, si vous tournez le dos, en vérité, je
crains pour vous le châtiment du grand jour.

4. Vous retournerez tous à Dieu ; il est tout puissant.
5. Ne font-ils pas des plis à leurs cœurs2 pour cacher

leurs desseins
6. Et lorsqu'ils cherchent à se couvrir de leurs vêtements,

Dieu ne sait-il pas ce qu'ils recèlent et ce qu'ils laissent

paraître
7. Certes, il connaît ce que leurs cœurs renferment.
8. Il n'y a point de créature sur la terre à laquelle Dieu

ne se charge de fournir la nourriture ; il connaît son

repaire et le lieu de sa mort ;3 tout est inscrit dans le Livre
évident.

9. C'est lui qui a créé les cieux et la terre dans l'espace
de six jours ; son trône était, avant la création, établi sur
les eaux : Dieu voulait d'abord savoir qui de vous agirait
le mieux.4

10. Quand tu leur dis: Vous serez ressuscites après votre
mort, les infidèles répondent : C'est de la magie pure.

1 Ou bien : ses faveurs à tout possesseur de mérite. Il est difficile

de rendre autrement les paroles du texte, où le mot fad/il veut
dire également faveur, appliqué à Dieu, et mérite, appliqué à

l'homme.
2 Le Koran représente la poitrine, comme un morceau d'étoffe

que l'on ploie pour y cacher quelque chose.
3 Ou bien, d'après un autre sens de deux mots du texte, il connaît

sa place dans les reins et dans le ventre de ses parents.
4 C'est-à-dire, laquelle des choses créées sera la plus apte à se

charger de ses commandements, des hommes, ou de la terre et des

cieux.



— 341 —

11. Et si nous différons le châtiment jusqu'au temps
déterminé, ils disent ; qu'est-ce qui l'empêche de le faire sur-
le-champ? — Croient-ils donc qu'il ne viendra pas un jour
lorsque personne ne pourra plus le détourner? Ce qui était
l'objet de leurs railleries les enveloppera de toutes parts.

12. Si nous faisons goûter à l'homme les fruits de notre
miséricorde, et si nous l'en privons ensuite, le voilà qui se

désespère et devient ingrat (incrédule).
13. Lui faisons-nous goûter de nos bienfaits après

l'adversité qui l'avait atteint, il dit : Les malheurs m'ont quitté
enfin ; et le voilà joyeux et glorieux.

14. Ceux qui persévèrent et font le bien, ceux-là obtiendront

l'indulgence et la récompense magnifique.
15. Il se peut que tu oublies de faire connaître une partie

de ce qui t'a été révélé, et que ton cœur soit dans

l'angoisse quand ils te diront: A moins qu'un trésor ne lui soit
envoyé d'en haut, ou qu'un ange ne l'accompagne, nous ne
croirons pas. Toi, Mohammed, tu n'es qu'un avertisseur,
Dieu seul gère tout.

16. Diront-ils ; C'est lui (Mohammed) qui l'a inventé, ce

Koran. Réponds-leur : Eh bien apportez dix sourates
pareilles,1 inventez, efappelez pour vous y aider tous ceux

que vous pourrez, hormis Dieu Faites-le, si vous êtes

sincères.
17. Si vous ne l'obtenez pas, apprenez qu'il (le Koran)

est descendu avec la science de Dieu, et qu'il n'y a de Dieu

que Dieu lui-même. Etes-vous musulmans ?2

18. Nous rétribuerons avec justice les œuvres de ceux

qui désireront la vie de ce monde et ses plaisirs ; ils ne
seront point lésés.

1 Soura, sourate, chapitre du Koran. Ce passage mérite d'être
remarqué, il prouve que les dix premiers chapitres existaient déjà
à cette époque.

2 C'est-à-dire : ètos-vous résignés à la volonté de Dieu (mosli-
min)



— 342 —

19. Ce sont ceux-là qui n'auront dans la vie future que
le feu pour partage ; ce qu'ils ont fait ici-bas se réduira à

rien : leurs actions seront vaines.

20. Seront-ils les égaux des infidèles, ceux qui s'appuient
sur les preuves évidentes venant de leur Seigneur,preuves

que leur récite un témoin venant de la part de Dieu,
précédé du livre de Moïse, lequel a été donné comme guide
et comme signe de la grâce de Dieu Ceux-ci croient en

lui ; mais quiconque n'y croit pas d'entre les partis (les

Arabes), le feu sera le lieu de raliement pour lui. Ne

conserve aucun doute sur ce livre, il est la vérité même ; mais

la plupart des hommes n'y croient pas.
21. Qui est plus méchant que celui qui invente des

mensonges sur le compte de Dieu? Ces hommes comparaîtront
un jour devant leur Seigneur, et les témoins diront : Voilà
ceux qui ont accusé leur Seigneur de mensonge. La
malédiction de Dieu ne tombera-telle pas sur les méchants

22. Quels sont ceux qui détournent les autres du sentier
de Dieu, et veulent le rendre tortueux Ceux qui n'ont
point cru à la vie future. Ils ne rendront point Dieu impuissant

sur la terre, et ne trouveront aucun protecteur contre
lui. Le châtiment qui les attend sera porté au double. Ils
ne pouvaient rien écouter, et ils ne croyaient à rien.

23. Ce sont ceux qui se sont perdus eux-mêmes, et les

divinités qu'ils avaient inventées ont disparu.
24. Nul doute qu'ils ne soient les plus malheureux dans

l'autre monde.

25. Ceux qui croient et font le bien, qui s'humilient
devant leur Seigneur, seront en possession du paradis, où ils
resteront éternellement.

26. Ces deux portions des humains ressemblent à l'aveugle
et au sourd, à celui qui voit et qui entend. Sont-ils égaux
les uns aux autres N'y réfléchirez-vous pas

27. Nous envoyâmes Noé vers son peuple : Je suis, leur
dit-il, chargé de vous avertir clairement



— 343 —

28. De n'adorer que Dieu. Je crains pour vous le châtiment

dn jour terrible.
29. Les chefs du peuple incrédule lui dirent : Tu n'es

qu'un homme comme nous, et nous ne voyons que la plus
vile populace qui t'ait suivi sans réflexion. Vous ne
possédez aucun mérite qui vous rende supérieur à nous. Bien

plus, nous vous regardons tous comme des imposteurs.
30. O mon peuple reprit Noé, qu'en pensez-vous Si je

ne fais que suivre la révélation de Dieu et là grâce qui me
vient de lui, et que vous ne voyez pas, faut-il que je vous
l'impose malgré vous

31. O mon peuple je ne vous demande pas de richesses

en retour ; ma récompense est à la charge de Dieu, et je
ne puis repousser ceux qui croient qu'un jour ils reverront
le Seigneur. Mais je vois que vous êtes un peuple d'ignorants,

32. O mon peuple qui est-ce qui m'assistera contre
Dieu, si je repousse ceux qui croient? N'y réfléchirez-vous

pas
33. Je ne vous dis pas : Les trésors de Dieu sont à ma

disposition. Je ne connais pas les choses cachées. Je ne

vous dis pas : Je suis un ange ; je ne dis pas à ceux que
vos yeux regardent avec mépris : Dieu ne leur accordera

aucun bienfait. Dieu sait le mieux ce qui est au fond de

leurs âmes. Si je disais cela, je serais au nombre des

méchants.
34. Ils répondirent : O Noé tu as déjà disputé avec

nous, et tu ne fais qu'augmenter nos querelles. Fais donc

arriver ce dont tu nous menaces, si tu es véridique.
35. Sans doute Dieu le fera arriver s'il le veut, et ce

n'est pas vous qui le rendrez impuissant.
36. Si je donnais des conseils, ils ne vous serviraient à

rien, quand Dieu voudrait vous égarer. Il est votre
Seigneur, et c'est à lui que vous retournerez.



— 344 —

37. Te diront-ils ; Il l'a inventé, ce Koran ; dis-leur : Si

je l'ai inventé, le crime en retombera sur moi, mais je suis

innocent des vôtres.
38 II a été ensuite révélé à Noé : Il n'y aura de croyants

dans ton peuple que ceux qui ont déjà cru. Ne t'afflge point
de leurs actions.

29. Construis un vaisseau sous nos yeux et d'après notre
révélation, et ne nous parle plus en faveur des méchants :

ils seront submergés.
40. Et il construisit un vaisseau, et chaque fois que les

chefs de son peuple passaient auprès de lui ils le raillaient.
— Ne me raillez pas, dit Noé, je vous raillerai à mon tour
comme vous me raillez et vous apprendrez

4L Sur qui tombera le châtiment qui le couvrira
d'opprobre. Ce châtiment restera perpétuellement sur sa tête.

42. Et il en fut ainsi jusqu'au moment où notre ordre
fut donné, et où la fournaise creva.1 Nous dîmes à Noé :

Emporte dans ce vaisseau un couple de chaque espèce, ainsi

1 On peut traduire encore : et la fournaise déborda. Les
commentateurs ne sont pas d'accord sur le sens du mot fournaise, ni
sur l'endroit où elle était. On suppose que cette fournaise n'était
qu'un réservoir d'eau comprimée, et qui creva pour opérer l'inondation.

On le place tantôt dans l'Irak arabique, à l'endroit où était
la ville de Koufa, tantôt dans la Mésopotamie, et tantôt dans
l'Inde. Probablement l'expression: la fournaise creva, n'est-elle
qu'une locution métaphorique opposée à cette autre : les cataractes
du ciel s'ouvrirent. Le mot du texte tannour, dont on a faitaujour-
d'hui, dans le langage usuel, tandour, est un trou circulaire
pratiqué ordinairement au milieu d'une chambre, se rétrécissant vers
sa base. Il a deux pieds de profondeur ; on y allume le feu, et,
quand il est éteint, on applique sur les parois ardentes du four la

pâte ronde et mince, seule espèce de pain connue en Orient. Quelques

commentateurs, prenant le mot tannour du Koran pour un
four de ce genre, se sont plu à débiter des contes ridicules, en

rapportant que la fournaise qui a causé l'inondation était celle où Eve
faisait le pain.



— 345 —

que ta famille, excepté celui sur qui la sentence a été
prononcée.1 Prends aussi tous ceux qui ont cru ; et il n'y eut
qu'un petit nombre qui crut.

43. Noé leur dit : Montez dans le vaisseau. Au nom de

Dieu, qu'il vogue et qu'il jette l'ancre.2 Dieu est indulgent
et miséricordieux.

44. Et le vaisseau voguait avec eux au milieu des flots
soulevés comme des montagnes. Noé cria à son fils qui était
à l'écart : O mon enfant monte avec nous, et ne reste pas
avec les incrédules.

45. — Je me retirerai, dit-il, sur une montagne qui me
mettra à l'abri des eaux. Noé lui dit : Nul ne sera aujourd'hui

à l'abri des arrêts de Dieu, excepté celui dont il aura
eu pitié. Les flots les séparèrent ; et le fils de Noé fut
submergé.

46. Et il fut dit : O terre absorbe tes eaux ; ô ciel

arrête ; et les eaux diminuèrent ; l'arrêt fut accompli. Le
vaisseau s'arrêta sur la montagne Al-Djoudi,3 et il fut dit :

Loin d'ici les méchants
47. Noé cria vers son Seigneur, et dit : O mon Seigneur

mon fils est des miens ; tes promesses sont véritables, et
tu es le meilleur des juges.

48. —- O Noé reprit Dieu, il n'est point des tiens. Ce

que tu fais est une action injuste. Ne me demande point
ce que tu ne sais pas. Je t'avertis, afin que tu ne sois pas
du nombre des ignorants.

1 Un des fils de Noé que la tradition représente comme infidèle.
2 Mot à mot: que sa course et son mouillage au nom de Dieu I

3 La tradition mahométane désigne cette montagne comme
l'endroit où l'arche de Noé s'arrêta. Djoudi est le nom donné à une
hauteur peu élevée et ne méritant pas le nom de montagne, dans
la partie septentrionale de la Mésopotamie, et qui la sépare de

l'Arménie. Elle est à peu de distance de la ville actuelle de

Djezireh. Le nom de Djoudi répond au Djordi, montes Gordyœi,
dont il n'est peut-être qu'une altération.



— 346 —

49. Seigneur je me réfugie auprès de toi; dispense-moi
de te demander ce que je ne sais pas, et si tu ne me
pardonnes pas, si tu n'as point pitié de moi, je suis perdu.

50. Et il lui dit : 0 Noé, descends du vaisseau, accompagné

de notre salut et de nos bénédictions sur toi et sur
les peuples qui sont avec toi. Il est des peuples que nous
ferons jouir des biens du monde ; plus tard, un châtiment
terrible les atteindra.

51. Voilà une des histoires inconnues. Nous te révélons,
ô Mohammed cette histoire que vous n'avez pas connue
jusqu'ici, ni toi ni ton peuple. Prends patience; la fin
heureuse est pour ceux qui craignent Dieu.

52. Nous envoyâmes aux hommes d'Ad leur frère HOUD.
Il leur dit : O mon peuple adorez Dieu. Vous n'avez point
d'autre dieu que lui. Vous inventez vous-mêmes les autres.

53. 0 mon peuple je ne te demande aucun salaire ; mon
salaire est à la charge de celui qui m'a créé. Ne le com-
prendrez-vous pas

54. 0 mon peuple implorez le pardon de votre Seigneur,
et puis revenez à lui, il vous enverra du ciel une pluie
abondante.1

55. Il fera accroître vos forces.2 Ne vous en allez pas
coupables (faites pénitence)

56. 0 Houd répondirent-ils, tu ne viens point accompagné

d'un signe évident ; nous n'abandonnerons point nos
divinités à ta parole seule ; nous ne te croyons pas.

57. Que dirons-nous, si ce n'est qu'un de nos dieux t'a
frappé de quelque coup Il répondit : Je prends à témoin
Dieu, et vous témoignez vous-mêmes que je suis innocent
de ce que vous associez d'autres divinités,

1 Les peuples d'Ad souffraient de la sécheresse.
5 Les peuples d'Ad sont représentés, par la tradition populaire,

combattue d'ailleurs par les historiens arabes judicieux, tels qu'Ibn
Khaldoun, comme remarquables par leur taille gigantesque et
leur force. Voy. chap. vu. 67.



- 347 —

58. A Dieu. Mettez en œuvre vos machinations, et ne me
faites point attendre ;

59. Car j'ai mis ma confiance en Dieu, qui est mon
Seigneur et le vôtre. Il n'existe pas une seule créature qu'il
ne tienne par le bout de la chevelure. Dieu est sur le sentier

droit.
60. Si vous tournez le dos, je vous ai fait connaître ma

mission. Dieu mettra un autre peuple à votre place, et vous
ne pourrez lui (à Dieu} causer aucun mal. Mon Seigneur
contient toute chose dans ses limites.

61. Notre volonté prête à s'accomplir, nous sauvâmes,

par l'effet de notre miséricorde, Houd et ceux qui ont cru
avec lui ; nous les avons sauvés d'un châtiment terrible.

62. Ce peuple d'Ad avait nié la vérité de son Seigneur ;

il avait désobéi à ses envoyés et avait suivi les ordres des

hommes puissants et rebelles.
63. La malédiction les poursuit dans ce monde. Au jour

de la résurrection, on leur criera : Ad n'a-t-il point été

incrédule envers son Seigneur Loin d'ici, Ad, peuple de

Houd!
64. Nous envoyâmes vers les Thémoudites leur frère

Saleh, qui leur dit : O mon peuple adorez Dieu. N'ayez
point d'autres dieux que lui. Il vous a produits de la terre,
et il vous l'a donnée pour l'habiter. Implorez son pardon :

puis revenez à lui. Mon Seigneur est proche. Il exauce

ceux qui le prient.
65. Ils répondirent : O Saleh tu étais l'objet de nos

espérances.1 Nous défendras-tu maintenant d'adorer ce que
nos pères adoraient Nous avons de grands doutes sur le

culte auquel tu nous appelles.
66. O mon peuple répondit-il, songez-y. Lorsqu'une

volonté manifeste de Dieu m'accompagne, lorsque sa misé-

1 Nous avions l'intention de te proclamer notre roi.



— 348 —

ricorde est descendue sur moi, qui m'assistera contre lui
si je lui désobéis? Vous ne sauriez accroître que ma perte.1

67. O mon peuple la chamelle que voici est la chamelle
de Dieu, elle sera un signe pour vous ; laissez-la paître
tranquillement sur la terre de Dieu, ne lui faites aucun
mal; un châtiment terrible le suivrait de près.

68. Ils tuèrent la chamelle. Saleh leur dit alors ; Attendez

trois jours dans vos maisons. C'est une promesse qui
ne sera point démentie.

69. Et dès que notre arrêt fut prononcé, nous sauvâmes,

par l'effet de notre miséricorde, Saleh et ceux qui avaient
cru avec lui, de l'opprobre de ce jour-là. Ton Seigneur est
le Fort, le Puissant.

70. Une tempête violente surprit les méchants; le
lendemain ils furent trouvés gisants morts la face contre terre,
dans leurs habitations,

7i. Comme s'ils n'y avaient jamais habité. Thémoud a

été incrédule envers son Seigneur. Loin d'ici, Thémoud
72. Nos envoyés allèrent vers Abraham, porteurs d'une

heureuse nouvelle. Ils lui dirent: Paix! -- Paix répondit-
il; et il ne fut pas longtemps à apporter un veau rôti.

73. Et lorsqu'il vit que leurs mains ne touchaient pas
même le mets préparé, cela lui déplut, et il conçut de la
frayeur. — N'aie pas peur, lui dirent-ils ; nous sommes

envoyés vers le peuple de Loth.
74. 3a femme (la femme d'Abraham) se tenait là debout,

et elle se mit à rire.2 Nous lui annonçâmes Isaac, et après
Isaac, Jacob.

75. Ah malheureuse que je suis moi, enfanter lors-

1 Vous qui aviez le projet de m'élire roi et d'augmenter ainsi ma
considération.

2 Le mot que nous traduisons ici par rire est susceptible d'une
autre interprétation ; il veut dire : menstrua passa est, ce qui lui
présageait la possibilité d'enfanter.



— 349 —

que je suis une vieille et mon mari un vieillard Certes,
c'est une chose étrange

76. Tu t'étonneras donc de la volonté de Dieu? Sa

miséricorde et ses bénédictions sont sur vous, gens de cette
maison. Dieu est digne de gloire et de louanges.

77. Lorsque la frayeur d'Abraham se dissipa, et que
l'heureuse prédiction lui fut faite, il disputa avec nous en
faveur du peuple de Loth ; car Abraham était doux,
compatissant, enclin à l'indulgence.

78. O Abraham -1 car l'ordre de ton Seigneur a déjà été

manifeste; le châtiment les atteindra; il est irrévocable.
79. Nos envoyés allèrent vers Loth ; il s'affligea à cause

d'eux et il était trop faible.2 — C'est un jour difficile,
dit-il.

80. Des hommes de son peuple se portèrent en foule
chez lui, ils commettaient des turpitudes. Il leur dit: Voici
mes filles ; il serait moins impur d'abuser d'elles. Ne me
déshonorez pas dans mes hôtes. N'y a-t-il pas un homme
droit parmi vous

81. — Tu sais, lui dirent-ils, que nous n'avons pas besoin
de tes filles ; tu sais ce que nous voulons.

82. — Ah! si j'avais assez de force pour vous résister,
ou si je pouvais trouver asile auprès de quelque chef puissant

!3

83. 0 Loth lui dirent les étrangers, nous sommes les

envoyés de ton Seigneur ; ils ne te toucheront pas. Sors

avec ta famille cette nuit même; mais que personne d'entre

1 Mot à mot: détourne-toi de cela, c'est-à-dire brisons là-dessus,
laisse cela là.

2 Voyant que c'étaient des jeunes gens et que lui n'était pas assez

fort pour les protéger.
3 Mot à mot : Si je pouvais trouver rejuge auprès d'une colonne

puissante Le mot rokn veut dire pilastre, et métaphoriquement
chef, granit.



— 350 —

vous ne se tourne pour regarder en arrière. Sa femme seule

le fera; le châtiment qui les surprendra (les coupables)
tombera aussi sur elle. Ce dont ils sont menacés s'accomplira

avant demain. Demain n'est pas loin.
84. Un ordre émana de nous ; nous renversâmes cette

ville de fond en comble ; nous fîmes pleuvoir des briques
de terre cuite, tombant continuellement et marquées par
Dieu même.1 Elles ne sont pas loin de tous les méchants

85. Nous envoyâmes vers les Madianites leur frère
Choaïb. O mon peuple leur dit-il, adorez Dieu ; n'ayez
point d'autre dieu que lui ; ne diminuez pas le boisseau et
le poids. Je vous vois dans l'aisance ; mais je crains pour
vous le châtiment du jour qui vous enveloppera tous.

86. O mon peuple remplissez la mesure, pesez avec

justice, et ne fraudez pas les hommes dans leur avoir ; ne

commettez pas des iniquités sur la terre.
87. La plus petite quantité qui vous resteia par la faveur

de Dieu vous sera plus avantageuse, si vous êtes croyants.
88. Je ne suis point votre gardien.
89. Ils lui dirent : 0 Choaïb, sont-ce tes dévotions2 qui

font que tu nous ordonnes d'abandonner ce qu'adoraient
nos pères, ou de ne point faire avec nos biens ce qu'il nous

plaît Cependant tu es un homme doux et droit.
90. — O mon peuple répondit Choaïb, dites-le moi : si

j'ai reçu de Dieu une preuve évidente, et s'il m'acorde une
belle part de ses biens, dois-je ne pas m'opposer à ce qu'il
m'a défendu? Je ne veux que vous corriger, autant que je
le puis ; ma seule assistance me vient de Dieu, c'est en lui

que j'ai mis ma confiance, et c'est à lui que je retournerai.
91. O mon peuple puisse ma séparation d'avec vous ne

1 On croit que le sens de ces mots est que sur chaque brique
était gravé le nom de l'individu qu'elle devait frapper.

2 Choaïb était très pieux et dévot, comme tous les patriarches
predicants, Noé, Hasis-Adra, etc.



— 351 -
pas vous valoir des maux pareils à ceux qui accablèrent le

peuple de Noé, le peuple de Houd, le peuple de Saleh Le
sort du peuple de Loth n'est pas éloigné de vous.

92. Implorez le pardon de votre Seigneur, puis revenez
à lui. Dieu est miséricordieux et plein d'amour.

93. — O Choaïb répondit le peuple, nous ne comprenons

pas trop ce que tu veux dire ; tu es faible parmi nous.
Si nons n'avions égard à ta famille, nous t'aurions lapidé,
tu n'aurais pas eu le dessus.

94. — O mon peuple dit Choaïb, ma famille vous est-
elle donc pins chère que Dieu Ferez-vous comme si vous
le laissiez derrière vous? Dieu embrasse de sa connaissance

ce que vous faites.
95. O mon peuple! agissez, faites le mal tant que vous

pourrez; j'agirai de mon côté, et vous apprendrez
96. Sur qui tombera le châtiment ignominieux, et qui de

nous est menteur. Attendez l'heure; moi je l'attends aussi.

97. Lorsque notre arrêt fut prononcé, nous sauvâmes,

par l'effet de notre miséricorde, Choaïb et ceux qui avaient

cru avec lui. Une tempête violente surprit les méchants ;

le lendemain on les trouva morts gisants dans leurs

demeures,

98. Comme s'ils n'avaient jamais habité le pays. Madian

ne s'est-il point éloigné du chemin droit, dont s'était éloigné

Thémoud
99. Nous envoyâmes Moïse, accompagné de nos signes

et d'un pouvoir incontestable, vers Pharaon et ses grands.
Les grands suivirent les ordres de Pharaon ; mais les

ordres de Pharaon n'étaient pas justes.
100. Pharaon marchera à la tête de son peuple au jour

de la résurrection ; il le fera descendre dans le feu. Quelle
affreuse descente

101. La malédiction les suit dans ce monde; et au jour
de la résurrection quel affreux présent leur sera fait



— 352 —

102. Voilà de l'histoire des cités que nous te racontons :

Il y en a qui sont encore debout et d'autres comme
moissonnées.

103. Ce n'est pas nous qui avons agi avec iniquité envers

eux, ce sont eux-mêmes. Les divinités qu'ils invoquaient à

côté de Dieu ne leur ont servi de rien au moment où l'arrêt
de Dieu fut prononcé. Elles n'ont fait qu'accroître leur
défaite.

104. Quand Dieu s'empare des cités criminelles, c'est
ainsi qu'il s'en empare. Il s'en empare terriblement, avec
violence.

105. Certes il y a dans ceci des signes pour celui qui
craint le supplice de l'autre monde. Ce sera le jour où tous
les hommes seront rassemblés, ce sera le jour qui sera vu

par les cieux et la terre.
106. Nous ne le différons qu'à un terme fixé d'avance.
107. Ce jour-là, aucune âme n'élèvera la parole qu'avec

la permission de Dieu. Parmi les hommes, tel sera réprouvé,
tel sera bienheureux.

108. Les réprouvés seront précipités dans le feu ; ils y

pousseront des soupirs et des sanglots.
109. Ils y demeureront tant que dureront les cieux et la

terre, à moins que Dieu ne le veuille autrement. Ton

Seigneur fait bien ce qu'il veut.
110. Les bienheureux seront dans le paradis ; ils y

séjourneront tant que dureront les cieux et la terre, sauf si

ton Seigneur ne veut ajouter quelque bienfait qui ne saurait

discontinuer.
111. Ne sois point dans le doute sur ce qu'ils (les

infidèles) adorent. Ces hommes adorent ce qu'adoraient avant

eux leurs pères. Nous leur payerons leur part sans
diminution aucune.

112. Nous donnâmes le livre à Moïse ; on se mit à

disputer sur ce livre. Si la parole de Dieu (différant le châti-



— 353 —

ment) n'avait pas été prononcée, certes leurs différends

auraient été bientôt terminés. Ton peuple aussi, ô Mohammed!

est dans le doute là-dessus.

113. Dieu payera à tous le prix de leurs œuvres, car il
est instruit de tout ce que vous faites.

114. Suis le chemin droit, comme tu en as reçu l'ordre ;

que ceux qui se convertissent avec toi ne commettent plus
d'iniquités, car Dieu voit vos actions.

115. Ne vous appuyez pas sur les méchants, de peur que
le feu ne vous atteigne ; vous n'aurez point de protecteur
contre Dieu, vous ne serez point secourus.

116. Fais la prière aux deux extrémités du jour et à

l'entrée de la nuit ; les bonnes actions éloignent les
mauvaises. Avis à ceux qui pensent.

117. Persévère, car Dieu ne laissera point périr la

récompense de ceux qui font le bien.
118. Parmi les générations qui vous ont précédés, ceux

qui pratiquaient la vertu et défendaient de commettre des

iniquités sur la terre n'étaient qu'en petit nombre. Nous
les avons sauvés ; mais les méchants suivirent leurs appétits,

et furent coupables.
119. Ton Seigneur n'anéantit point injustement les cités

dont les habitants sont justes.
120. Si Dieu avait voulu, il n'aurait fait de tous les hommes

qu'un seul peuple. Mais ils ne cesseront de différer
entre eux, excepté ceux à qui Dieu aura accordé sa
miséricorde. Il les a créés pour cela, afin que la parole de Dieu
s'accomplisse quand il a dit : Je remplirai l'enfer de génies
et d'hommes à la fois.

121. Nous te racontons ces histoires de nos envoyés,

pour affermir ton cœur. Par elles la vérité descend sur toi,
ainsi que l'admonition et l'avertissement pour les croyants.

122. Dis à ceux qui ne croient pas ; Agissez autant qu'il
est en votre pouvoir, nous agirons aussi ; mais attendez la

fin, nous l'attendrons aussi. 23



— 354 —

123. A Dieu appartiennent les choses cachées des cieux
et de la terre ; tout retourne à lui. Adore-le et mets ta
confiance en lui. Ton Seigneur n'est point inattentif à ce

qu'ils font. —
Commentaire : V. 2. Rôle predicant du patriarche (voy.

notre Car. nat. du dél.,p. 74 s. s.). — V. 3. Suite de la
même idée. Réminiscence de la félicité antédiluvienne,
peut-être du mensonge conseillé par Ea, dans le texte
cunéiforme (1. 31—41). Menace du cataclysme. — V. 4.

Conf. le texte cunéiforme (1.112 et 127): « Le genre humain
est retourné à la poussière (à l'argile). » — V. 9. Réminiscence

de « l'esprit » couvant les « eaux primordiales »

pour en tirer ie monde (Gen. i, 2). -— V. 11. Réminiscence
du délai accordé aux antédiluviens (Gen. vi, 3) et de la
confiance avec laquelle, selon le Talmud (vide infra), ils se

promettaient d'échapper aux menaces divines. « Ce qui
était l'objet de leurs railleries les enveloppera; » Il s'agit
des menaces de Dieu ou, plus particulièrement, des eaux

par lesquelles il avait annoncé qu'il les punirait (Cf. Gen.

vu, 4). — V. 13. Le sage, l'homme pieux, n'agit pas ainsi.
Il offre, au contraire, dès qu'il est sauvé, des sacrifices
d'actions de grâce, et ces sacrifices sont agréables à Dieu,
au point que le juste qui les offre peut s'appeler Noah
(agrément de sacrifice), « l'homme aux sacrifices agréés, »

ou Atra-Hasis, le « tressage, » le « très pratiquant. » Il
est, en effet, très sage l'homme qui, ayant conscience de

sa dépendance, cherche à se concilier les dieux puissants.
— V. 18. Moqueur. —V. 19. Réminiscence de la géhenne.

— V. 20. Idem. — V. 27. Rôle predicant de Noé.
Commencement du récit du déluge. — V. 28. Idem. — V. 29.

Moquerie des antédiluviens à l'égard de Noé. Réminiscence
des filii optimatum et des fdiœ hominum de Gen. vi, 2. —
V. 31. Réminiscence de la réponse de Cit-napishtim (1. 35).
— V. 34. Réminiscence de la moquerie du peuple. — V.



— 355 —

35. Cf. v. 11. — V. 36. « Quand Dieu voudrait vous égarer, »

c'est l'idée contenue dans le fameux « mensonge d'Ea, » que
les dieux agissent arbitrairement, perdant ou sauvant qui
bon leur semble. Chez les Hébreux, une conception plus
exacte de la justice avait banni cette idée monstrueuse et
ne permettait à la divinité elle-même aucun écart capricieux.

C'est ce qui éclate dans les préliminaires de la
destruction des villes coupables de la Pentapole (Gen. xviii,
20. xix, 29). D'après le principe développé par Abraham,
il aurait suffi de dix justes pour sauver les cinq villes
criminelles, et même, après la constatation négative de ce

nombre, Lot n'a pas partagé leur sort ; bien plus, il a pu
sauver par sa prière la petite ville de Çoar. Les personnes
sauvées dans l'arche de Noé sont au nombre de huit
seulement, et le cataclysme ne peut être conjuré (Gen. vi, 18).

Il y perce l'idée que s'il y avait eu aussi dix justes, le genre
humain n'aurait pas péri. On sait, d'ailleurs, que le nombre
dix (dérivant des dix doigts des mains) était pour les

anciens Sémites un nombre rond de la plus grande importance.

— V. 39. Réminiscence du texte cunéiforme (1. 20-

26) et de la Genèse (vi, 14-17). — V. 40 et 41. Analogue
du texte cunéiforme (1. 27-29) et de Gen. vi, 22 et vu,
5. Raillerie des chefs du peuple, parallèle au texte cunéif.
1. 30 : réponse aux vieillards. Ce trait manque dans la
Genèse. La fin de ce verset et le suivant (41) contiennent
la réponse de Noé. C'est le parallèle des 1. 31-40 du texte
cunéiforme. — V. 42. La fournaise creva (ou déborda).
Cette fournaise, tannour, a causé l'inondation diluvienne,
donc elle était remplie d'eau. On la suppose, d'ailleurs,
remplie d'eau comprimée, ce qui rend à merveille l'idée

générale de compression, de gêne, attribuée avec raison à

tout ce qui est sous la terre. Cela répond donc absolument

aux eaux souterraines, dont les nappes comprimées par
l'ondulation sismique débordent lors des tremblements de



— 356 —

terre, tandis que la croûte qui les contient, véritable
fournaise où cuisent les eaux thermales, crève sous l'influence
des réactions qui la sollicitent. Si on rejette cette
interprétation, qu'on en trouve une autre qui rende également
compte du texte. Non moins significatif à nos yeux est

l'emplacement attribué à cette fournaise, à ce réservoir
d'eau comprimée. On le place dans l'Irak Arabi ou
Mésopotamie inférieure, c'est-à-dire dans l'ancienne Chaldée ou

Babylonie inférieure ; quelquefois, d'une manière plus
générale,en Mésopotamie; en tout cas sur le cours inférieur
du Tigre-Euphrate, région admirablement disposée pour
l'action des Anunnaki, et que nous avons désignée comme
le théâtre du déluge, parce que seule elle s'adapte aux
diverses données des textes. N'y a-t-il pas dans ce topique
une réminiscence évidente de la tradition chaldéenne,
corroborant les autres analogies que nous avons relevées

Quant à la localisation dans l'Inde, elle remonte aux bas

temps comme les localisations génésiaques à Ceylan, et
elle est mythique comme les localisations de l'Ararat dans

l'Asie centrale. — V. 43. « Que son mouillage (soit) au
nom de Dieu, » ou: « qu'il jette l'ancre au (au lieu nommé

le) nom de Dieu. » Peut-on voir ici une allusion à la «

montagne divine, » toujours située dans le nord, ce qui
équivaudrait au passage de Bérose : « vers les dieux, » pour
indiquer expressément le trajet de l'arche vers le nord,
soit vers l'amont — V. 46. Mention des eaux sorties de

la terre et que la terre doit (re)absorber. Dualisme habituel

des eaux de la terre et du ciel ; celles de la terre sont
toujours nommées les premières. Il est question, sans

aucun doute, des eaux souterraines. On ne saurait
commander à la terre d'absorber les eaux marines. Cette locution

ne peut exprimer le retrait de la mer. Aborbage sur
le mont Al-Djoudi, hauteur peu élevée dans le nord de la
Mésopotamie (Dschudi D.,au-dessus de Dschesiret-Ibn-Omar,



— 357 —

sur le Tigre, dans le Bohtan). Le topique est toujours le
même. « Loin d'ici les méchants » On prétend que cette

montagne est inaccessible aux simples mortels. C'est le

parallèle du texte cunéif. 1. 157 à 160. — V. 47, 48 et 49.

Dialogue de Dieu et de Noé après le déluge. Il se retrouve,
avec des formes différentes, dans la plupart des textes. —
De même, la bénédiction du V. 50. Le châtiment dont il
est question ici est le jugement dernier mis en parallèle
avec le déluge, comme dans le Livre d'Heuoch. — V. 51.

Semble indiquer que la tradition du déluge était inconnue
aux Arabes avant Mahomet, et que celui-ci la puisa au
dehors. Cela revient bien à ce que nous disions en

commençant à parler de la tradition arabe. L'histoire du déluge
n'est d'ailleurs qu'une des histoires inconnues. Il y en avait
donc encore d'autres, ce qui indiquerait que le prophète
fit un emprunt en masse à un cycle traditionnel inconnu
de ses compatriotes. L'analogie avec ce qu'on sait d'autres
peuples voisins et les ressemblances intrinsèques rendent
très probable que ce fut un cycle mésopotamien. Ce verset

marque la fin de l'histoire du déluge. La suite raconte

plusieurs châtiments analogues ; la forme du récit est la
même pour tous, et on voit qu'une conception unique
anime ces diverses narrations. Çà et là .une réminiscence
de l'histoire du déluge appliquée aux faits postérieurs. Par
exemple, V. 54, 62, 63 (malédiction à deux membres,
comme celles du Talmud), 68, 89. 91, 95, 96, 100
(réminiscence des barathra du Sirbonis, Exod.). 101 (cf. 63),
105 (Idem, parallèle mystique, « typique »), 108, 115 et
120. —

Après ce passage principal, notons rapidement les autres
endroits du Coran où il est possible de voir une allusion

au caractère sismique du déluge ou une réminiscence de

cette catastrophe ainsi comprise :

D'abord ni, 31, le diable est appelé Satan le Lapidé, et



— 358 —

les commentateurs disent que c'est l'épithète donnée
constamment à Satan à cause de la tradition qui prétend
qu'Abraham assaillit un jour à coups de pierres le diable

qui voulait le tenter. C'est possible, mais nous
préférons voir dans cette épithète un écho des fables, que
nous avons déjà rencontrées si souvent, sur les mauvais

anges ou les génies enfermés sous la terre et chargés de

pierres amoncelées. Or, on sait qu'il nous a été facile
d'établir une liaison étroite entre cette conception si répandue
et celle des Anunna chaldéens.

Autres réminiscences : vu, 39. « La géhenne sera leur lit,
et au-dessus d'eux des couches de feu les couvriront.... » On

se souvient que, pour nous, l'idée même de la géhenne
avec ses dérivés provient du souvenir d'une catastrophe
sismique, qui seule a pu fournir la base réelle sur laquelle
se sont développés les mythes de cette catégorie. Les

phénomènes volcaniques l'eussent pu au moins aussi bien,
mais ils font défaut dans les contrées antéroasiatiques qui
servirent de berceau à la mythologie sémitique.

vu, 76. Alors une commotion violente de la terre les

surprit ; le lendemain on les trouva gisants, morts et la face
contre terre dans leurs demeures.

Ce passage, identique à vu, 89, peut se traduire aussi :

« Les hommes sans conscience furent renversés par
un vent du ciel (par un tremblement de terre, Ullmann)
dans leurs demeures, et, au matin,1 on les trouva morts sur
le sol, comme s'ils ne s'y fussent jamais tenus debout (comme

1 La catastrophe est censée s'être produite pendant la nuit. C'est

une conséquence de l'horreur instinctive de l'homme pour les
ténèbres. Cela vient de ce que la vue, qui est par excellence notre
sens défensif, ne peut pas fonctionner dans l'obscurité. Les
animaux chez qui la vue n'existant pas est remplacée par une plus
grande finesse de l'ouïe, du tact ou de l'odorat ou par un autre
sens, doivent avoir des impressions correspondantes.



— 359 —

s'ils n'y eussent jamais habité, Ullmann). » Tremblement de

terre expressément nommé ou vent violent, les deux
concordent avec les données du texte cunéiforme. Le Coran
renferme, du reste, plusieurs mentions de tremblement de terre.

xxni, 27. Alors nous fîmes une révélation à Noé, en

disant : Construis un vaisseau sous nos yeux et d'après
notre révélation; et aussitôt que l'arrêt sera prononcé et que
la fournaise crèvera.

Ou : « Et lorsque notre projet se réalisera (le
projet de Dieu), et que la bouillante chaudière de la
profondeur commencera à déborder, fais entrer deux
couples de chaque espèce d'animaux^ etc., » dialogue de Dieu
et de Noé avant le déluge.

Ou encore : « Notre parti était donc pris (le parti de

Dieu); et la chaudière bouillante (de la profondeur)
commença (sur notre ordre) à déborder. » L'expression du texte
signifie proprement le fourneau, le four; mais la suite montre

qu'il faut l'entendre ici dans un sens qu'elle a fréquemment

: la terre s'entr'ouvrant vomit des eaux. C'est l'avis
de Boysen, qu'Ullmann confirme par une note (p. 178) ;

« L'eau du déluge était censée bouillante, voilà tout ce

que cela veut dire. » Cette opinion est partagée par les

rabbins (cf. Tr. Sanhédrin, f. 108), et Lenormant (Orig.,
i, 421, ad. not.) veut reconnaître «un écho des fables,

populaires dans tous les pays sémitiques, sur le gouffre
d'Hierapolis (v. ante) et sou rôle dans le déluge, dans les

expressions énigmatiques du Qorân sur le four, tannour,
qui se mit à bouillonner et à regorger d'eau se répandant
tout autour, quand commença le déluge. On sait, ajoute-
t-il, que ce tannour a été l'occasion des plus bizarres
imaginations des commentateurs musulmans, qui avaient
perdu la tradition de l'histoire à laquelle le Prophète
faisait ainsi allusion. » Quelques Perses, élèves peut-être de

Serduscht ou de Zoroastre, se sont livrés à des spécula-



— 360 —

tions analogues et assez concordantes sur ce four ou cette
chaudière et l'endroit où elle se trouvait.1 Wahl comprend
le mot à mot de ce passage : la chaudière d'eau chaude

commença à déborder (de même dans la 23e soure), ce qu'il
rend par : « les abîmes ignés souterrains (les volcans)
envoyèrent les eaux souterraines inonder la surface du sol. »

Plus loin, nous allons voir textuellement que les eaux du

déluge furent absorbées dans le sein de la terre. C'est
absolument les Anunnaki et cela rappelle le passage de

Philon.
« Alors retentit la parole (le commandement de Dieu):

Terre engloutis ton eau! et toi, ciel, arrête (tes pluies)! Le
flot baissa, et l'arche se reposa sur la montagne de

Dschudi. » Les fentes ouvertes par le mouvement ondulatoire

dans la croûte superficielle du sol alluvial ont absorbé
de nouveau les flots limoneux qu'elles avaient projetés et
l'arche a pris terre aux flancs de l'Ararat musulman (dans
les monts Gordyéens, v. ante). Wahl et Ulimann sont d'avis

que le mont Dschûdi n'est autre que l'Ararat de la
Bible. Nous examinerons plus loin, et pour tous les textes
à la fois, si l'abordage sur la montagne implique
nécessairement l'idée de son sommet.2

Liv, 11. Nous ouvrîmes les portes du ciel'avec l'eau
tombant en torrents.

12. Nous fendîmes la terre, en fontaines, et l'eau du ciel

se réunit à l'eau des sources, d'après l'arrêt fixé d'avance.
13. Nous le (Noé) portâmes dans un vaisseau fait de

planches et de clous.

C'est,-à peu près comme dans la Genèse, le dualisme
fondamental des eaux d'en-haut et des eaux d'en-bas :

1 Th. Hyde, De Ret. Pers.. Ch. x, éd. Oxonii, 1700, p. 171 :

Henrg Lord's Account of the Retig. of the Perseas, p. 9 ; Wahl,
p. 174, ad. not.

2 Chap. vi. Critique de M. l'abbé de Foville.



— 361 —

les pluies et les eaux souterraines. Ici, il n'y a pas de

doute possible, les fontes abyssi sont bien les sources, les

eaux souterraines, même si on suppose ce passage inspiré

par la conception sémitique de l'océan intérieur nourrissant

les sources de la surface. C'est à dire que nous
retrouvons textuellement les Anunnaki chaldéens, avec le

caractère sismique de leur action.
Outre les passages cités, relatifs au processus de l'inondation

diluvienne, ou tout au moins inspirés par quelque
réminiscence de cette catastrophe, le Coran contient encore
plusieurs endroits où il est permis de voir des échos des

circonstances accessoires du cataclysme, et qui présentent
avec le récit cunéiforme les ressemblances les plus curieuses.

Tel est d'abord xxin, 103 : « Lorseque la trompette

sonnera, oh alors il n'y aura pas de liens de parenté entre

eux, les liens de parenté n'existeront plus. On ne se fera
plus de demandes réciproques. » C'est-à-dire que chacun

sera tellement préoccupé de son propre sort, et tellement
saisi de stupeur, qu'il ne songera plus aux autres. Alors
même que cette prédiction s'appliquerait immédiatement
au jugement dernier, il est impossible de méconnaître son
étroite ressemblance avec le passage du texte cunéiforme :

Col. m, 4. « Le frère ne s'occupe plus de son frère, les

hommes ne s'inequiètent plus les uns des autres, » et avec

plus d'un récit de séismes contemporains (v. ante, p. 199).

Il ne faut pas oublier, d'ailleurs, que la conception théologique

de l'avenir est intimement liée à l'expérience historique

du passé. On a, dans le même genre :

Lxx, 8. « Le jour où le ciel sera comme l'airain fondu,
9. Où les montagnes seront comme des flocons de laine

teinte de rouge,
19. Et où l'ami ne questionnera pas son ami. »

Tel est encore lxxi. 10 et 11, qui rappelle à s'y
méprendre le mensonge conseillé par Ea, pour plonger les

Surippakites dans une sécurité trompeuse :



— 362 —

Lxxi. 10. J? fera pleuvoir du ciel des pluies abondantes.

11. Il accroîtra vos richesses et le nombre de vos fils ; il
vous donnera des jardins, il vous donnera des cours d'eau.

Le texte cunéiforme disait de même :

31. Iau prit la parole et lui dit; il s'adressa à son serviteur,

moi :

32. Voici la réponse que tu leur feras :

33. « Parce que Bel me hait,
34. je ne resterai pas dans votre ville, je ne poserai pas

ma tête sur le territoire de Bel ;

35. je descendrai vers la mer et je demeurerai près d'Iau,
mon seigneur.

36. Il vous remplira de toutes sortes de biens,
37. [de troupeaux], d'oiseaux, d'une quantité de poissons,
38. [ ] de moisson [, ...]
40, Un soir il fera pleuvoir sur vous une pluie lourde. »

Telle aussi la folie imputée à Hua par les Adites (xi,
57), qui rappelle l'ironie excitée par la construction de

l'arche en même temps que la maladie d'Izbubar. Les

prophètes accusés d'être possédés par un démon (Coran,
passim) rappelle aussi Izdubar rencontrant les hommes-

scorpions, et d'autres passages analogues du texte
cunéiforme.

Telle encore la puissance attribuée à Dieu sur les bêtes

fauves, faisant pendant à la victoire d'Izdubar sur les lions

(sculpt, de Khorsabad, Smith, Chald. Gen, p. 168), et

plusieurs autres textes. Sur l'autochtonie alliée à l'idée
d'un Dieu unique, voyez le curieux passage xi, 64, qui
rappelle Gen. i, 20-24 et n, 7.

A titre de réminiscences dans le genre de celles qui
inspirèrent le psaume « In exitu » et d'autres passages,
citons :

L, 4. Nous savons combien la terre en a déjà dévoré ;

nous avons un livre que nous avons conservé, et qui en

instruit.



— 363 —

Lxix, 14. Lorsque la terre et les montagnes seront
emportés dans les airs, et l'une comme les autres broyées d'un
seul broiement,

15. Ce jour-là l'événement aura lieu.
16. Le ciel se fendra ce jour-là en deux pièces.

Et Lxxi, 25. En punition de leurs péchés, ils ont été noyés
et puis précipités dans le feu, où on retrouve, toujours
pour les raisons que nous avons dites, l'action combinée

ou alternative des deux éléments principaux.
En résumé, le Coran est très explicite; il indique

formellement deux causes d'inondation : la pluie et les eaux
souterraines qui font conclure au caractère sismique ; il ne

dit pas un mot de la mer. Ses données sont donc très
favorables à la théorie sismique, mais il ne faut ni s'en étonner
ni leur attribuer une trop grande valeur probante, attendu

qu'elles portent le cachet le plus authentique d'échos
empruntés au dehors, bien que probablement à la source
originale. —

Abulfeda,1 d'après le Kamil d'Ibn-el-Athir, dit que les

mages (de Babylone) n'ont pas connaissance du déluge,
sauf une partie d'entre eux qui y croient. Ceux-ci admettent

que la catastrophe se produisit dans la contrée de

Babel et ne s'étendit qu'aux districts avoisinants. D'après

eux, elle n'eût pas atteint le pays habité par les descendants

de Hajumart, situé à l'orient (de Babel, c'est-à-dire
au nord de la Suziane, dans la chaîne du Puscht-i-Kûh).
De même, ajoute-t-il, les peuples orientaux, Indiens, Perses

et Chinois, ignorent le déluge. Seul, un groupe de Persans

en a connaissance et c'est pour affirmer qu'il ne fut pas

' Mort en 1331, Historia anivislamiea, éd. Fleischer, Leipzig,
1831, p. 16.



— 364 —

général et n'atteignit pas YAkabat Holwan} Cette dernière
donnée est précieuse, car si le flot n'atteignit pas ce col
du Zagros, c'est que l'inondation ne franchit pas les limites
naturelles de la Mésopotamie. De même, il ne saurait plus
être question alors d'abordage sur un des sommets voisins.
Nos inductions, d'autre part, sont donc confirmées par un
texte formel. Après avoir affirmé ainsi la non-universalité
géographique du déluge, l'auteur proclame, par contre,
qu'une chose reste certaine, à savoir que tous les peuples
de la terre descendent de Noé. C'est l'universalité
ethnographique.

Dans un passage précédent, Abulfeda donne une comte
description du déluge, en relation avec le Coran (71esoure,
v. 22-24). Parlant de la montagne él-Dschudi, où, d'après
s. 11, v. 46, l'arche s'arrêta, i! dit qu'elle appartient au

pays de Mosul (au nord et en amont de la Mésopotamie).
De même Reidhuni, dans son commentaire sur le Coran,2

s'exprime comme suit : « Le Dschûdî est une montagne
près de Mosul ; mais on dit aussi qu'il est situé en Syrie,
et d'autres encore le placent près d'Amid. *s On est conduit

tout naturellement à voir dans ces localisations
différentes, jointes à celles dont nous avons déjà parlé, le

processus habituel de l'adaptation locale d'une tradition étrangère.

On y a vu plus que cela. Des interprètes4 ont voulu

y reconnaître deux courants d'idées distincts : le courant

1 Passe montagneuse, près de la ville de Holwan, sur la frontière

entre la Mésopotamie et, la, Perse. A un autre endroit, Abulfeda

désigne Holwan comme la dernière ville de l'Iràg, quand on

gravit les régions montagneuses de la frontière. Holwan serait à

cinq jours de voyage de Bagdad.
2 Ed. Fleischer, 1846.
3 Nom arabe de Diarbekr.
4 Prof. Ryssel, de Zurich, à l'obligeance duquel nous devons cet

extrait d'Abulfeda.



— 365 —

qui considère le déluge comme une catastrophe locale et
celui qui en fait un événement universel. A la première
idée se rattacherait la fixation de l'Ararat près de Mosul,
immédiatement au nord de l'Irag inondé et sur le fleuve

qui passe à Bagdad. A la seconde répondraient les topiques
plus éloignés et par cela même plus fabuleux de la Syrie,
de Diarbekr et de l'Ararat arménien.

Ailleurs, la montagne diluvienne recule encore plus loin
vers l'ouest. Dans sa Géographie,1 Abulfeda, comme
Isthakhri,2 transportent ce nom d'cl-Djudi, avec la tradition

de l'arche, à la montagne qui domine Nisibe, sur
l'Euphrate, le Masion des classiques.3 Les documents

syriaques donnent à ce nom la forme Maschê ou Maschî'f
Lenormant pense que c'est foncièrement le même que
celui du Masis (ou Massis) arménien, bien que les deux

montagnes ne doivent cependant pas être confondues/'
Strabon donne le Masion comme faisant partie des monts

Gordiens, ce qui rattache sa version à celle de Bérose.

Enfin, il y a des légendes populaires musulmanes qui font
débarquer Noé à Kufah,6 sur le bras occidental de

l'Euphrate ; mais, chose curieuse et qui mériterait d'être notée,
si cette indication n'était pas tout à fait isolée, ce qu'on
place le plus habituellement à Kufah, c'est le lieu
d'embarquement et le point de départ.7 Cela n'a, du reste,
aucune valeur comme indice de tradition ancienne, pas plus

1 Géogr., p, 69 s. : Tab. Mesop. p. xxvr, in Lenormant, Orig.,
it, 11.

2 P. 44, Ibidem.
3 Strab., xi, 541 : xvi, 285; Ptol., v. 18. 2.
4 Assemani, Bibl. orient., n, 110: m, 1, 498: Michaelis, Spirit,

geogr. Hebt: extet:, il, 141.
5 Comme le fait Michaelis.
ß Niebuhr, Reiseberichte, il, 261.
' D'Herbelot, Bibl. orient., ait. Nouh.



— 366 —

que le dire de Joscph-ben-Goryon (vi, 96) qui place l'Ararat

biblique au nord de l'Arménie, vers le pays des Alains
et des Scythes, c'est-à-dire dans le Caucase, ou que celui
des Samaritains qui le transportent dans l'île de Serandib

ou de Ceylan1 où furent localisées, dans les bas temps,
plusieurs scènes des premiers chapitres de la Genèse Malgré

tout, cependant, il est utile de noter les légendes
musulmanes relatives aux faits et aux personnages des

époques bibliques primitives. Nous avons eu déjà l'occasion
de nous apercevoir que tout n'y provient pas de sources

juives ou chrétiennes, et nous sommes d'accord avec
Lenormant pour y voir des débris parfaitement caractérisés
de mythes babyloniens ayant pénétré par infiltration
directe jusqu'en Arabie. C'est le cas, incontestablement, pour
les données qui ont servi de base au récit diluvien du

Coran, beaucoup plus rapproché du poème cunéiforme que
de la Genèse, et Stan. Guyard2 a eu la bonne fortune de

retrouver un écho de la rencontre d'Izdubar et de Hasis-

Adra, telle qu'elle est racontée par le texte cunéiforme,
dans la légende musulmane d'Alexandre-le-Grand, ainsi

que dans l'histoire coranique de Moïse et du prophète
Khidhr. Dans le Coran (xvin, 59-81), Moïse dit à son ser
viteur : « Je ne cesserai pas de marcher jusqu'à ce que je
sois parvenu au confluent des deux fleuves. » Arrivé là,
Moïse trouve un homme avec lequel il a diverses aventures

et que les commentateurs arabes identifient à Khidhr.
Or, ce Khidhr est précisément le prophète immortel que
la légende d'Alexandre nous montre conduisant le héros à

la « source de l'eau de vie. » L'analogie est frappante ;

elle le devient plus encore, si on admet, avec Lenormant,
que le nom Khidhr s.oit une forme contractée du grec

1 Tuch, Comment, ab. Gen., 2" éd., p. 135.
'- Revue de l'histoire des reliyions, 1880, p. 344.



— 367 —

Xisuthros ou de l'original babylonien Hasis-Adra parvenu
directement aux Arabes sans passer par le Grec.1 Aux

analogies linguistiques s'ajoutent les ressemblances
personnelles fournies par la légende. Clermond-Ganneau, dans

son mémoire sur Hoius et St-Gcorges, a étudié d'une

façon complète les légendes musulmanes relatives à Khidhr.2
Elles en font une sorte de génie marin qu'il rapproche de

Glaucos, khidhr ayant en arabe le même sens que glaucos
en grec. Khidhr (ou le Khidhr) est le gardien des mers, le

protecteur des navigateurs et en même temps le plus
savant des êtres. Voilà qui rappelle étrangement « Eâ, le
dieu de la sagesse insondable, le dieu de la mer » du texte
cunéiforme. Enfin, ce qui est bien significatif aussi, le

Khidhr est assimilé, d'une part, à St-Georges qu'on représente

toujours teirassant un monstre marin, d'autre part,
et cela depuis une époque fort ancienne, au prophète Elie,
parce que celui-ci a été enlevé vivant au ciel, comme le

juste sauvé du déluge dans la tradition chaldéenne. Lenormant

a parfaitement raison de penser que tout cela
découle naturellement et manifestement des données
traditionnelles qui avaient cours sur le personnage de Hasis-
Adra. Nous avons vu sa légende implantée à Hierapolis,
et il est probable qu'elle s'était popularisée dans toute la

Syrie et la Palestine, peut-être jusqu'en Arabie.
Une fois convertis à l'islamisme, les ;Persans, adoptant

la tradition diluvienne, voulurent la localiser près d'eux,
conformément à l'esprit général des légendes populaires.
En conséquence, ils prirent pour Ararat local le mont
Elvend, au-dessus de Hamadan, l'antique Ecbatane.3 Au
même titre, les Afghans prirent leur mont Kouner ou

1 Lenormant, op. cit., p. 13.
2 Revue archéologique, nouv. sér., xxxn, 388-397.
3 Hitter, Erdkunde Asiens, vi, 92-95.



368

Nourghil,1 les Boukhares leur Nourah-dagh.2 Lenormant
croit que ces localisations ont été inspirées par de vieilles
traditions indigènes; il nous semble beaucoup plus simple
et plus naturel d'admettre, ici comme partout ailleurs, le

procédé bien connu de l'adaptation locale en vertu duquel
une tradition de montagne se fixe tout naturellement au

sommet le plus caractéristique du pays qui la reçoit. C'est

peut-être un peu moins clair pour le pic de Demavend ;

en effet, le désert qui s'étend au pied de cette montagne
porte le nom de Naubendan qui offre une singulière
analogie avec celui de Naubendhanam, « attache du navire »,
donné au pic de l'Himalaya où Manou Vâivasvata attache

son navire dans la tradition indienne du déluge.8 Lenormant

pense avec Obry4 que le pic de Demavend a dû
recevoir une appellation iranienne correspondant au nom
indien, d'où sera provenue celle de Naubendan. C'est-à-dire

que, dans les deux cas, l'adaptation de la tradition
diluvienne à la montagne en question lui aura fait donner un

nom rappelant « l'attache du navire. » Voilà une explication

fort simple, d'accord avec les enseignements généraux
de la mythologie comparée, qui rend compte des faits
sans obliger à supposer de « vieilles traditions indigènes »

dont il n'y a pas trace d'autre part. On explique ainsi
parfaitement le fait, invoqué par Lenormant eu preuve de son

système, à savoir que le pic en question est le plus élevé

du système de l'Elbourz ou Albordj, c'est-à-dire du Harâ-
Beresaiti de la Médie rhagienne, et que, ainsi que l'a
remarqué Frantz Delitzsch,5 ce nom d'Elbourz est évidem-

1 A. Burnes, Travels in Bokhara, i, 117.
2 Meyendorff, Vogage d'Orenbourg à Bottkhara, trad. Jaubert,

p. 97, 149 et suiv.
3 Wilford, Asiatic researches, vi, 522 : Vigne, Travels in

Kashinere, i, 227.
4 Du berceau de l'espèce humaine, p. 10.
5 Die Genesis ausgelegt, 4e éd. (1872), p. 545.



— 369 —

ment celui que le Livre des jubilés (vu et x) et S. Epi-
phane1 ont eu en vue et ont altéré quand ils ont appelé
Loubar la montagne où s'arrêta l'arche de Noé. Lenormant
déclare hésiter d'autant moins à admettre ceci qu'il a établi

ailleurs,2 que l'Elbourz est déjà désigné dans les

inscriptions assyriennes sous le nom d'Allabria, preuve de

ce que, dès une haute antiquité, la prononciation médique
locale donnait à son appellation de Hara-Barzat
(correspondant perse du zend Hara-Berezaiti) la forme Hala-
Barzat. L'élision analogue de la fin du nom original dans

kllabria et dans Loubar serait de nature, dit-il, à faire
croire que c'est par l'intermédiaire des Assyriens que les

Juifs et les Syriens eurent d'abord connaissance du grand
pic du sud de la Caspienne et des récits qui le rattachaient
au déluge. —

En quittant le groupe des souvenirs antéroasiatiques,
que nous venons de trouver si favorables à notre thèse, il
convient de se rappeler, pour éviter toute conclusion
exagérée, que la tradition mésopotamienne, sous une forme
ou sous une autre, représente incontestablement la source
de toutes les autres traditions diluviennes. L'origine
mésopotamienne de plusieurs groupes sémitiques antéroasiatiques

(et en particulier du peuple hébreu qui en avait
conscience), sortis des plaines de l'Euphrate par une série

d'émigrations dont celle des Térahites ne fut qu'un terme,
et l'empreinte nettement chaldéenne qu'a gardé dans tous
ces récits le processus de la catastrophe, nous avertissent
suffisamment qu'il faut regarder le bas Euphrate non-seulement

comme la patrie d'origine de la tradition diluvienne,
mais encore comme le théâtre de l'événement lui-même.

1 Adv. haeres., i, 4.
2 Lettres assyriologiques, i, 36.

24



— 370 —

Ces deux choses sont, du reste, inséparables par essence,
tant qu'on n'a pas affaire à un récit entièrement mythique.
Chaque fois que nous rencontrerons dans le monde ancien,
une tradition diluvienne ressemblant de près à la tradition
chaldéenne, nous devrons admettre qu'elle dérive, sinon

immédiatement, du moins par des intermédiaires anciens

ou récents, du cycle traditionnel mésopotamien. En outre,
il sera facile de prévoir que, dans sa migration d'un peuple
chez un autre, cette tradition aura eu à subir une foule
de modifications pour s'adapter aux religions et aux
milieux différents qui la recevaient. Il ne sera donc pas
légitime de s'appuyer, comme l'a fait Diestel (Die Sintfluth u.
die Flutsagen des Alterthums, 1871 et 1876), sur ces
variations inévitables pour nier certaines relations originelles
incontestables par elles-mêmes.

Pareillement, il ne sera pas permis de traiter les
différentes traditions dérivées comme si elles étaient originelles
et de considérer la certitude d'une théorie donnée (comme
celle qui nous occupe, en particulier) comme une somme
de preuves dans laquelle chaque tradition favorable
représenterait un terme individuel et indépendant. Une somme
de ce genre irait croissant avec le nombre des traditions
invoquées. Or, il n'en est pas ainsi, car, évidemment, les

souvenirs émanés d'une source commune font double

emploi entre eux. Est-ce à dire qu'il soit inutile d'invoquer,

comme nous venons de le faire, toutes les traditions
qui, aujourd'hui, sont différentes, bien que ne l'ayant
probablement pas toujours été? Nullement, car il est possible

que certaines de ces traditions découlent de formes aujourd'hui

peidues de la tradition mère. En les recueillant, nous
faisons donc tout ce qui reste possible pour capter la

source traditionnelle qui nous intéresse dans tous les
courants divers qui la constituaient à l'origine. Or, il n'est

pas nécessaire d'insister sur la haute importance critique
de ce captage total.



— 371 —

En somme, ce chapitre nous conduit à un résultat aussi

important qu'inattendu : La notion sismique du déluge
existait dans les traditions antéroasiatiques, moins nette
assurément que dans le texte cunéiforme, mais plus nette
(dans la tradition hébraïque surtout) qu'elle ne se révèle
dans la Genèse. Cela tient-il à ce que la Bible, conformément

à son plan général, ne présente, ici comme ailleurs,
qu'un résumé des traditions en cours dans le milieu d'où
elle émane ; ou bien est-ce que, à côté du courant capté
dans le Livre Saint, il y avait d'autres flots traditionnels,
émanés aussi de la tradition chaldéenne, mais demeurés

plus fidèles à celles-ci Pour le milieu chaldéen, les textes
retrouvés depuis mettent hors de doute la seconde
hypothèse, parfaitement conciliable, d'ailleurs, avec la première
qui est d'une tout autre nature. Pour le milieu hébraïque
et les autres milieux ethniques de l'Asie antérieure, la
seconde hypothèse devient aussi très probable quand on
réfléchit à la facilité avec laquelle les traditions orales
filtrent d'un peuple à un autre, pour peu qu'il y ait entre
eux des relations quelque peu suivies, ce filtrage étant
toujours et nécessairement accompagné de déformation
adaptative. Pour les traditions écrites, c'est autre chose :

Par le fait de leur inscription, elles ont presque toujours
pris place dans le corps des doctrines religieuses, et on sait
avec quelle difficulté un peuple livre ses dogmes.

Quoiqu'il en soit, un fait est désormais acquis, c'est que
les peuples antéroasiatiques (les seuls, nous le savons, qui
aient des traditions réellement diluviennes) avaient gardé
du déluge des souvenirs qui, interprétés à la lumière de

notre science moderne, en font incontestablement l'inondation

sismique que nous retracions avec Suess dans notre
premier chapitre. On nous objectera peut-être que les

souvenirs positifs, et à plus forte raison les simples
réminiscences, que nous avons cru trouver dans les traditions



— 372 —

sont souvent illusoires, que nous ne les y avons vus qu'à
travers notre opinion préconçue, et que par conséquent il
n'était pas permis de les faire valoir en faveur de notre
thèse. Ainsi formulé, le reproche serait sévère et certainement

exagéré. Mais, nous en convenons volontiers, une
recherche comme celle-ci présente un écueil, c'est le danger

de tomber dans la subtilité ou, comme on dit
vulgairement, de tirer les choses par les cheveux. Cet écueil,
l'avons-nous toujours évité C'a été notre souci constant,
néanmoins admettons que plus d'une fois nous nous soyons
trompé. Sacrifions généreusement au lecteur tel ou tel
rapprochement (variable d'ailleurs avec le jugement de

chacun) qu'il pourra trouver par trop subtil. Il en restera
toujours un bon nombre, et des plus curieux, qu'on ne

pourra pas écarter. Par-dessus tout, demeurera, avec son

immense importance suggestive, ce fait capital que toutes
les traditions réellement diluviennes ont conservé sur ce

cataclysme des données impossibles à interpréter en dehors
de l'hypothèse sismique. De ce nombre sont avant tout la

position du point d'arrivée de l'arche en amont de son

point de départ et le rôle prédominant assigné aux eaux
d'en bas (mer et eaux souterraines). Cette unanimité sur
les points principaux du débat est incontestable. Elle relègue

au second plan la solution des points de détail.
Pour ce qui est des simples réminiscences du déluge

sismique que nous avons cru retrouver soit dans les récits
même de la catastrophe soit dans d'autres traditions, nous
devrions peut-être y ajouter peu d'importance? C'est
tout le contraire. Sans chercher dans les vieilles traditions
une rigueur de logique à laquelle elles ne sauraient
prétendre, ni le reflet de connaissances scientifiques qui
n'étaient pas de leur temps, ce qui serait une faute grave
contre la critique, il ne faut pas oublier, cependant, et on
ne saurait assez le répéter, que les conceptions religieuses



— 373 —

des peuples primitifs sont influencées dans une immense

mesure par l'expérience historique que ces peuples ont
amassée. Pour les conceptions cosmogoniques surtout,
l'expérience des phénomènes naturels est un élément, tour à

tour constitutif ou déterminant, de la plus haute importance.

Tous les mythologues seront de notre avis et, d'accord

avec eux, nous pourrons dire ; Si un peuple a, dans

ces conceptions religieuses en général, et en particulier
dans son système cosmologique, des idées qui fassent une
allusion manifeste aux phénomènes sismiques, par exemple,
c'est que ce peuple a été témoin de manifestations de ce

genre. Lors donc que nous trouvons, comme c'est le cas,
dans les traditions ou les conceptions originales des peuples
antéroasiatiques des réminiscences non équivoques de

phénomènes sismiques, et que ces réminiscences sont liées de

la façon la plus intime à l'ensemble de ces conceptions,
nous avons le droit de prétendre que ces peuples ont été

témoins de phénomènes de ce genre ayant réagi puissamment

sur leur développement historique puisqu'ils ont à

ce point impressionné leur mémoire. Les « réminiscences »

constituent donc, à côté des « souvenirs positifs, » une
catégorie importante d'arguments ; on ne saurait leur
vouer trop d'attention.

Or, nous disions, en commençant ce chapitre,1 que, si la
théorie sismique doit être la véritable explication géologique

du déluge, il faut avant tout qu'elle puisse s'appliquer

à l'ensemble des récits par lesquels seuls nous
connaissons cet événement. Partant de là, nous avons pris
successivement chacune des traditions que la critique
scientifique moderne considère comme réellement diluviennes

et aborigènes, nous y avons joint l'une ou l'autre tradition

importée, intéressante pour les motifs que nous avons

1 Page 260.



— 374 —

dits, et nous avons passé la théorie sismique au crible de

chacune de ces traditions. Le résultat de cette épreuve a

été décisif : La théorie sismique, qui cadrait déjà si bien

avec le récit cunéiforme et avec la Genèse, s'applique encore

parfaitement aux autres textes. Non seulement elle rend
compte, aussi bien qu'une autre théorie, de l'ensemble des

données de ces textes, mais il en est, parmi ces données, qui
sont inexplicables en dehors de cette théorie et répugnent à

toute autre. Rappelons enfin cque les données concluant
d'une manière exclusive au caractère sismique de l'événement

sont à la fois les plus nombreuses, les plus importantes
en elles-mêmes et les moins équivoques des textes.1 —

1 Pour compléter ce chapitre, notons les passages suivants du
Livre d'Hénoch. puisés dans les fragments grecs de cet ouvrage
découverts à Akhmim (Haute-Egypte), publiés et traduits par
Adolphe Lods (Paris, 1892). La version éthiopienne est le seul

document qui nous ait conservé le livre d'Hénoch en son entier.
Elle est et restera jusqu'à nouvel ordre notre source principale pour
la connaissance de cet apocryphe. C'est elle que nous avons suivie
dans le corps do ce chapitre : toutefois les fragments du nouveau
texte, découvert par M. U. Bouriant, directeur de la mission archéologique

au Caire, appelé par lui texte de Gizèh et publié d'abord
dans les Mémoires de la Mission archéologique française au
Caire, vol. ix. fasc. 1", complétant l'ancien sur plus d'un point,
au moins à notre point de vue, méritent un court examen :

1, 5 Tous les bouts de la terre seront ébranlés. Et un grand
tremblement et (une grantle) crainte les saisiront jus-

6 qu'aux extrémités de la terre. Et les liantes montagnes
seront ébranlées et tomberont el se dissoudront ; et les
collines élevées seront abaissées, de sorte que tes montagnes
s'écouleront; et elles fondront, comme lei cire devant te

7 feu, clans la flamme. Et la terre sera fendue, déchirée par
une crevasse : et tout ce qui est sur la terre périra ; et un
jugement sera (exercé) contre tous.

Réminiscence des tremblements de terre, des projections ignées

qui les accompagnent et de la fissuration préalable du sol. Ce

tableau s'applique soit au déluge, soit à un jugement de Dieu en



— 375 —

général (Cf. 90, 18 : 56, 8). Avec notre théorie des réminiscences,
ce passage est également intéressant dans les deux hypothèses.

9, 9 Et les femmes ont mis au monde des Titans, par lesquels
tonte la terre a été remplie de sang et d'iniquité.

Titânas, des Titans. Ce nom d'origine mythologique, peut avoir
été introduit par le traducteur: les LXX s'en servent quelquefois
pour rendre l'hébreu Rejatm, 2 Sam. 5,18, 22; cf. 23,13 (Incert.);
Judit 16, 6. Le traducteur ayant reconnu ici la légende très générale

des Titans, au lieu de l'expression vague : « Lie-les, » dit
plus clairement : « Lie-les sous les collines de la terre » (10, 12),

ce qui fait ressortir le caractère montagneux des esprits en question
et les rapproche encore davantage des Anûnnas. En tout cas, le
parallèle est formel entre ces Titans et les Nephilim de Gen. vi,
ce qui ramène le tout dans le cadre des conceptions mythologiques
générales.
10, 1 Alors le Très-Haut, le grant/ Saint, prit la parole t't ce

sujet, et il parla et dit, en envoyant Ismaël auflls de Lè-
2 mccli : « Dis-lui en mon nom : « Cadie-toi », et révèle-lui

la fin imminente, (dis-lui) que la terre entière est perdue
et qu'il va se produire une inondation de. toute la terre et

qu'elle anéantira lout ce qui s'y trouve. »

Prédiction du déluge. Rien de nouveau, sauf l'omnis terra dont
on sait que penser dans la littérature biblique.
10, 4 Et t't Raphaël il /lit : « Lie A saêlpieds et mains et le jette

dans les ténèbres. Et ouvre le (sol du) désert qui est dans
5 le Dadouël et précipite-le là. Et mets sous lui des pierres

âpres et aiguës, et couvre-le de ténèbres, et qu'il liabite là
aux siècles ides siècles), (et) bouche ses yeux, et qu'il ne

6 voie point la lumière. Et au jour du grand jugement il
sera emmené dans la fournaise. »

Azaël doit être lié pieds et mains (AS kersi kai posi, ordre plus
ordinaire 88, 1. 3 : cf. pourtant Mt, 22, 13), dans l'obscurité (cf.
92, 5 ; 94, 9 ; 103, 8), dans un désert : le désert est le séjour principal

des démons (cf. Weber, p. 245: LXX Es. 13, 21: 34, 13.14),
mais tout spécialement d'Azaël (Lév. 16, 10. 22). Ce désert porte
le nom significatif de Doudaèl, Doudà El, chaudière de Dieu,
p. xxxn. ce qui le rapproche du Tannour arabe.

Raphael doit ouvrir le désert, c'est-à-dire faire en sorte qu'il se

fende, qu'il ouvre la bouche, pour engloutir le coupable, de même

que la terre a plus tard englouti Koré, Dathan et Abiram (Nomb.



— 376 —

16, 30. 32). Ces réminiscences sont pour nous d'une grande valeur
inductive.

14, 5. Et l'on a dit de vous lier dans les liens cle. la terre pour
tous les âges du monde

« Dans ou avec les liens de la terre, » c'est-à-dire la masse de

la terre surincombante servantde chaîne pour les retenir (10, 4. 5.

12), ou les écrasant comme l'imagination se figure qu'elle écrase les

morts. Cette expression hardie et imagée, d'une grande valeur pour
nous, a été simplifiée dans la version éthiopienne en cette autre plus
simple, plus compréhensible, mais absolument plate : « dans la

terre, » c'est-à-dire même sur terre.

17,1 Et m'ayant pris, ils m'emmenèrent en un certain lieu
dont les habitants deviennent semb/ab/cs à un feu ardent
et, lorsqu'ils te veulent, apparaissent comme des hommes.

D'après Dillmann, ces êtres qui apparaissent à volonté comme
du feu ou comme des hommes seraient des feux follets ou mieux
des « apparitions ignées dans l'air. » Mais nous demanderons à

notre tour : qu'est-ce que ces apparitions ignées Et on conviendra
que, des différentes explications qu'on en peut donner, la plus
vrsisemblabie est encore de les identifier aux lueurs et aux flammes
sismiques précédemment décrites. Elles seules partagent avec les

aurores boréales, rares dans les régions tempérées, la faculté
d'illuminer réellement le ciel.

17, 5. Et nous allâmes jusqu'à un fleuve de jeu oit le feu
descend en courant comme de l'eau et s'écoule dans la Grande mer
de l'Occident. 6. Je vis les grandes rivières ; et je parvins
jusqu'au grand fleuve et jusqu'aux grandes ténèbres ; et j'allai (dans
les lieux) où ne marche nulle chair.

Dans les fleuves fabuleux dont il est question dans ces deux
versets, il faut reconnaître, avec Dillmann et Schodde, les fleuves

que la légende grecque, d'accord avec d'autres mythologies (voy.
le « gardien des eaux » dans la descente dTstar aux enfers),
plaçait dans le Hadès. Partant du même point de vue, le fleuve
de feu. oit le fleuve se précipite (vers, éthiop. : coule, c'est-à-dire
s'écoule) comme de l'eau, serait le Pyriphlégéthon (Od., x,
513) que l'auteur, se séparant en cela de la légende homérique,
fait déboucher dans la grande mer de l'Ouest, l'une de celles

qui formaient la ceinture du disque terrestre et que Pindare
appelle (Pyth., iv, 447) les mers de l'Océan (cf. Orph., Argonaut.,
1080). L'auteur, dit Lods, ne pensait sans doute pas à ce que les

Hébreux appelaient la Grande Mer ou la mer de l'Ouest, à la



377

Méditerranée, trop bien connue de son temps. Cette opinion est

admissible, mais à la base de toutes les conceptions de ce genre,
nous rechercherions un phénomène naturel qui ait pu les

inspirer. Ici, on pourrait peut-être penser aux éruptions basaltiques
du Hauran, du Djolan, ou de l'un des massifs voisins, qui ont
fort bien pu se prolonger dans les temps anthropiques, et dont
les coulées eussent fourni la base du tableau précité. Peut-être
même y a-t-il ici un souvenir des venues asphaltiques de la Mer
Morte. Peut-être enfin un écho des éruptions sismiques de la
Chaldée.

17, 7. Je vis les vents de tempêtes de l'hiver et la façon dont se

déverse l'abîme (origine) de toutes les eaux. 8. Je vis l'embouchure
de tous les fleuves de la terre et l'orifice de l'abîme,

La fin du v. 7 est authentiquement hébraïque : l'abîme, c'est la
masse (Gen. 1, 9) des eaux inférieures (au firmament), sur laquelle
repose la terre (Ps. 24, 2 ; 136, 6 ; etc.), et d'où provient toute l'eau

répandue à la surface de la terre (Prov. 3, 20 ; Am 5, 8 ; 9, 6),
celle des rivières (Gen. 49, 25 : Dt. 33, 13), celle de la mer (Prov.
8, 28 : Job 38, 16), peut-être celle des nuages (Job 36, 27-36).
Henoch voit la façon dont se déverse (pour ces divers usages) l'abîme
de toutes les eaux.

Cette conception hébraïque du teliôm, originaire de Chaldée

comme toute la cosmologie des Hébreux, prouve que les anciens
Térahites attachaient beaucoup plus d'importance aux eaux
inférieures qu'à celles d'en-haut. Ce point de vue, évidemment
expérimental, ne pouvait provenir que du fait que, sous leurs yeux,
les eaux d'en-bas se montraient jouant le rôle principal dans
les manifestations de l'élément liquide. Nous avons retrouvé
cette manière de voir dans plus d'une tradition (chap. v). Elle
prouve que, dans le récit diluvien de la Genèse, il faut, contrairement

à l'opinion vulgaire, donner le rôle principal, non aux
pluies, mais aux fontes abgssi, parallèles des Anunnaki. Ce sont
précisément ces fontes abyssi (Gen. vu, 11 ; vin, 2 ; Prov. vin,
28), qui sont désignés au v. 8 sous le nom de Vorifice de l'abîme.
Quant à l'embouchure de tous les fleuves, faut-il entendre par là
le point où ces fleuves prennent leur source, qui serait alors
précisément l'orifice de l'abîme Les deux membres du verset ne feraient
que se répéter, ce qui est fréquent dans les vieux récits. Ou bien,
l'auteur croyait-il que tous les fleuves ont la même embouchure,
au sens que nous donnons aujourd'hui à ce mot, c'est-à-dire qu'ils



— 378 —

se jettent tous au même endroit C'est peu probable ; on savait
fort bien le contraire et le déversement, des rivières n'était pas,
comme leur origine, un phénomène mystérieux qu'il fallût expliquer

par quelque conception soi-disant scientifique. S'il en était
ainsi, l'expression la bouche ties fleures, à la fin du récit cunéiforme,

perdrait toute valeur géographique. Il faudrait y voir cette

conception sémitique évidemment erronée, peut-être mythique, et

renoncer à l'employer à la détermination du topique du déluge.
Mais on vient de voir que c'est très improbable.

18, 6. Je passai et je vis un lien brûlant nuit et foui: oit (se

trouvaient) tes sept montagnes de pierres précieuses 9. Et je
eis un feu ardent.

Sept « montagnes » dans le feu, comme sept Anunnaki,
« génies des montagnes, » enfermés dans les abîmes ignés. Le
caractère défavorable des esprits souterrains a disparu ; au
contraire, ces « montagnes » (au sens fétichique) portent des pierres
précieuses et des minerais (celle du milieu était en pierre
/l'antimoine), de même que les « Bergmännlein » sont les gardiens
des monts métallifères et des trésors minéraux en général. A
mesure que l'humanité avance en âge, les terreurs folles que lui causait

la nature font place à un point de vue plus juste. On comprend
que ce monde est pour nous un trésor qu'il faut, savoir apprécier,
le don d'un Dieu de bonté et non pas un perpétuel guet-à-pens
tendu par des divinités aussi farouches que leurs adorateurs.

18, 11 Et je vis un grand gouffre pour les colonnes île fini qui (y)
descendaient ; et elles étaient démesurées en profondeur et

12 en hauteur. Et au-delà de ce gouffre je ris un lieu oit il
n'y avait ni firmament céleste au-dessus, ni terre appuyée
sur des fondements au-dessous, ni eau au-dessous de lui,

13 ni (un seul) oiseau ; mais c'était un lieu désert et terrible.
J'y ris sept étoiles semblables à Je grandes montagnes
embrasées. Comme je faisais ties questions à leur sujet,

14 l'ange dit ; « Ce lieu est la fin du ciel et tie la terre ; il sert
15 de'prison pour les astres et les puissances du ciel. Et quant

aux astres qui roulent dans le feu, ce son/ ceux qui ont
transgressé l'ordre flu Seigneur au commencement de leur
lerer (car le lieu qui est en dehors du ciel est ritte)parce

16 qu'ils ne sont pas sortis eu leurs temps ; et II s'est irrité
contre eux et les a liés jusqu'au moment de leur fin, file
celle) de leur péché, (à savoir) 10000 ans. »



379

19,1 Et Uriel me dit: « C'est ici que se tiendront les anges,
etc. n

Le v. 12 donne une description de l'Avcrne, conforme à la notion
générale de ce lieu. La version éthiopienne disait qu'il n'y avait
pas d'eau sur lui, c'est-à-dire à sa surface. Ici, nous avons au-
dessous de lui; c'est la conception hébraïque, qui divise le monde
en trois étages superposés : le firmament, la terre et les eaux
inférieures ou l'abîme (Cf. 17,7). Il est curieux, néanmoins, de retrouver

chez les Sémites cette conception de l'Averne classique, lieu
désert et aride, dérivant, comme on sait, du spectacle des
manifestations subvolcaniques des champs Phlégréens, il faut admettre

qu'une région en proie à des phénomènes du même genre (peut-
être le Hau ran) ieur aura suggéré une idée analogue, ou, si t'on ne
croit pas pouvoir en appeler aux phénomènes volcaniques dans
cette région pendant l'époque anthropique, on peut songer aux
effets accessoires des tremblements de terre (cf. ch n). En vertu
de la synthèse dont nous avons déjà parlé. l'Averne devient la

prison des anges déchus (19, 1), soit des étoiles ou des montagnes
au nombre de sept (18, 13 et 14) qui, liées jusqu'à la lin (18, 16),

rappellent nos sept Anunnaki. Cette synthèse, qui réunit les
phénomènes volcaniques, sismiques et orogéniques, est tellement dans
l'ordre des choses que la géologie moderne l'a conservée ou reprise,
faisant de ce groupe entier ce que nous appelons la dynamique
interne ou la météorologie endogène. 18, 16. Dix mille, avec le

sens grec: « un grand nombre indéterminé, » comme nous
disons « trente-six. »

20, 5. Michel, l'un des saints anges, est établi sur les bons
d'entre le peuple et sur l'abîme.

Sur les bons du peuple, c'est-à-dire soit (A) sur la meilleure
partie de l'humanité, le peuple juif (d'après Dan. 10, 21 ; 12, 1 et
toute la tradition ultérieure : Weber, p. 165 : soit sur la meilleure
partie du peuple juif, ceux à qui est réservé l'arbre de vie (24, 25) ;

soit, en vertu d'une réminiscence chaldéenne, sur les justes qui ne

méritaient pas les châtiments divins. En tout cas, l'ange qui veille
sur eux veille sur l'abîme (soit sur le gouffre de la Géhenne, destiné
à la mauvaise partie du peuple, soit sur les eaux inférieures), afin

que celui-ci ne puisse leur nuire. Or le Talmud (vide infra) dit :

Les maux que j'aifaits à la race île Noé, je ne les ai tirés que
de l'abîme. Rapprochant les deux idées, on retrouve le souvenir
d'une catastrophe inoubliable causée principalement, paraît-il,



— 380 —

par l'abîme, c'est-à-dire par les eaux inférieures : la mer et les

sources. C'est le déluge sismique.

21, 1. 2. Et je fis route jusqu'à la (matière) informe. Et là je
contemplai une chose effrayante : je ne vis ni ciel au-dessus
ni terre appuyée sur des fondements, mais un lieu informe

3 et terrible. Et j'y vis sept astres du ciel, qui y avaient été
liés et précipités, semblables à de grandes montagnes et

tout en feu.
Toujours ce lieu avernoïde, prison des sept esprits. Ce lieu est

étroit, puisqu'on y est lié, profond, puisqu'on y est précipité. Il
s'en dégage du feu ou des vapeurs enflammées. C'est l'image
parfaite d'une fente sismique (puisque le topique exclut l'hypothèse
volcanique) livrant passage aux produits internes. C'est plus net
encore dans le v. suivant :

21, 7. Et de léi je me rendis dans un autre lieu plus affreux que
celui-ci; et je vis des choses effrayantes; (il y avait) liï un grand
feu ardent et embrasé ; et cet endroit avait unefissure (qui allait)
jusqu'il l'abîme : elle était remplie de colonnes d'un grand feu,
qui descendaient ; je ne pus (eu) voir ni même en conjecturer
l'étendue ni la largeur,

Ici, il est expressément question d'une fissure qui va jusqu'à
l'abîme, c'est-à-dire jusqu'aux régions d'où on pressentait que
venaient les eaux inférieures (eaux des Anunnaki). Cette fissure
du sol est remplie de colonnes de feu qui en montent. Le texte dit
qu'elles en descendaient (sans doute pour consumer les coupables
qui y étaient enfermés), C'est une illusion, amenée peut-être par
le souvenir de Gen. 19, 24 ; Ps. 11, 6 ; Ezech. 38, 22, et qui
apparaissait déjà en 18, 11, ou simplement par la fluctuation
qu'éprouvaient les flammes, lesquelles par moment étaient rabattues
et semblaient descendre. Cela revient au même pour le fond de

l'idée. Le feu et les vapeurs rendent l'accès de la fente aussi difficile

que celui d'un cratère en éruption ; voilà pourquoi on ne peut
même en conjecturer l'étendue.

23, 1 Et de là je me rendis dans un autre lieu vers l'Occident
2 des extrémités de la terre, et j'aperçus un feu qui courait

en tous sens sans se reposer ni suspendre sa course ; le
3 jour comme la nuit il (la) poursuivait constamment. Et

je demandai disant: « Qu'est (ceci) qui n'a point de

4 repos » Alors Ragouël, l'un des saints anges, qui était
avec moi, me répondit : « Ce feu qui court c'est le feu du
Couchant qui poursuit tousles luminaires du ciel. »



— 381 —

Le « feu vers le Couchant, » sans doute identique au « feu du
Couchant » dont l'abréviateur a parlé (17, 4 ; cf. 20, 4), est, d'après
Dillmann, une masse ignée destinée à renouveler la substance

qui remplit les astres (72, 4). Cette idée est une nouvelle forme
de la notion qu'avaient les Sémites et qui est à la base de la
cosmogonie babylonienne, que les corps célestes dépendent de la
terre. Elle est juste quant à la lune et, ainsi réduite, elle se

rapproche beaucoup de la conception moderne qui nous montre les

s3-stèmes solaires provenant, par concentrations et séparations
alternatives, de masses nébuleuses originelles (voy. notre Histoire
de la géologie, dans les deux premiers numéros de la Revue
thomiste). Etendue aux astres en général, elle provient du point de

vue subjectif qui, jadis, faisait de la terre immobile le centre et le

pivot du monde, comme il faisait de chaque nation l'élue, la
privilégiée, la première entre toutes.

Comme elle doit pourvoir tous les luminaires, cette masse ignée
court sans cesse du nord au sud et du sud au nord pour recueillir,
à leur sortie du ciel, toutes les étoiles. Elle leur donne la chasse ;

mais dans cette explication du v. 4 on peut voir soit l'alimentation
dont nous venons de parler, soit et même mieux, étant donné

l'esprit général du livre, la lutte perpétuelle du ciel et de l'enfer,
de l'Igigi et de l'Anunnaki. En tout cas, cette manifestation infernale

est, comme toutes ses pareilles, placée vers l'Occident,, au-
delà des extrémités de la terre (habitable) ou, puisque Henoch

peut rester sur la terre pour contempler ce qu'il va voir, dans la
partie occidentale des confins de la terre (habitable). Au point de

vue mésopotamien, cette direction de l'ouest, qui a toujours un
caractère funeste, est celle du désert de Syrie qui marque en effet
la limite de la terre habitable (vide ante). Au point de vue
palestinien, c'est la direction de la mer, et ça n'a plus aucun sens

mythologique.

Ce court examen du texte grec, joint à l'étude que nous avions
faite de la version éthiopienne, montre l'importance capitale du
Livre d'Hénoch au point de vue de la cosmogonie sémitique. —

Relevons encore, sans y ajouter plus de valeur qu'il ne convient,
les données ou les insinuations suivantes, éparses dans le Talmud:
Le traité des Berakhoth (Le Talmud de Jérusalem, traduction
Moïse Schwab, i, 76), ch. iv, 1, dit que Babel est l'endroit le plus
bas de la terre. Selon R. Yochanan, le nom de tzotila, profondeur
ou abîme, a été donné à Babel, parce que c'est là que les victimes
du déluge furent englouties (et on rapproche Exod. xv, 10), confor-



— 382 —

mément à ce verset, : C'est à Babel que tombèrent les victimes
d'Israël, là oit sont tombées celles de toute la terre (Jereni., il,
49). De même, le pays de Schinarde Gen. n, 2, s'appelle ainsi,
dit Resch-Lakisch, car c'est là que furent précipités (selieninarou)
les morts du déluge. Onkelos dérive le mot déluge, de Gen. vi,
17, de l'idée d'entraînement général, jointe à celle de confusion,
de mélange, parce que, dit-il, le déluge a tout entraîné vers Babel
qui est dans une dépression. Jarchi (loc cit., p. 66), qui le cite,
répète que le nom de Sc/iinear vient de ce que là furent poussés
et entassés les cadavres des antédiluviens.

Le Traité Pesahim (loc cit., p. 2), ch. i, 1. rappelle que,
pendant le déluge, les planètes (à ce qu'on disait) ne fonctionnaient
pas (étant sans clarté), et qu'on ne savait ni quand il faisait jour,
ni quand il faisait nuit (Midrasch rublia sur Gen., sect. 31, n" 25).
Voilà qui, sous une forme évidemment mythique, rappelle cependant

l'obscurité mentionnée par le texte cunéiforme (il, 50).
Traité Rosch Ha-Scliana (op. cit., t. vi, p. 54), i, 1-2 ; discussion,

sans importance pour nous, sur la chronologie du déluge
(Conf. Traité Taanith, i, 6, op. cit., t. vi, p. 149, sur les conditions

de l'habitation de l'arche).
Traité Sanhédrin x, 3 (loc. cit., xi, 57), perversité des

antédiluviens: Les contemporains du déluge n'ont pas de part à la vie
future et, ne ressuciteront pas au jour du jugement dernier, car il
est dit (Gen. vi, 3): Mon esprit ne jugera pas toujours en l'homme

; les hommes de cette génération n'ont donc à espérer ni
jugement, ni nouveau souffle. — 4. La horde de Qorah ne remontera
plus du sol, car il est dit (Nomb. xvi, 33) : la terre tes a recou-
vcrts. Réminiscence du fait d'expérience que l'ensevelissement
dans les fentes du sol est toujours fatal. Or, ces fentes ne pouvant
se former qu'à la faveur des séismes, il faut voir ici, à travers
toutes les subtilités amassées par le rabbinisme, le souvenir de

fentes sismiques dont les ancêtres d'Israël eurent beaucoup à souffrir.

La même expérience fit regarder comme au-dessus des forces

humaines le sauvetage des victimes tombées dans ces fentes. Voilà
pourquoi, voulant donner une haute idée de la puissance divine,
Samuel (i, 2, 6) dit : L'Eternel tue et ressuscite, il fait descendre
dans la fosse et en fait remonter. Il s'agit ici de ces « fosses »

naturelles qui s'ouvrent profondes dans le sol, et non du « tombeau

» qui n'est pas nécessairement situé en profondeur. On les

creusait souvent au flanc d'un rocher ou d'une grotte, parfois même
ils étaient isolés et saillants comme les catafalques en marbre de



— 383 —

nos cimetières. De même, Ps. xl, 3 : Il m'a fait remonter de la

fosse du mugissement (ties eaux), de la boue du bourbier.
Réminiscence des fentes boueuses du déluge ou des barathra du Lac
Sirbonis (Exode). Enfin, R. Yohanan dit : « chaque goutte d'eau

que Dieu lit pleuvoir sur les contemporains du déluge avait été

chauffée d'abord dans l'enfer, puis versée sur la terre. » Or, l'enfer
est situé sous la terre, donc chaque goutte d'eau du déluge (même
les pluies, si on voulait prendre le pied de la lettre) provenait des

réservoirs souterrains, des fontes abgssi. Que devient, dans ce cas,
l'opinion vulgaire, attribuant presque tout le cataclysme aux écluses

du ciel '? Et comment expliquer, en dehors de la théorie sismique,

ce rôle prédominant des eaux souterraines
Traité Sanhédrin (Talmud Babli, éd. Marcus Marinus, Brixen,

second. Edit, basileensem, t. vu.— A. Wünsche, Der babj/lonisclic
Talmud, 2" Halbband, 3" Abt., Leipzig, 1889), 318. (Fol. 1076 et
108a) Misclina x, 2 : La génération du déluge n'a (n'aura) aucune
part au monde à venir (à la vie future) et ils ne se lèvent
(ressusciteront) pas non plus pour le jugement, comme il est dit Gen.
6, 3 : a Mon esprit ne jugera pas l'homme pour toujours », ce qui
veut dire aucun droit et aucun esprit.

Korach et sa suite ne reviendra pas à la surface, comme il est

dit Num. 16, 33 : « Et la terre les recouvrit, », eu ce monde, « et
ils disparurent de l'assemblée » dans le monde à venir. Tel est
l'avis de R. Akiba: R. Elieser, au contraire, dit : C'estd'eux qu'il
est écrit, 2 Sam. 2, 6: «L'éternel tue et ressuscite (m. à m. :

anime), précipite dans l'enfer et en fait remonter. »

319. (Fol. 108«) Gcmara. — 320. Il est écrit, Hi. 21, 13: « Ils
passent (passeront on passèrent) leurs jours dans ce qui est bon

(dans l'agrément, les plaisirs), mais en un instant, ils sont (seront
ou furent) précipités (engloutis) dans le schéol. » Réminiscence
de la soudaineté avec laquelle les crevasses sismiques s'ouvrent
et engloutissent leurs victimes? Pour la soudaineté, qui est le

propre des catastrophes sismiques, voir ch. m. — Ils dirent, en
effet : Avons-nous besoin de lui (le Tout-Puissant) pour autre
chose que pour une goutte de pluie"? Mais nous avons des rivières
et des sources, dont nous pouvons faire usage. Alors le Saint (béni
soit-il) dit : Avec les biens que je leur ai donnés en excès, ils
m'ont irrité : avec ces mêmes biens, je les jugerai (punirai), comme
il est dit, Gen, 6, 7 : « Vois, je vais amener un déluge des eaux. »

— R. Josse a dit : La génération du déluge n'est devenue orgueilleuse

(ne s'est enorgueillie) qu'à cause de la prunelle des yeux,



— 384 —

qui ressemble à l'eau, comme il est dit, Gen. 6, 2 : « Les fils de

Dieu virent alors que les enfants (filles) des hommes étaient
belles,.... », c'est pourquoi il (Dieu) les a aussi jugés (punis) par
l'eau, qui ressemble à la prunelle des yeux, car il est dit, Gen.

7, 11 : « Tous les yeux (sources, bouches) de l'abîme s'ouvrirent. »

Pour avoir le sens complet caché dans ce passage, il faut se

rappeler la version qu'en donne le Targ. Jon. B. Uziel : Gen. vi, 2.

Viderunt filii optimettuin filias hominum quoi/ pulchrie cssent,
et fucantes faciem (octitos) et discernentes capillos, et ambulantes

cum manifestatione carnis et cogitatione scortationis : et

accepcrunt sibi uxores, etc. Raschi dit de même : « La prunelle
des yeux », c'est parce qu'ils (les fils de Dieu) voyaient que leur
bonheur était complet (le bonheur que leur donnait l'amour des

filles des hommes): aussi ils levaient leurs yeux (sur elles) et
cherchaient avec passion les yeux (le regard) de ces filles. Ou : ils
suivaient, dans leur libertinage, la seule direction (le seul attrait)
de leurs yeux. » M. le prof. Fragnière, à qui nous sommes
redevable d'une foule de renseignements utiles, nous communique
une traduction toute différente de ce passage de R. Josse : « Generatio

diluvii non extollitur nisi in via rotœ fontis (Galgal) qua1
siiet ad aquas ; ideo (Y) judicavit eos in aquis quæ silent ad rotam
fontis (Galgal), ut dictum est, etc. » Qu'est-ce que ce chemin (de
la roue) du puits de Galgal, qui se tait près des eaux? Qu'est-ce
encore que ces eaux qui se taisent (ou s'apaisent) près de la roue
du puits (de Galgal)? Sont-ce les eaux souterraines qui, en temps
ordinaire, montent dans les puits jusqu'à la margelle (rota) sans
la dépasser? Ces eaux eussent servi à faire le déluge, selon Gen.

7, 11 et selon la théorie sismique. 11 y a un certain parallélisme
entre ce passage ainsi traduit et le précédent relatif aux sources :

« Avons-nous besoin de lui (Dieu) pour autre chose que pour la
pluie, pour une goutte de pluie même? Nous avons les rivières
et les sources dont nous pouvons faire usage (sans Lui). »

L'homme terrien, en lutte contre Dieu, invoque à son aide et
regarde comme sa propriété les eaux inférieures. 11 oublie que
c'est Dieu aussi qui les lui a données, en excès, il le dit Lui-
même. Il ne laisse à Dieu que les eaux supérieures, la pluie, et
il est si persuadé de l'importance prépondérante des eaux d'en-bas
sur celles d'en-haut, qu'il appelle la pluie une goutte, tandis que
les eaux des sources sont en excès. Il s'enorgueillit des sources

qu'il regarde comme siennes, parce qu'elles sortent de sa terre.
Ce passage est tout empreint de la vieille idée de la lutte de la



— 385 —

terre contre te ciel, de VAnunnaki contre l'Igigi. — Le mot gai
ou galgal signifie « tas de pierres, » comme galëcd (Gen. xxxi, 45

s.) signifie « monceaux de témoignage. » Détail caractéristique à

l'appui de ce que nous venons de dire : Galgal, ou si l'on veut
Gilyal, ne se trouve que comme nom de localité: mais toujours
ce mot est accompagné de l'article et associé à l'idée de cultes
anciens et idolàtriques (Renan, His/, du peuple d'Israël, i, 23). —

R. Joehanan a dit : La génération du déluge a péché avec grand
(grandement) et c'est avec grand (grandement, rabah) qu'elle fut
punie. Elle a été punie avec grand, comme il est dit, Gen. 7, 11 :

« Toutes les sources du grand abime (tehùm rabah) s'ouvrirent. »

Et8, 2 : « Les sources de l'abîme (tehôm) furent bouchées. » R.
Joehanan ajoute : Trois (de ces) sources sont restées (ouvertes), la fente
de (jodor, les thermes de Tibériade et la grande source de Biram. C'est
la conception hébraïque du tehôm alimentant les sources. On voit
que le Talmud lui assigne le rôle dominant dans le déluge. C'est
à lui et non aux pluies qu'il attribue le grand châtiment.

321. R. Abba bar Kahana, commentant Gen. 6, 12, a dit : Tous
se convertirent, sauf Tuschalmi. Or, d'après Raschi, Tuschalmi
était un oiseau qui s'était souillé avec toutes les créatures. Il est
curieux de retrouver ici cette idée, répandue dans les mythes
américains, que le plus obstiné des benê Elohîm avait pris la forme
d'un oiseau (cf. Dél. dev. la critique, aux trad. d'Amérique). Le
péché, ou plutôt la tentation, vint donc d'en-haut, de l'air (oiseau)
ou du ciel (benê Elohim) : le châtiment, surtout de la terre (Anunnaki).

C'est toujours le même dualisme caractéristique. Il constitue
pour notre thèse une réminiscencede grande valeur. — Dans l'école
de R. Ismaël on enseignait que, tout d'abord, Noé avait aussi été

compris dans l'arrêt d'extermination (mais qu'ensuite il trouva
grâce). Sa vertu, que le texte oppose à la corruption des autres
hommes, n'était donc que relative? C'est en effet l'opinion des

rabbins, qui lui reprochent de n'avoir pas cru tout de suite au
déluge et de ne s'être décidé à s'embarquer qu'après avoir constaté
un certain nombre de phénomènes prémonitoires de la catastrophe
qui se préparait. — Rab Dimi, arrivant à Babylone et commentant

Gen. 6, 6, dit : Le Saint (béni soit-il) a dit : « J'ai bien fait,
de leur préparer des tombeaux (une sépulture) dans la terre! »

D'autres, par contre, prétendent que Dieu dit : « Je n'ai pas bien
fait de leur préparer une sépulture dans la terre! », car il est

écrit (Gen. 6, 6) : « L'Eternel se repentit.... », et de même (Ex.
32, 14) : « Et le Seigneur se repentit d'avoir fait (renonça à faire)



386

à son peuple le mal qu'il avait dit (vouloir lui faire). » Quoiqu'il
en soit, le passage Gen. 6, 6, commenté par Dimi. se rapporte
aux hommes du temps du déluge. Avec la version : « J'ai bien

fait », on a le sens de l'ensemble du passage génésiaque, et le regret
de l'Eternel d'avoir créé l'homme peut, en effet, être adouci par
la résolution qu'il prend de le détruire. C'est ce que veulent voir
dans le texte ceux qui lisent : « L'Eternel se (repentit) consola

d'avoir fait l'homme sur la terre. » Si on lit, : « Je n'ai pas bien

fait », on a quelque chose d'analogue au repentir qu'éprouvent
les dieux (dans le texte cunéiforme) d'avoir causé ou laissé faire
le déluge. Une chose subsiste, en tout cas, c'est qu'il a été préparé
à la génération du déluge une sépulture dans la lern: Or, l'inondation

en elle-même pouvant bien tuer les hommes mais non les

enterrer (si ce n'est peut-être, et sur une faible échelle seulement,
sous le limon entraîné), il ne reste, pour rendre compte de cet
ensevelissement, auquel on ajoute une grande importance
puisqu'on en fait l'objet unique du repentir ou de la satisfaction
divine, il ne reste, disons-nous, que l'expérience des séismes, où

on a vu à maintes reprises des quantités d'hommes être engloutis
dans les fentes que l'ébranlement ouvrait dans le sol.

322. (Fol. 108ab) R. Jossé de Césarée enseigna : Il est écrit, Hi.
24, 18 : « Il est (flotte) léger sur la surface des eaux. » Cela veut
dire que Noé leur prêcha la conversion et leur dit : Faites
pénitence, sinon le Saint (béni soit-il) amènera un déluge sur vous,
et il fera flotter vos cadawes sur les eaux comme des outres. Cf.
texte cunéif. Col. m, 26 : « des cadavres flottaient Çà et là comme
des troncs d'arbres. »

323. (Fol. 108/0 Selon Rabba : « Ils dirent à Noé : Vieux, à

quoi bon cette arche? Il leur répondit : Le Saint (béni soit-il) va
amener le déluge sur vous. Ils dirent : Quel genre de déluge? Est-
ce un déluge de feu, dans ce cas nous avons quelque chose (un
animal, un préservatif), qui s'appelle Alitha ; veut-il au contraire
amener un déluge d'eau, dans ce cas nous possédons (pour nous
en servir), dès qu'il le fera sortir de lu terre, des plaques de fer
dont nous recouvrirons la terre ; mais s'il voulait l'amener du
ciel (si par hasard c'était du ciel qu'il voulût l'amener), nous
aurions encore quelque chose qui s'appelle Akob, plusieurs
l'appellent Akosch (une sorte d'épongé). Il leur dit : c'est d'entre les

talons de vos pieds qu'il le fera sortir. » U y a donc deux
hypothèses sur la provenance du déluge (des eaux du déluge), la terre
et le ciel. La première est énoncée d'abord et sans aucun doute;



— 387 —

la seconde ne vient qu'ensuite et elle est présentée sous forme
dubitative : enfin, le patriarche, dans sa réponse, se prononce
pour la première hypothèse : Le déluge sortira de la terre, bien
plus, les flots en sortiront à l'improviste et aux places qu'on pensera

le moins : entre les talons de vos pieds. Impossible de peindre

plus clairement la formation inopinée des fentes sismiques
vomissant les eaux. Et, ici comme partout, l'action prépondérante,

sinon exclusive, dans le cataclysme, est attribuée aux eaux
d'en-bas. Nous avons fait déjà plus d'une fois cette remarque dont
les défenseurs de l'opinion vulgaire ne paraissent pas se douter.
Les « plaques de 1er » font allusion à la métallurgie qui était,
comme on sait, l'apanage des hommes ennemis de Dieu. Dans
une Boraitha, on enseigna : Les eaux du déluge étaient fortes
(épaisses) comme le jet du sperme, comme il est dit : « C'est
préparé pour ceux qui branlent (chancellent) du pied. » Allusion,
sans doute, à ce que les eaux jaillissant des fentes du sol, en
colonnes puissantes, étaient boueuses et troubles. « Ceux qui
chancellent », allusion peut-être à ce que, en même temps, le sol était
ébranlé et rendait la marche chancelante. — R. Chisda a dit :

Ils ont péché avec des choses chaudes (le sperme) et avec des

choses chaudes, ils furent punis. C'est que les eaux du déluge
étaient censées avoir été bouillantes, cela à cause de leur origine
souterraine et par analogie avec les sources chaudes. C'est le même
ordre d'idées que les flammes de la Géhenne, les volcans, etc. —

Arrivé à la fin des extraits qu'il nous a paru utile de faire dans
le Talmud, une réflexion s'impose, d'autant plus qu'on ne semble
guère l'avoir faite malgré son importance. Il est de mode de sourire

en lisant le Talmud. On le regarde comme une œuvre toute
d'arbitraire et les subtilités talmudiques sont un terme consacré.
Dans cet état de choses, de quelle valeur peuvent être les données

que nous y avons puisées? Nous le disions nous-même en
commençant, il ne faut pas y attacher plus de valeur qu'il ne
convient. Est-ce à dire qu'elles n'en aient aucune? Loin de là. Sans

doute, en tant que commentaire de l'Ecriture, le Talmud a peu
de valeur. Pour établir entre la lettre sacrée et ses interprétations
arbitraires un rapport au moins apparent, il a recours à des

moyens artificiels aussi éloignés que possible des règles de la
critique. Chaque mot de la loi renferme pour lui un sens plus élevé
et un mystère sublime: chaque récit nous apprend autre chose

que les événements qu'il parait contenir. L'allégorie, le jeu de

mots, si chers aux Orientaux, l'interprétation fragmentaire et



388

antithétique y sont poussés à leurs extrêmes limites. Grâce à ces

procédés, qui devaient leur assurer la plus grande liberté sans les

forcer à rompre ouvertement avec l'autorité religieuse de la tradition,

les talmudistes se sont mis effectivement au-dessus des faits
historiques et des préceptes positifs contenus dans les Ecritures,
tout en ayant l'air de rester enchaînés à la parole révélée. Ce
besoin d'abriter coûte que coûte les idées nouvelles sous des textes
anciens est certainement une faiblesse: néanmoins, comme on le

rencontre souvent dans l'histoire religieuse, il faut croire que c'est

une condition nécessaire pour triompher des préjugés vulgaires.
Peut-être même les réformateurs en ont-ils besoin quelquefois à

titre de ménagement envers leur propre conscience. Dans le cas

particulier, d'ailleurs, la liaison est plus apparente que réelle :

l'allégorie a bientôt, fait de la lettre sainte un signe complaisant
qui exprime tout ce qu'on veut, un instrument docile au service
de l'esprit et de ses plus libres inspirations. De sorte qu'en fin de

compte, ce qui s'abrite avec tant d'art sous les textes séculaires,
co sont des idées entièrement nouvelles ou du moins entièrement
indépendantes, c'est un courant traditionnel à part, le reflet des

opinions philosophiques on vulgaires en cours dans le milieu du

moment, bien plus que les spéculations objectives d'une école de

commentateurs. Voilà ce qui, à nos yeux, fait la valeur du
Talmud, ce qui lui restitue son caractère de source historique et nous
a engagé à l'incorporer dans la tradition hébraïque en dehors de

la Bible. —
Ce que nous venons de dire du Talmud s'applique en entier à la

Kabbale (La Kabbale ou laphilosophie religieuse ties Hébreux, par
Ad. Frank, 1889), qui va nous fournir aussi l'une ou l'autre
indication : Tout d'abord, le Zohar (3° part., p. 9, verso, et 10, recto,
de l'édit. d'Amsterdam, sect. Wikra,) renferme le passage suivant
d'une certaine importance dans la question de l'universalité du
déluge : « Si l'on objecte, dit-il, que tous les habitants de ce
monde sont également sortis d'Adam, nous demanderons s'il est

possible qu'Adam se soit transporté dans toutes ces régions pour
les peupler de ses enfants Nous demanderons combien de femmes

il aurait eues alors? Mais non, Adam n'a existé que dans cette

partie de la terre qui est la plus élevée et qu'enveloppe le ciel
supérieur. » Il ne faut pas attacher à cette difficulté plus d'importance

qu'elle n'en a réellement. Il serait aisé d'y répondre par les

migrations dont le fait est, acquis à l'ethnologie, et par la longueur
du temps. Mais cette conception, se rattachant à tout un ordre



— 889 —

d'idées cosmologiques parfaitement erronées (voy. Op. cit., p.
287), n'a d'autre valeur que celle de la Kabbale elle-même. Or, il
est impossible de considérer la Kabbale comme un fait isolé, comme

un accident dans le judaïsme : elle en est, au contraire, la vie
et le cœur. Car si le Talmud s'est emparé de tout ce qui concerne
la pratique extérieure, l'exécution matérielle de la loi, elle a gardé

pour elle exclusivement, le domaine de la spéculation, les plus
redoutables problèmes de la théologie naturelle et révélée (loc. cit.,
p. 288), Une idée kabbalistique est donc par excellence une idée

juive, et à ce point de vue, la citation qui précède est intéressante.
Nous en dirons autant de la suivante. On sait que, chez les

Sémites, le nombre de dix est un « nombre rond » remplissant,
en cette qualité, toutes sortes de fonctions allégoriques, mythiques
ou mystiques. Halévy, dans sa critique des Origines de l'histoire
de Lenormant (voyez le Déluge devant la critique, p. 118 et suiv.)
a insisté avec raison sur ce fait capital et de grande conséquence.
On sait, pareillement, que l'origine de ce nombre rond et symbolique

réside dans les dix doigts des deux mains, mais il est
intéressant de trouver, dans le système kabbalistique, une explication
et, en quelque sorte, une promulgation tardive de cette idée,
évidemment bien antérieure : Sous le nom de Sephiroth, qui y joue
un très grand rôle, la Kabbale s'occupe des dix nombres ou
numérotions abstraites. Elles sont représentées comme les formes les

plus générales, et par conséquent les plus essentielles, de tout ce

qui est ; comme les catégories de l'univers. C'est-à-dire qu'en
cherchant, n'importe de quel point de vue, les premiers éléments
ou les principes invariables du monde, on doit, d'après l'idée
kabbaliste, rencontrer toujours le nombre dix (Frank, op cit., p.
108), « Il y a dix Sephiroth, dit le Sepher ietrirali (chap, i, p.
9), dix et non pas neuf, dix et non onze ; fais en sorte que tu les

comprennes dans ta sagesse et dans ton intelligence : que sur elles
s'exercent constamment tes recherches, tes spéculations, ton savoir,
ta pensée et ton imagination ; fais reposer les choses sur leur
principe, et rétablis le Créateur sur sa base. » En d'autres termes,
l'action divine et l'existence du monde se dessinent également aux
yeux de l'intelligence sous cette forme abstraite de dix nombres,
dont chacun représente quelque chose d'infini, soit en étendue,
soit en durée, soit par tout autre attribut. Tel est du moins le

sens que l'auteur que nous avons pris pour guide attache à la
proposition suivante: « Pour les dix Sephiroth, il n'y a pas de

lin ni dans l'avenir, ni dans le passé, ni dans le bien, ni dans le



-- 390 —

mal, ni en élévation, ni en profondeur, ni à l'orient, ni à l'occident.
ni au midi, ni au nord. (chap, i, p. 4). » Il faut remarquer, ajoute
M. Frank, que les divers aspects sous lesquels on considère ici
l'infini sont au nombre de dix, ni plus, ni moins ; par conséquent,
nous n'apprenons pas seulement, dans ce passage, quel doit être
le caractère général de toutes les Sephiroth : nous y voyons de

plus à quels principes, à quels éléments, elles correspondent. Et
comme ces différents points de vue, quoique opposés deux à deux,
appartiennent cependant à une seule idée, à un seul infini, on

ajoute: « Les dix Sephiroth sont, comme les doigts de la main,
au nombre de dix, et cinq contre cinq ; mais au milieu d'elles est

l'alliance de l'unité (chap, i, prop. 3). » Ces derniers mots nous
fournissent à la fois l'explication et la preuve de ce qui précède.
Nous avons ainsi, d'une manière explicite, la clef de l'énigme
renfermée dans l'importance mystérieuse du nombre dix, énigme
qui a tant embarrassé les interprètes à propos des dix patriarches
antédiluviens. On sait maintenant qu'ils correspondent aux dix
roix antédiluviens de la tradition de Bérose. Le nombre dix y
fonctionne comme un nombre rond et revient d'ailleurs dans
d'autres généalogies de la Bible. Cette raison empêche de voir la

moindre connexion entre les patriarches chaldéo-hébraïques et les

dix héros des Iraniens, les dix Bràhmadikas des Indiens, les dix
ancêtres des Scandinaves et les dix rois mythiques de Ad. Le
nombre dix étant un nombre rond par excellence, il eût été étonnant

qu'il ne fût pas choisi de préférence par les anciens peuples

pour indiquer une période déterminée. Et la preuve, c'est que ce

nombre marque aussi l'époque préhistorique chez les peuples qui
ignorent la tradition du déluge, comme les Chinois et les Egyptiens.

Il ne peut donc pas être question ici d'une tradition
commune à l'humanité civilisée et remontant à une source préhistorique

; l'origine en est dans les dix doigts des deux mains, non
dans une antique tradition. Voilà ce que nous disions il y a deux
ans (Op. cit., p. 125) ; la Kabbale vient de nous en fournir une

preuve de plus. —



CHAPITRE VI

EXAMEN DES CRITIQUES

Nous avons terminé ce qu'on pourrait appeler la partie
positive de notre travail ; l'exposé et le développement, de

la théorie sismique. Il nous reste la partie négative, soit
l'examen des critiques adressées à cette théorie et la solution

de quelques objections.
L'interprétation de Suess a été, depuis son apparition,

l'objet des critiques, tantôt favorables, tantôt défavorables
de Paul Haupt,1 Holzinger,2 Delitzsch/5 Dillmann,4 de Fo-

ville,5 Jürgens," Hœrnes7 et Neumayr.8 Nous n'examinerons

que les principales.
Critique de M. l'abbé P. de Foville. — Elle porte le

titre : « Das Antlitz der Frde, von Eduard Suess. — Die
Sintfluth » (p. 594). Le critique commence en ces termes:
« Il serait fâcheux, selon nous, que la renommée (géologique)

de l'auteur fît attribuer aux idées très originales
émises par lui sur ce grave sujet (le déluge), une importance

qu'elle n'a pas la vertu de leur communiquer. » Et
il ajoute : « Une courte analyse du chapitre en question
suffira pour montrer combien il entre d'arbitraire dans

1 Americ. Journal of philology, 1889. — The dimensions of
the babylonian ark, Ibidem, vol. ix, n" 4. — 77ie Old Testament

Student, vol. in, n° 3, p. 76 (1883).
2 Einleitung in tien Hexateuch (1893),sub voce «Flutgeschichte. »
:) Neuer Commentai' über die Genesis (1887), p. 163 et 164.
1 Genesis, 5" éd. (1886), p. 135; 6" éd. (1892), p. 134, 135.
'' Rente ties questions scientifiques, 20 avril 1884.
" Stimm. Maria Laach, 1er juillet 1884.
7 Erdbebenkunde (1893), p, 428.
H Erdgeschichte (1886), i, 292.



— 392 —

les inductions de M. Suess, quand il prétend réduire le

déluge biblique aux minimes proportions d'une inondation
toute locale. »

« Son point de départ est surprenant. En effet, M. Suess,

d'après bien des traits observés dans la structure des

grandes chaînes de montagnes, se déclare tout d'abord

pour une opinion qui semblerait favorable au déluge
universel. Il lui paraît au moins probable que de brusques
épisodes ont plusieurs fois éclaté au milieu de périodes
géologiques, auxquelles ils n'ont point mis fin et dont les

grands phénomènes se sont continués au delà de ces crises

passagères. Des commotions, dont on ne saurait dire ni

presque imaginer la violence, ont alors agité l'écorce de la

terre. A ce début, on s'attendrait à voir au moins examiner

une hypothèse mentionnée favorablement par Elie de

Beaumont et plusieurs autres géologues : celle qui cherche
dans les derniers soulèvements de montagnes la cause

physique du déluge. Il serait même d'autant plus naturel

que M. Suess discutât cette théorie, que lui-même fera

jouer un grand rôle aux tremblements de terre dans son

déluge régional. »

Dans tout ceci, M. de Foville ne nous semble pas avoir
saisi la pensée de son auteur. Suess ne dit pas que « de

brusques épisodes aient plusieurs fois éclaté au milieu de

périodes géologiques, auxquelles ils n'ont point mis fin et
dont les grands phénomènes se sont continués au delà de

ces crises passagères. » Il dit (p. 2) :l
« La structure de plusieurs chaînes de montagnes de

1 Pour la pagination du travail de Suess, nous suivrons le

tirage à part, intitulé : Die Sintfluth, eine geologische Studie,
paru à Prague et à Leipzig en 1883. Les dimensions modestes de
cette étude (74 pages) en rendent l'acquisition bien plus facile que
celle de YAntlitz tout entier. Nos lecteurs seront ainsi facilement
à même de nous suivre sur l'original.



— 393 —

grandes dimensions révèle comme possibles, dans certains
cas même, comme probables, des épisodes isolés durant
lesquels la continuité des grands phénomènes a été

interrompue pour faire place à des actions d'une puissance
inimaginable. »

Il est vrai que cette phrase n'est pas très claire, au

premier abord et pour quelqu'un qui n'est pas initié aux
choses de la géologie mécanique moderne. Cependant, pour
un géologue quelque peu habitué à la manière de Suess,

qui est de ne jamais dire un mot qui ne soit indispensable
à l'idée, elle devient facilement intelligible.

Les « grands phénomènes » dont il est question ici sont
évidemment, le sens l'indique, ceux qui ont donné
naissance à la chaîne. Or, la géologie nous enseigne que ces

phénomènes se réduisent essentiellement à cinq : 1° La
contraction progressive du noyau central, par suite de son
refroidissement séculaire; 2° la chute centripète de la

portion d'écorce rocheuse sous laquelle cette contraction
a amené un défaut de soutènement, chute continuée
jusqu'au moment où, l'écorce ayant rejoint le noyau fuyant,
elle a retrouvé en lui le support continu qui lui est
indispensable; 3° le plissement du voussoir effondré de la

lithosphère, obligé, à mesure qu'il descend, de se loger,
entre ses voisins provisoirement immobiles, dans un espace

tronçonique qui va se rétrécissant de plus en plus en

profondeur, par suite de la forme sphérique du globe, c'est ce

ridement qui engendre directement la chaîne de montagnes;

4° le fendillement du voussoir mobile et de ses

voisins, par suite des tractions résultant de mouvements
inégaux dans des compartiments voisins de la lithosphère ;

5° l'éjaculation. à travers les fentes ainsi produites, de
matières ignées empruntées au noyau central et refoulées

par le voussoir en descente comme par le piston d'une

pompe. L'ensemble de ces actions, dérivant d'une cause



— 394 —

unique, la contraction du noyau interne, porte le nom de

phénomène orogénique et c'est à lui que s'applique, dans

la phrase de Suess, le terme de « continuité » qui précède.
Cela, en vertu des raisons que voici ; La géologie mécanique

moderne a établi que les propriétés essentielles du

phénomène orogénique consistent dans sa lenteur et dans

sa permanence. Or, il y a une école qui, exagérant ce

principe juste en lui-même, en est venue à bannir de la

géologie mécanique toute action un peu puissante, un peu
soudaine. S'autorisant de l'assimilation, très légitime en

soi, des mouvements sismiques au processus orogénique,
mais l'exagérant d'une façon trop exclusive, cette école en

arriva à considérer tout phénomène orogénique uniquement

comme une intégrale de mouvements sismiques
élémentaires à peine perceptibles individuellement. Cet abus
de la théorie des causes actuelles, glorieusement inaugurée

par Lyell, introduisit dans la géologie une sorte de quié-
tisme, et c'est contre ce quiétisme que Suess veut réagir.

Il prend le milieu entre l'ancienne école, pour qui la
formation d'un système montagneux était un cataclysme
subit et de très courte durée, portant d'un coup la chaîne
à son maximum de hauteur et d'étendue, — et l'école quié-
tiste moderne qui fait naître les montagnes de mouvements
à peine perceptibles pour les organismes, mais lentement
accumulés à travers des périodes interminables.

Ressuscitant ce qu'il y avait de juste dans la théorie des

débâcles d'Eue de Beaumont, Suess montre que, dans la
série des actions lentes qui finissent par édifier une chaîne,

s'interpolent des termes d'une intensité incomparablement
plus grande, de véritables débâcles qui, résolvant brusquement

les tensions lentement accumulées, précipitent le

travail orogénique pendant un temps très court, comme
les cataractes accélèrent de loin en loin le cours d'un fleuve.

Comparées à ces époques de maximum, les périodes de



— 395 —

travail calme sont presque de l'inaction. La formation
d'une chaîne nous apparaît donc comme le résultat d'un
certain nombre de crises, se traduisant chacune par une
discordance dans la stratification et souvent par une émission

eruptive synchronique ; le déplacement des masses

pouvant d'ailleurs changer de sens d'une crise à l'autre,
produire dans l'une un soulèvement, dans la suivante un
affaissement. L'altitude définitive de la chaîne est donc la
somme algébrique de ces déplacements élémentaires, mais
l'essence du phénomène est d'être constitué par une suite
de crises espacées, comme un chapelet par une suite de

grains, — par une série, alternante en sinusoïde, de

travaux et de repos récurrents, d'où la notion du rapsodisme
du phénomène orogénique, introduite par Suess.

Prise dans son ensemble, l'existence d'une région
quelconque du globe comprend deux sortes de phases qui se

groupent deux à deux en couples récurrents : Des phases
de ridement et des phases de facturation avec effondrement

et émissions eruptive; une phase du premier groupe
étant invariablement suivie, à une distance plus ou moins

grande, par une phase du second, qui enfouit les montagnes

formées au premier acte.
Voilà ce que veut dire Suess. On voit qu'il se meut

uniquement dans la théorie de la formation des montagnes
et qu'il n'y a rien dans sa pensée qui rappelle les révolutions

du globe à la Cuvier ni les périodes géologiques,
absolument séparées les unes des autres par des

cataclysmes-limites, de l'ancienne école. Il n'y a donc, dans ce

qui précède, aucune raison de revenir, comme le voudrait
M. de Foville, sur la théorie, définitivement condamnée,

qui cherchait dans les derniers soulèvements montagneux
la cause physique du déluge. C'est un fait maintenant

acquis à la géologie que la formation d'une chaîne de

montagnes est impuissante à produire une inondation



— 396 -
comme celle que racontent la Genèse, le poème cunéiforme
et les autres traditions diluviennes. Elle peut seulement, à

chacune de ses crises, ramener une période d'activité dans

le régime des cours d'eau qui, depuis les derniers ridements,
étaient parvenus à l'état d'équilibre et, partant, d'inaction.
Elle peut, dans certains cas, intervertir la pente des fleuves
et former des lacs, mais tout cela ne ressemble en rien à

l'inondation sismique décrite par nos textes.
D'ailleurs, le dernier ridement qui affecta les contrées

antéroasiatiques est celui du système alpin himalayen,
terminé, suivant les régions, à la fin de l'éocène, à la fin du

miocène, au pliocène inférieur ou tout de suite après,'

1 Ce système, qui borde au nord la série de dépressions formée

par la Méditerranée orientale, la Mésopotamie, le Golfe Persique,
la Mer d'Oman et l'Océan indien, se divise, dans sa longueur, en
huit arcs successifs qui sont : L'arc des Pyrénées et des Baléares ;

celui de la Cordillère bétique et de l'Atlas ; celui de l'Apennin, des

Alpes et des Carpathes : l'arc dinaiique-taurique : l'arc iranien :

l'arc de l'Hindou-Kousch : l'arc himalayen : l'arc malais (Suess,
Antlitz der Erde, i, 302, 588, 647).

Ces arcs comprennent les chaînes principales suivantes : Les
Pyrénées, les Corbières, la chaîne des Baléares, la Cordillère bétique,
le grand et le petit Atlas, les montagnes de la Sicile, l'Apennin, les

Alpes avec le Jura, les Carpathes. les Alpes dinariques, les Bal-
cans, le Pinde, les montagnes de Crête et de Chypre, l'Alma-Dagh,
le Taurus et l'Antitaurus, les montagnes de la Crimée, les plissements

carbonifères du Donetz, le Caucase et l'Anti-Caucase, le

Mangischlak, l'Ala-Tau, le Kara-Tau, le Paiopamisus, le Kopet-
Dagh, les Monts Balchans, le Thian-shan proprement dit, l'Al-
burs et les Monts du Chorassan, les chaînes iraniennes, Kurdistan,

Nizir, Puscht i-Kuh, etc., réunies sous le nom générique du
Zagros, le Kohrud-Dagh ou chaîne intérieure de la Perse et l'El-
¦wend, l'Indou-Kousch, le Mustag et leKaracorum. l'Himalaya, le

Kuen-luen, l'Altyn-Tagh et le Nan-shan, le Muni-Pahar à la côte

d'Aracan, prolongé par les Andamans, les Nicobar, Sumatra, Java,
etc., les Alpes d'Australie, et la Tasmanie : le Tanen-Tanget
Malacca, prolongé, comme la chaîne côtière de l'Annam, à travers
l'archipel malais, jusqu'à la Nouvelle-Calédonie, à la Nouvelle-



397

mais en tout cas avant l'apparition de l'homme. Depuis
lors, il s'est bien produit encore des mouvements, mais ce

Zélande et peut-être jusqu'au continent antartique des Monts Erebus

et Terror.
De même que les Alpes, les Pyrénées sont le résultat final d'efforts

de dislocation plusieurs fois renouvelés. Un premier mouvement

se produisit avant le carbonifère, suivi d'un second lors de
la craie inférieure, et d'un troisième, le grand mouvement pyrénéen,

à la fin de l'éocène. Les Corbières sont de date plus récente.
On y constate un premier mouvement après le miocène inférieur,
suivi de quelques autres après le miocène supérieue et le pliocène
(de Lapparent, Traité de géologie, p. 1416 et 17).

Sur le bord externe de la plupart des arcs montagneux que nous
venons de décrire, depuis la Birmanie jusqu'à la Méditerranée et
à l'Océan, les couches miocènes, plissées et déjetées, témoignent
de mouvements postérieurs à cette époque, tandis que les dépôts
plus récents les recouvrent horizontalement en discordance. C'est
le cas au bord des Alpes et dos Carpathes et plus loin encore vers
l'est. En Slavonie, les argiles à paludines de l'étage lévantinien
(pliocène inférieur) sont relevées: à Kertsch, le plissement atteint
les dépôts sarmatiques qui établissent le passage du miocène au
pliocène, peut-être même l'étage politique, sync h ronique des couches

à congéries et à paludines. Dans le Caucase oriental, les

couches sarmatiques ont été portées à de grandes hauteurs et
forment les plissements situés au nord de Wladikawkas. Plus à

l'est encore, sur le bord méridional du Tian-shan vers la dépression

de Kaschgar, Stoliczka, a trouvé la série, probablement
miocène, des coucfies d'Artush plongeant vers l'intérieur du massif et
Mouschketoff a rencontré ces dépôts tertiaires jusqu'à 10 ou 11,000

pieds dans le Tian-shan, par exemple au Tschatyr-Kul et dans
la passe de Taimurum. Us s'étendent par-dessus l'Alaï et le Suok,
jusque dans le Ferganat et le Turquestan.

Ainsi, le grand système alpin, développé à travers l'Europe et
l'Asie, du détroit de Gibraltar à celui de Malacca, a été édifié entre
la fin de l'éocène et celle du pliocène inférieur. Ce gigantesque
ridement n'affecte du reste qu'une bande de terrain d'une largeur
limitée et presque parallèle à l'équateur. Les grands plateaux situés
au sud y restèrent aussi étrangers que les « horsts » ou massifs
anciens de l'Europe moyenne et occidentale (Suess, Anttit.", i,
647, 648 ; de Lapparent, op. cit., p, 1226, 1227). -



398

sont des effondrements transversaux, comme ceux qui
donnèrent naissance à la mer Noire, à la mer Egée,1 à la

mer du Nord, agrandirent l'Adriatique et peut-être
engloutirent la mystérieuse Atlantide. Mais les mouvements
de ce genre ne submergent que la région limitée qu'ils
ont enfoncée. Les eaux prenant possession d'un nouveau

' La mer Egée n'existait pas au pliocène. Elle s'est formée à

l'époque quaternaire, en deux temps : La partie sud, eu même

temps, probablement, que la grande fracture volcanique des Cyc-
lades ; beaucoup plus tard, l'effondrement total se complète. C'est
certainement après l'époque glaciaire, peut-être même depuis
l'apparition de l'homme (de Lapparent, 1231 et 1269: Suess, i,
436, 648). Il en est de même de la mer Noire, tandis que la
Caspienne est le reste d'un ancien lac saumàtre (Suess, 438). De même

encore, des portions notables de la mer Tyrrhénienne sont toutes

jeunes et les mouvements orogéniques n'y sont pas terminés (Suess,
110, 432). C'est du reste le cas de plusieurs régions méditerranéennes

où, incontestablement, de nouveaux effondrements se préparent

(Suess, 449). L'Adriatique a gagné du terrain vers le nord à

une époque récente et, là aussi, le repos complet n'est pas rétabli,
comme le prouve l'activité sismique particulière des fractures
périadriatiques (Suess, 345-348). Nous traiterons plus loin de la

mer du Nord, ne quittons pas pour le moment le légion médité-
ranéenne, L'existence de l'Atlantide et sa disparition par effondrement

ont été affirmées et niées. Pour nous, indépendamment de

tout autre considération, la physionomie du rivage marocain rend
cet effondrement très probable. En effet, tandis que la chaîne
côtière, le petit Atlas, après s'être recourbé à Gibraltar, trouve sa

continuation dans la Cordillère bétique, les Baléares et les Pyrénées,

le grand Atlas vient, sans aucune courbure, butter contre

l'Atlantique au cap Ghir, non loin de Mogador. L'ossature de ce

cap, le Djebel-Ida, a encore 1338 mètres et devant lui, c'est le vide
abrupt. Plus loin, les Canaries marquent le prolongement de la
chaîne de l'Atlas et il est bien possible qu'avec Madère et les

Açores, elles représentent les ruines d'un continent, comme les

archipels grec et dalmate. Aux continents disparus delà Tyrrhénis,
de l'Adiïatis et de l'Egée, il faudrait alors joindre l'Atlantis, qui
n'eût été que la continuation de l'Entre-Atlas, ou un compartiment
de la Méséta ibérique (Cf. Suess, n, 156), —



— 399 —

domaine, leur niveau général s'abaisse et les autres rivages
sont exondés d'une quantité correspondante.

Ainsi, depuis l'apparition de l'homme, la région médité-
terranéenne n'a plus été témoin de mouvements orogéniques

ou ceux qui s'y sont produits furent précisément le

contraire de ce qu'il aurait fallu pour noyer les contrées

antéroasiatiques. Il en est de même au nord de cette
région,1 de sorte qu'il ne saurait être question d'une
inondation orogénique ayant couvert les contrées actuellement
existantes, dans les temps anthropiques, et cela dans toute
l'étendue de l'ancien monde. Or, la Genèse comme le texte
cunéiforme et d'autres récits encore, mentionnent expressément

la décroissance finale des eaux diluviennes, il ne

peut donc être question d'une submersion définitive dans

le genre de celles dont nous venons de parler. Voilà ce

qui ressort des données positives de la géologie et ce

qu'explique la notion du rapsodisme développée par Suess.

Mais vouloir trouver dans son système quelque chose qui
favorise la théorie du déluge par soulèvements, c'est ne

pas le comprendre du tout.
Enfin, le rôle secondaire que Suess assigne aux tremblements

de terre dans la formation des montagnes, tandis

qu'il leur donne le grand rôle dans le déluge, explique
l'omission que M. de Foville lui reproche.

Suess affirme que l'espèce humaine n'a pas été témoin
de ces grandes catastrophes qu'il admet comme vraisemblables.

Tout au moins, dit-il (p. 2), il n'y en a pas traces
aussi loin que remontent les témoignages écrits. Cette

1 La chaîne hercynienne (do M. Bertrand, armoricaine et

varisciqtte de Suess) est ante-permienne ; la chaîne calédonienne
(Ecosse et Scandinavie) est ante-dévonienne : les plissements de

l'archaïque, en Laponie, en Finlande, en Suède et au Canada
datent d'avant le silurien inférieur (Suess, Antlitz der Erde, : v.

mon Deluge, dans les Monat-Rosen de septembre 1891). —



— 400 —

affirmation paraît correcte, néanmoins elle a le don de

déplaire à M. de Foville :

« Ces derniers mots, dit-il, seraient inexplicables, si l'auteur

ne montrait bientôt qu'il n'attache d'autre valeur au

récit biblique du déluge que celle d'un remaniement légendaires

de traditions beaucoup plus anciennes. La jeune
assyriologie a beaucoup plus d'attrait pour son esprit tout
moderne que nos vénérables croyances. Une excursion sur
ce terrain le tente sans doute par un piquant intérêt
d'actualité. Mais ce terrain n'est plus le sien, et l'on se demande

quelle consistance toute la science géologique de M. Suess

peut prêter aux nouveautés fantaisies qu'il nous rapporte
de son exploration d'amateur. »

M. de Foville voudra bien nous permettre de lui faire
observer que la question n'est pas là. Il ne s'agit pas de

savoir quelle est la valeur du récit biblique du déluge, mais

bien si cet événement rentre ou non dans la catégorie des

catastrophes orogéniques dont Suess vient de parler. Or,

sur ce point, le professeur viennois a le droit d'être affir-
matif. D'abord, nous l'avons dit, c'est un fait actuellement

acquis à la géologie que les phénomènes orogéniques et

stratigraphiques sont dans l'impossibilité de causer une

inondation diluvienne. Ce disant, Suess n'est donc que
l'interprète de la géologie moderne dans son ensemble. Mais

il y a plus. Son étude établit d'une manière péremptoire
le caractère sismique du déluge biblique et le place nettement

en dehors des actions orogéniques. Personne jusqu'à
Suess n'avait atteint un résultat aussi catégorique. Il a

donc bien le droit de faire ce que font tous les écrivains :

de résumer dans son introduction les îésultats acquis qu'il
va démontrer. Or, il est parfaitement exact qu'aucune
tradition écrite, à part peut-être les données extrêmement

vagues relatives à l'Atlantide et à la problématique Thule,
ne fait mention d'une catastrophe orogénique dont les



— 401 —

hommes eussent été témoins. C'est même étonnant, si on

songe à la date très récente à laquelle ont dû se former
certains bassins marins d'Europe. Or, Suess ne dit pas
autre chose.

L'auteur poursuit :

« Le plus violent des événements naturels dont le
souvenir se conserve dans les traditions humaines porte, dit-
il, le nom de déluge, et je voudrais essayer de retrouver
la base physique des anciens récits; je m'appuierai à cette
fin sur les textes cunéiformes, pour l'interprétation
desquels l'assistance amicale du Dr Paul Haupt, de Göttingen,
m'a été du plus grand secours. »

Sur quoi, M. de Foville remarque :

« Nous n'avons assurément aucune idée de rabaisser,
soit l'intérêt qui s'attache à la découverte de ces antiques
documents, soit l'autorité philologique du Dr Haupt. Mais,

parce que les tablettes de la bibliothèque de Ninive sont
la transcription d'un ancien texte, regardé comme
antérieur à la rédaction du Pentateuque, s'ensuit-il nécessairement

qu'elles nous offrent une version plus fidèle et plus
authentique de la tradition primitive? Lors même que
nous n'aurions pas pour le texte biblique la garantie de

l'inspiration, ne devrait-il pas nous sembler plus digne de

confiance qu'un chant de cette épopée chaldéenne, de ce

poème d'Izdubar, où la mythologie tient une si grande
place? C'est cependant ce que M. Suess omet entièrement
de discuter. »

Nous touchons ici à un point capital dans la discussion

qui nous occupe, à l'un des reproches sur lesquels on a le

plus insisté et que nous avons nous-même reconnu fondé,
dès le commencement. Suess, cela est vrai, néglige beaucoup

trop la Genèse. C'est, dans son œuvre, une lacune
d'autant plus inexplicable que les données de ce document,
infiniment plus connu que le cunéiforme, sont entièrement

26



402

d'accord, comme nous l'avons fait voir, avec celles de ce

dernier. Mais ce reproche, parfaitement juste, infirme-t-il
les conclusions du travail et peut-on penser avec M. de

Foville que le texte biblique eût projeté sur la légende
chaldéenne des lumières de nature à en modifier
l'interprétation géologique? Non, puisque les deux textes sont
d'accord sur les points principaux qui servent de base à la
théorie de Suess : marche du navire de l'aval vers l'amont
et rôle prépondérant des eaux de l'abîme, qu'il s'agisse de

la mer ou des eaux souterraines.
Dans la première partie de ce travail, nous avons

reproduit l'interprétation de Suess en tenant compte de la

Genèse, ce qu'on lui reproche d'avoir oublié. Nous avons
constamment fait marcher de pair les données des deux

textes, et on a vu quel a été le résultat : Loin d'ébranler
la théorie sismique, l'entrée en cause du texte biblique
n'a fait que la fortifier. Dans notre chapitre v, nous avons

essayé de pousser plus loin la concordance. Nous avons
recherché si la théorie sismique, qui cadre si bien avec le

récit cunéiforme et la Genèse, s'accommode encore des

autres traditions diluviennes originales, et le résultat a été

des plus affirmatifs.
En résumé donc, la théorie sismique, s'appliquant à

l'ensemble des textes diluviens, a vraiment une portée
générale, et le reproche de M. de Foville, juste quant au
travail particulier de Suess, ne saurait atteindre la théorie
en elle-même. On peut accorder à M. de Foville que la

dissertation de Suess est incomplète quant à la consultation

des textes et qu'elle devrait porter le titre plus
modeste d'Essai d'interprétation géologique de la légende

cunéiforme du déluge. Par contre, une fois qu'elle a passé

au crible des différentes traditions, la théorie sismique, en

elle-même, a conquis le droit de se présenter comme
l'explication géologique du déluge biblique, et cela sans
restriction.



— 403 —

Un dernier mot encore sur le même passage de M. de

Foville. Il a l'air de douter que le déluge fût un événement

naturel, explicable par les lois de la géologie. Au moins

a-t-il l'air de dire que la légende babylonienne pourrait
bien représenter le fait comme extra-naturel, et que Suess

va trop vite en besogne en traitant le tout comme un

simple phénomène géologique. Nous répondrons d'abord, à

la question de fait, que nous avons consacré un livre
spécial1 à son étude et que, d'après la majorité des

interprètes, le déluge fut un événement naturel en lui-même,
abstraction faite de son annonce et de ses conséquences.

Quant au point de vue du texte cunéiforme, il est
certainement pour un fait extra-naturel, mais cela tient uniquement

à la forme païenne du récit, la personnification et la
déification des agents naturels étant le procédé connu du

narrateur polythéiste. Pour nous en convaincre, nous
n'avons qu'à prendre le texte scrupuleusement monothéiste
de la Genèse : Il a suffi du changment dans l'appareil
religieux pour faire disparaître du récit toute insinuation mi-
raculiste et la remplacer par l'énoncé formel des causes

naturelles qui ont amené la catastrophe. Si donc Suess

avait consulté la Genèse, il eût été encore encouragé à

dépouiller, comme il l'a fait, le récit chaldéen de la gangue

miraculiste qui y masque la réalité des faits. Et voilà

un nouvel exemple qui prouve que ce n'est pas avec la
Bible qu'on détruira la théorie de Suess, née du texte
cunéiforme. Cette excellente théorie, basée sur ce que la

géologie moderne a de plus élevé, et l'admirable récit de

la Genèse sont dans une harmonie complète. Il est étrange

que les partisans de la tradition canonique ne s'en soient

pas rendu compte. Quant à savoir si « les phénomènes
actuels doivent nous donner la clef de l'événement » relaté

1 Le caractère naturel du déluge, Fribourg, 1894.



— 404 —

dans le texte ninivite, ce n'est pas une chose à « admettre »

ou non a priori, c'est une chose à rechercher par l'étude

intrinsèque et extrinsèque du morceau, comme Suess l'a
fait.

Autre observation : M. de Foville prétend que Suess

« fait de la vallée de l'Euphrate et du Tigre le théâtre de

son déluge », comme si le professeur de Vienne avait choisi

arbitrairement le topique du désastre pour la commodité
de sa théorie. Or, on a vu par la première partie de cette
étude qu'il n'en est pas ainsi, mais que le topique est
déterminé par les indications mêmes des textes biblique et
cunéiforme touchant le point de départ de l'arche, son

point d'arrivée et l'emploi de l'asphalte au calfatage du

navire, détail qui se retrouve aussi dans Bérose. M. de

Foville dit à ce sujet (p. 597, 2e note) : « M. Suess insiste

sur le bitume dont Hasisadra fait usage, aussi bien que
Noé, pour enduire l'intérieur et l'extérieur de son vaisseau,

comme sur un trait significatif de couleur locale. La vallée
de l'Euphrate et du Tigre est entourée de collines miocènes

riches en asphalte. Aujourd'hui encore cette matière y est

en usage dans la construction des embarcations, et il y a

peu d'années que l'ingénieur Czeruick, parcourant la
Mésopotamie pour y étudier une ligne de chemin de fer, a

décrit un exemple précis de cette pratique observée par lui
dans la ville de Hit sur l'Euphrate. Voilà, dit M. Suess,

une coutume antédiluvienne dans le sens rigoureux du mot

qui s'est conservée jusqu'à nos jours. »

Et M. de Foville ajoute ;

« Nous ne connaissons point de difficulté à supposer que
Noé habitât en effet la Mésopotamie. Mais s'il était naturel,

qu'avant l'avènement de la métallurgie moderne, le
bois fût partout employé à la construction des vaisseaux,
l'était-il beaucoup moins que, pour les rendre imperméables,

on utilisât le bitume partout où la nature en offrait
la ressource »



405

C'était très naturel, assurément, mais, comme M. de

Foville le reconnaît lui-même, il fallait encore que « la
nature en offrît la ressource », ou, en d'autres termes, cet

usage ne pouvait s'être établi que dans les contrées où on
avait le bitume sous la main, ou au moins à peu de

distance. Or, étant donné la rareté relative des gîtes bitumineux,

qui ne se trouvent que dans des régions du globe
réalisant tout un ensemble de conditions géologiques très
spéciales, ce trait constitue vraiment une caractéristique
locale non équivoque. De fait, même en les prenant
indistinctement, les gîtes hydrocarbures (bitumes, pétroles,
asphaltes) se réduisent, dans l'Asie antérieure, aux pétroles
du Caucase (Bakou, i, 94; Tainan, 109)1 avec leurs

annexes, les gîtes de Kertsch, en Crimée (94) et du Turkestan

(94); aux bitumes et asphaltes de la mer Morte (de
l'extrémité méridionale de la mer Morte aux sources du

Jourdain : Wady-Sebbeh (Strabon), Wady-Mahaivat (Dj.
Usdom, Sodome?), Nebi Musa (Gomorrhe?), Tibériade et
alentours, Hasbeya, etc., 171); aux bitumes de Zaho, dans

le Kurdistan perse (175), et aux asphaltes avec naphte de

Hit (l'ancienne Is) sur l'Euphrate (entre 33° et 34° lat.,
42° et 43° long.) à huit jours de caravane de Babylone
(Suess, Sintfluth, p. 13).

La remarque de M. de Foville tombe donc à faux. Quant
à sa première phrase, elle n'est pas juste non plus. Il ne

s'agit pas de savoir s'il y a difficulté ou non à supposer
que Noé habitât la Mésopotamie. La Genèse fait sortir les

Térahites d'Ur-Kasdîm,2 or cette localité est définitive-

1 Ed. Fuchs et L. de Launay, Traité des gîtes minéraux et

métallifères, 1893, tome premier, aux pages indiquées. — Il est

possible, assurément, que certains gîtes aient été connus des

anciens sans que nous les ayons retrouvés ; mais le contraire est

bien plus probable.
2 Gen., xi, 31.



— 406 —

ment identifiée à Mughéir ou el-Muqajjar, sur la rive
droite de l'Euphrate, à la latitude de korna. Ur-Kasdîm

portait d'ailleurs aussi le nom significatif d'Omgheir, « la

bituminée », par allusion au bitume qui y faisait l'office de

mortier, selon l'usage antique de ces contrées.1 L'habitât
des patriarches antédiluviens est donc fixé dans la basse

Chaldée, ce qui concorde de nouveau avec le texte cunéiforme

et exclut le doute à cet endroit.
M. de Foville cite maintenant les quatre propositions

qui constituent la conclusion de Suess et les discute l'une
après l'autre.

Ces propositions se trouvent aux pages 67 et 68 de la

Sintfluth, et ne sont pas toutes, comme le prétend le

critique, des « assertions si nouvelles. » Voyons plutôt :

1. L'événement naturel connu sous le nom de déluge
s'est produit sur l'Euphrate inférieur, et a entraîné une
inondation étendue et dévastatrice de la basse Mésopotamie.

2. La cause la plus essentielle en a été un grand
tremblement de terre, dans la région du golfe Persique ou plus
au sud; il a été précédé de plusieurs moindres ébranlements.

3. Il est très vraisemblable que, pendant la période des

plus violentes secousses, un cyclone est survenu du sud,
c'est-à-dire du golfe Persique.

4. Les traditions des autres peuples n'autorisent
aucunement à soutenir que l'inondation ait dépassé le cours
inférieur de l'Euphrate et du Tigre, bien loin qu'elle se soit
étendue à toute la terre.

Sur la première, M. de Foville remarque ce qui suit :

1 Cf. Gen., xi, 3, à propos de la construction de Babel, et Hérodote,

Clio, 179, à propos des bâtisses de Babylone. V. mon Déluge
dev. la critique, p. 87 et suiv. ad not. —



— 407 —

« Pour fixer dans la basse Mésopotamie le théâtre de

l'événement, M. Suess s'appuie sur deux indications
géographiques de la légende chaldéenne. Elle nomme la ville
de Surippalc, voisine de l'Euphrate, comme celle où son
héros Hasisadra, l'homme juste sauvé du déluge par la

protection des dieux, a fixé sa résidence ; elle nomme de

plus la montagne de Nizir comme le lieu où prit terre le
vaisseau d'Hasisadi a, qui tient la place de l'Arche de Noé. »

« Des atterrissements de l'Euphrate et du Tigre et des

recherches des assyriologues, M. Suess conclut que le site
de cette ville, déjà fort ancienne, dit-il, au temps du

déluge et voisine alors de la mer, doit se trouver à une
grande distance de l'embouchure- actuelle des deux fleuves.

Quant au pays de Nizir et à la montagne sur laquelle
Hasisadra prend terre, M. Suess croit pouvoir en fixer la

position, à l'aide d'une inscription d'Ashurnatsirpal, relatant

une expédition de ce roi assyrien contre la Perse. Il
admet que le vaisseau remonta vers le nord et vers la portion

encaissée du cours du Tigre, et qu'il atterrit entre le
35e et le 36e degrés de latitude, sur le flanc d'une chaîne
miocène de 300 mètres d'altitude, formant au nord et au
nord-est la limite de la vallée; « sur le flanc, dit-il en insistant,

et non sur le sommet, car je ne vois dans le texte
aucune raison d'admettre que ces montagnes aient été

submergées. »

Il paraît clair, cependant, que sa grande raison de ne

pas l'admettre se trouve dans la préoccupation de

restreindre à tout prix les proportions du déluge, et de ne

point s'écarter trop prodigieusement de la mesure des

phénomènes actuels. Le texte, selon la traduction même

adoptée par M. Suess, suggérerait plutôt une autre idée,
et tout ce qu'on peut dire, c'est qu'il ne l'impose pas
absolument. »

Enfin, il met en doute que la durée de six jours et sept



— 408 —

nuits, que le texte chaldéen attribue à la phase violente du

cataclysme, soit conciliable avec l'hypothèse du cyclone et
du raz de marée. A-t-on jamais vu, dit-il, la submersion

produite par de telles causes approcher de cette durée?
Examinons un peu ces objections :

En premier lieu, il ne nous semble pas qu'on puisse
regarder comme une « assertion si nouvelle » la fixation du

topique du déluge en Mésopotamie et même sur le bas

Euphrate, alors que les Hébreux, qui possédaient le
souvenir de cet événement dans leur préhistoire nationale, se

savaient issus de la basse Chaldée et que, par conséquent,
les faits de leur histoire, antérieurs à Abraham, ne peuvent

se rapporter qu'à ce pays-là. Si on admet, avec
plusieurs critiques modernes, que les Hébreux ne possédaient

pas à l'origine le souvenir du déluge, mais qu'ils l'ont
emprunté plus tard, c'est encore aux Babyloniens qu'ils l'ont
pris, et nous savons que la préhistoire babylonienne est

empruntée presque tout entière à la Chaldée, comme celle
de l'Assyrie l'a été à la Babylonie.1 En particulier, le

groupe des « Légendes d'Izdûbar », contenant le récit du

déluge, est originaire du sud du pays, c'est-à-dire de

Schoumer qui avait précisément pour capitale Ur-Kasdîm,2
d'où sont sortis les Térahites. La tradition du déluge est
donc aborigène sur le bas Euphrate, ce qui cadre avec le

rôle pris par la mer dans cet événement, tandis que le

haut pays, Accad, possédait d'autres traditions génésia-

ques, comme celles de la création et de I'Eden, plus en

rapport avec le paysage potamique de Babylone qu'avec
le voisinage de la mer.3 Il y a longtemps que l'origine
chaldéenne des Hébreux nous est connue et si quelque

1 Le déluge devant la critique, p. 153 et suiv. —
2 Ibidem, p. 91 ad. not.
8 Ibidem, p. 157.



— 409 —

chose a précisé, il est vrai, cette donnée de la Genèse,

c'est l'assyriologie et non pas Suess.

Ce dernier n'avait donc nul besoin du texte ninivite pour
déterminer le berceau de la tradition diluvienne et, partant,
le théâtre de la catastrophe qui, démesurément amplifiée
dans les mythes postérieurs, devait devenir le « déluge
universel. » Le point de départ et le point d'arrivée, fixés par
le texte chaldéen d'une manière qui concorde en grand
avec ce que dit la Genèse, et malgré les obscurités qui
planent encore sur leur détermination exacte, sont d'ailleurs

suffisamment fixés pour qu'il soit impossible de les

chercher en dehors du bassin euphratique. Mais, nous Je

répétons, la Genèse suffisait à fixer le topique et le texte
nouveau ne fait que confirmer ce qu'on savait déjà.

En second lieu, ce n'est pas Suess, c'est le texte (col. i,
11, 12, 13) qui dit que Surippak était déjà fort ancienne

au temps du déluge. On veut nous faire croire que Suess

ne procède que par l'arbitraire et la supposition, et on

accompagne ses soi-disant suppositions de points
d'interrogation destinés à produire un grand effet. Malheureusement,

cette mise en scène ne tient pas devant un examen
quelque peu de bonne foi. Nous n'avons rien à dire sur la
détermination du site de Surripak. Suess s'appuie sur des

autorités de grande valeur et M. de Foville ne le contredit
pas formellement.

Quant au point d'atterrissement, ce n'est encore pas
Suess qui « admet » que le navire remonta vers l'intérieur
du pays. Cela ressort des données du texte éclairées par
des documents parallèles, et cette indication importante se

retrouve, comme on sait, dans la Genèse et dans Bérose,
avec une divergense secondaire sur le site exact. Ce n'est
donc pas Suess qui l'invente, comme on voudrait nous le

faire croire. Il a eu le mérite d'en comprendre l'extrême
importance, et voilà tout.



— 410 —

Suess veut que l'abordage ait eu lieu au flanc du mont
de Nizir,1 M. de Foville le veut sur le sommet. L'un cherche
à profiter d'un texte un peu vague pour conserver à

l'événement le caractère naturel et plausible qu'il a jusqu'ici,
l'autre, lisant de même le texte à travers sa propre manière
de voir, tâche d'y découvrir quelque chose qui sente le
« déluge universel. » Au point où il est arrivé, Suess est

certain d'avoir affaire à une inondation sismique, cela étant,
comme le dit M. de Foville, sa préoccupation est maintenant,

non pas de « restreindre à tout prix » les proportions

du cataclysme, mais bien de ne pas s'écarter trop de

la mesure des phénomènes analogues connus. A notre avis,
c'est son droit de critique et son devoir d'interprète, pour
autant que le texte, pris sans violence, l'y autorise. C'est
ce que nous allons examiner.

M. de Foville prétend que « le texte, selon la traduction
même adoptée par M. Suess, suggérait plutôt une autre
idée. » Voici ce texte :

Col. m, 30. Je regardai les directions du ciel (ou : de

quelque côté que je regardasse) une mer effroyable
31. vers les douze demeures du ciel (dans toutes les directions

de la boussole) aucune terre.
32. (Sans volonté) le navire alla vers la contrée de Nizir,
33. et voilà qu'une montagne de la contrée de Nizir saisit

le navire et ne le laissa pas (continuer) vers l'amont.
Sans doute, au premier abord, cette expression de saisir

le navire convient particulièrement à un îécif, à un haut-
fond, sur lequel l'arche eût « touché. » Mais, en premier
lieu, rien de plus naturel qu'un promontoir de ce genre,
noyé en entier, au-devant d'une chaîne de montagnes
formant rivage. La submersion totale du récif n'entraîne donc

point celle de la chaîne qui lui fait suite. En second lieu,

1 Delitzsch et Lenormant sont du même avis.



411

pour que les navigateurs de l'arche pussent reconnaître
la terre où ils abordaient et la nommer de son nom, Nizir,
il fallait qu'elle émergeât. Il est difficile de supposer
qu'ils se rendissent assez compte de leur marche à l'aventure

(sans volonté, 1. 32), pour savoir qu'un récif noyé qui
les arrêtait était l'un des sommets immergés de Nizir. Voilà
où nous mène la traduction de Haupt ; il a suivi pour la 1.

31 une interprétation antérieure de J. Oppert. Voyons les

traductions plus récentes :

Jensen : m, 30. Après 12 (jours doubles heures le

sol parut.
Jeremias : Je regardai, le monde (était) une vaste mer

A 12 aunes de hauteur, apparut la terre.

Halévy : 132. Je regardai les rives, les bords cle la mer ;
133. Le sol s'éleva jusequ'à 12 (Icasbu

La contradiction des 1. 30 et 31 de Haupt avec sa 1. 32

subsiste donc chez Jeremias, à moins qu'on admette une
succession d'effets entre ses deux lignes. Elle disparaît
chez Halévy, puisque la 1. 132 parle déjà de rives. On y voit
l'émersion progressive du sol par la baisse des eaux. Cette

progression est nettement marquée chez Jensen : « après
douze jours. » Winckler cite Jensen, mais en désignant sa

traduction comme très douteuse. Il donne comme possible
le sens : « Jusequ'à 12 aunes (la mer) s'était élevée au-dessus

du sol » (Winckler, p. 79, n. 10). Si on entend par là

que la vague de raz avait monté le long des versants
jusqu'à 12 aunes, pour retomber ensuite, c'est bien. Mais si,

avec Gen. vu, 20 (conf. vu, 19 et yiii, 4 et 5), on admet

que l'ensemble des eaux diluviennes s'éleva par-dessus les

sommets à la hauteur donnée et demeura un certain temps
à ce niveau, on se heurte à la difficulté connue : Comment
les navigateurs purent-ils savoir le niveau atteint par les

eaux, puisque tous les points de repère visibles étaient

engloutis Il reste bien une explication, mais elle est con-



— 412 -
traire au système de M. de Foville. C'est que les «

montagnes » qui furent couvertes sont seulement les rares
eminences émergeant de la plaine mésopotamienne, et non
les chaînes de montagnes et de collines qui bordent cette
plaine. Le terme de « montagnes » appliqué à ces

eminences semble très exagéré, mais on sait que c'est là un
phénomène général : les habitants des grandes plaines,
pour qui toute eminence est extraordinaire, sont comme
le rat de la fable, ils donnent les noms les plus pompeux
aux plus modestes protubérances du sol. C'est le cas dans
les Landes, au Hohgau et ailleurs. Tout est relatif, dans ce
monde. Il faut donc admettre que les « hautes montagnes »

dont il est question ici n'étaient en réalité que des collines

peu élevées;1 ce terme peut alors comprendre à la fois les

eminences de la plaine chaldéenne et les collines sub-ira-
niennes qui la bordent vers le N.-E. La montagne du
sauvetage aura pris dans la suite une altitude mythique en

rapport avec son rôle mystique. En effet, nous la voyous
dans toutes les traditions diluviennes être une haute
montagne, aux formes caractéristiques attirant les yeux ; la
plus haute montagne de la contrée. Tous les Ararats légendaires

remplissent ces conditions, le Masis d'Arménie comme

les autres.

Quant à la question de la durée du phénomène, dans les

deux textes, nous l'avons examinée en détail (ch. i) et
n'avons pas à y revenir.2 Il y a d'ailleurs un fait sur lequel les

deux récits appuient et qui est inconciliable avec une hypothèse

orogénique, c'est la gradation des phénomènes. Ils
commencent, augmentent, atteignent un maximum d'intensité,

puis décroissent et finissent. Le texte cunéiforme

1 Comparez Dillmann, Genesis, 5e éd., p, 131 et 133.
2 Comparez Delitzsch, Neuer Commentai' tt. Gen., p, 165 et

166, où il prouve qu'il y avait au moins trois traditions
différentes sur cette durée.



— 413 —

insiste sur la période de croissance, la Genèse sur la

période décroissante. Le premier peint la terreur, le second

prépare une fin optimiste. Mais un phénomène orogénique
amène une déformation permanente : l'Atlantide, par
exemple, n'a jamais reparu. Or, c'est ce que les deux

textes désavouent expressément :

Col. ni, 21. A l'aurore du septième jour,
23. la mer diminua (mot à mot : se retira dans son

bassin). Haupt. Exe, p. 74, in Suess, p. 24.
Gen. vin, 1. Mais Dieu, fit souffler un vent sur la

terre, et les eaux commencèrent à diminuer.
Nous ne reviendrons pas sur l'établissement proprement

dit de la théorie sismique énoncée sous les numéros 2 et 3.

M. de Foville ne lui oppose aucun argument saisissable,

et, après ce que nous en avons dit, nous estimons que la
conclusion de Suess substiste en entier : « Le phénomène
naturel qui cause aujourd'hui les plus grands ravages, un

cyclone accompagné d'un tremblement de terre, est aussi

celui qui correspond le plus exactement à la description
faite par Hasis-Adra du plus grand événement naturel de

l'antiquité. » (P. 23.)
Il faut seulement ajouter que la théorie sismique répond

tout aussi bien au récit de la Genèse, ainsi que nous l'avons
fait voir à plusieurs reprises.

M. de Foville est donc tout à fait mal venu pour
prétendre que « cette conclusion s'appuie sur une interprétation

assez complaisante de la mythologie chaldéenne, où

M. Suess trouve toujours des personnifications d'agents
naturels, très favorables à ses conceptions. » Ce reproche,
qui semble mettre en doute un des procédés les mieux

connus du style polythéiste, est du reste inoffensif à l'état
de simple affirmation. Pour lui donner quelque valeur, il
eût fallu montrer les passages où Suess exagère la
personnification des agents naturels, afin qu'on pût les discuter.



— 414 —

Nous aurons, du reste, à revenir sur ce sujet avec un autre
critique, et alors nous l'approfondirons.

De même, nous avons traité assez en détail la question
des avertissements pour n'avoir pas à y revenir. M. de

Foville, naturellement, met en doute l'explication qu'en
donne Suess. Il accuse ce dernier de déployer à cet endroit
c une perspicacité plus qu'ordinaire. » Comme c'est là son
seul reproche et toute sa discussion, nous passons outre.

« Nous craignons fort, dit-il plus loin, qu'à son insu,
l'éminent géologue ne soit le jouet d'un mirage, et ne voie
dans son texte rien autre chose que le reflet des théories

préconçues qu'il porte dans son esprit. L'élasticité de ce

texte mythologique, incomplet, douteux sur beaucoup de

points, ne serait-elle pas, encore plus que la haute
antiquité qu'on lui attribue, le motif de cette préférence absolue

qu'un géologue libre-penseur lui donne sur celui de la
Genèse Malgré toute la largeur dont celui-ci peut, être
susceptible, il ne se prêterait certainement pas avec la
même docilité que les tablettes cunéiformes à de si subtiles
divinations. »

Voilà une critique qui, ne reposant sur aucun fait
particulier, sur aucune difficulté déterminée de la question, n'a

aucune valeur au point de vue scientifique. Ce n'est pas
en se maintenant, et pour cause, dans le vague et les
généralités flottantes qu'on amorce une discussion sérieuse.

Mais dans un organe de vulgarisation, comme la Bévue des

questions scientifiques, cette manière de procéder est
captieuse et il faut l'examiner.

En premier lieu, si Suess a pu se faire, avant d'étudier
le texte cunéiforme, des « théories préconçues, » ces théories

ne peuvent avoir d'autres bases que les textes plus
anciennement connus de Bérose et de la Genèse. Mais

alors, outre que ces deux textes sont trop pauvres en

détails pour permettre l'établissement d'une théorie corn-



— 415 —

plète et que celle de Suess découle visiblement du texte
cunéiforme qu'elle suit pas à pas, nous avons montré que,
soit Bérose, soit la Genèse, soit l'une quelconque des

traditions antéroasiatiques, contient les éléments fondamentaux

de la théorie sismique. Celle-ci n'a donc en quelque
sorte pas besoin du texte ninivite pour naître et se défendre.

Les idées préconçues que Suess aurait pu apporter à

l'interprétation du texte cunéiforme provenaient donc

nécessairement de documents qui, dans les grandes lignes,
disent la même chose. Elles n'étaient donc pas préconçues

quant à l'essence de la question, tout au plus quant à

l'un des textes.
Quant à la préférence accordée au texte chaldéen, elle

s'explique en partie par son abondance en détails sur
l'essence de la catastrophe, comparée à la sobriété excessive

de la Genèse, par son aînesse incontestable et surtout
par le fait de son aborigénéité sur le théâtre de l'événement,

qualité incontestée aussi. Malgré cela, nous n'avons

pas essayé de l'excuser entièrement ; au contraire, nous

avons montré qu'elle serait inutile à un système de parti-
pris, puisque la Genèse conduit au même résultat que le

texte cunéiforme, et qu'elle est regrettable dans l'étude
d'entière bonne foi qu'a faite Suess, parce qu'elle le prive
de vérifications intéressantes. Mais, quoi qu'il en soit, une
chose demeure certaine, c'est que la théorie sismique du

déluge n'a pas besoin de se baser sur le texte chaldéen, un

peu incomplet, sans doute, bien que sur des points de

détail seulement, et un peu élastique, soit, quant au sens

de certaines expressions. Les traductions récentes ont
établi le sens de l'ensemble d'une manière certaine et on

a vu que ce sens révisé s'écarte en somme bien peu de

celui qu'avait adopté Suess. Le reproche « d'élasticité »

n'est donc plus de mise, maintenant que douze ans d'études
ont si peu modifié le texte incriminé. Mais surtout, la



— 416 —

théorie sismique n'a pas besoin que le texte cunéiforme
soit isolé des autres récits diluviens, comme on a voulu le

prétendre. Au contraire, nous venons de voir qu'elle repose
sur le consensus des différents textes, dont aucun ne la

combat. Le récit de la Genèse, dit M. de Foville, ne se

prêterait certainement pas aux mêmes divinations, Par une
bizarrerie de la langue française, qui en a beaucoup, «

certainement » veut dire ici « probablement, » car M. de

Foville n'a pas essayé ou, du moins, il ne nous fait pas

part du résultat de ses tentatives. Nous avons essayé, et

on se rappelle le résultat ; La Genèse donne, comme le

poème chaldéen, les deux bases essentielles de la théorie
sismique, mais il ne faut rien lui demander de plus, aucun
détail. Pourquoi Est-ce que, en descendant dans le détail,
le texte biblique désavouerait la théorie sismique Nullement,

c'est tout simplement parce qu'il n'en donne aucun,
de détails, ni pour ni contre. Voilà pourquoi le texte biblique

« se prête » moins bien que le chaldéen au développement

du système de Suess, surtout en ce qui concerne
le cyclone dont il ne dit pas mot. Mais le caractère maritime

et surtout sismique de la catastrophe est tout aussi

expressément indiqué dans la Bible. C'est, nous l'avons dit,
par le trajet de l'arche vers le nord, de l'aval vers l'amont,
donnée incontestable et indépendante du sens attribué aux
fontes abyssi comme de la question de miyam ou mayim.
Il ne s'agit donc pas de savoir si M. de Foville trouve ou

non quelque chose de « scandaleux » dans l'idée d'une
inondation venant de la mer (p. 60L. La position des

points de départ et d'arrivée, dans les deux textes, exclut
toute autre supposition, il n'y a pas à soi tir de là.

M. de Foville veut bien reconnaître (p. 602) que la

cause principale du déluge placée dans une irruption de

la mer ne répugne point au texte biblique. Il y a bientôt
50 ans, ajoute-t-il, qu'un protestant, très attaché au prin-



— 417 —

cipe de l'inspiration, le géologue écossais, Hugh Miller, a

développé cette idée et interprété dans ce sens les expressions

(Gen. vu, 11) rupti sunt fontes abyssi magnœ. Elles
correspondent mieux, lui semble-t-il, aux effets qui
s'ensuivraient de l'affaissement du sol d'un continent, selon

l'hypothèse de Miller, qu'au jaillissement des eaux souterraines

invoqué par Suess; et si Miller, dit-il, avait eu
l'occasion d'argumenter sur le texte cunéiforme, un
médiocre effort d'imagination eût pu lui suffire pour accommoder

aussi à son sens les avertissements du dieu Ea.
Pour préférer l'interprétation de Miller à celle de Suess,

il faut méconnaître complètement l'esprit des textes.
Encore une fois, l'affaissement d'un continent, à la manière
de l'Atlantide, ou de tout un rivage à la manière de la
Sonde, n'est pas admissible pour le déluge, puisque les

textes tiennent beaucoup à ce que la terre réapparaisse,
même assez peu modifiée, dès le retrait des eaux adventives.

Nous ne pouvons donc pas partager du tout l'idée que
semble se faire du déluge M. Faye, dans sa notice sur Les

grands fléaux de la nature.1 M. de Foville cite ce travail
en le louant, c'est à ce titre que nous nous en occupoos ici.

« Le déluge! dit M. Faye2, c'est là le fléau le plus
ancien dont les hommes aient gardé le souvenir. Presque
toutes les nations placent un déluge en tête de leurs
traditions.3 Evidemment cette idée n'est pas de pure
imagination ; ce n'est pas une légende forgée après coup.* Si

loin que les géologues placent la possibilité de ces

phénomènes, il faut que les hommes aient existé longtemps
auparavant et peuplé déjà la terre. »

« Aujourd'hui que l'on commence à se rendre compte

1 Annuaire du bureau des longitudes, pour 1884, p. 741 et suiv.
5 P. 757.
3 Cette assertion est exagérée, voir notre Déluge dev. la critique.
4 Pas quant au fond du moins.

¦r.



— 418 —

des forces qui ont présidé à la formation du relief de nos

continents, la question des déluges devient, ce me semble,
plus intelligible. »

« A partir d'une certaine époque, où les pôles de froid
firent leur apparition, le refroidissement du globe prit une
allure particulière. Il procéda bien plus vite et plus
profondément sous les mers en communication avec les pôles

que partout ailleurs. Dès lors, sous ces mers, l'écorce
solidifiée devient de plus en plus pesante. Le noyau liquide
fut soumis en diverses parties à des pressions inégales.
Pour le rétablissement de l'équilibre, il fallut que l'écorce
moins épaisse en certains endroits se bombât progressivement.

De là, un jeu continuel de bascule entre les divers

fragments de cette écorce, tendant à élever de plus en

plus les continents, à déprimer de plus en plus le fond des

mers. Ces mouvements ne pouvaient s'opérer sur une surface

déjà irrégulière et fissurée en sens divers sans

produire, ici ou là, sur de très grands espaces, des alternatives

d'abaissement et d'exhaussement d'une lenteur
extrême, comme ceux qui existent encore de nos jours. Mais

on comprend que, dans les premiers temps, alors que ces

ruptures et ces bascules donnaient naissance aux grandes
chaînes de montagnes, les phénomènes devaient se

produire parfois plus brusquement et par à-coup ; de vastes
lambeaux de l'écorce terrestre, depuis longtemps émergés
et habités, ont pu s'abaisser rapidement de quelques
mètres et laisser l'océan en balayer la surface. »

« Les hommes échappés à ces désastres en ont gardé
une profonde impression sur laquelle se sont entées plus
tard les plus curieuses légendes, celle de l'Atlantide, par
exemple. C'est qu'aussi de tous les fléaux de la nature,
aucun n'est plus effroyablement destructeur que celui-là.
Même les tremblements de terre font moins de victimes.
Ils laissent du moins subsister le sol qui nous porte, tandis



— 419 —

que les déluges l'engloutissent pour longtemps ou à jamais
sous les eaux. »

« Mais aujourd'hui que l'écorce terrestre est consolidée,
ou du moins que les bassins des mers ont acquis une forme
à peu près définitive, ces mouvements de bascule semblent

ne se développer qu'avec une lenteur extrême, sans
effondrements subits, sans déluge en un mot. L'humanité n'en
a plus revu depuis des temps très éloignés; il n'y a plus
que des accidents de nature bien différente qui puissent
produire sur une très petite échelle des invasions subites
de la mer: ce sont les raz de marée amenés par les cyclones
ou par l'action temporaire des volcans. »

« C'est ainsi que le delta du Gange a été plus d'une fois
violemment balayé par la mer au passage d'un typhon, et

que des provinces entières viennent d'être livrées aux eaux

en un clin d'œil, dans les Indes néerlandaises, par les

volcans de'Java. »

M. Faye cite alors, comme exemple de déluge d'origine
volcanique, la terrible catastrophe de la Sonde (p. 759) et

rappelle les deux tremblements de terre qui détruisirent
Lisbonne, en 1531 et 1755 (p. 791 et 792) :

« En 1531 comme en 1755, dit-il, le sol sous-marin,
violemment secoué, souleva dans la mer des ondes énormes,
un raz de marée gigantesque envahissant avec furie les

côtes basses et engloutissant tout sur son passage. »

« Ainsi périt le petit-fils de Racine qui passait ce jour-là
(le 21 novembre 1755) en chaise de poste sur la plage de

Cadix. C'est le même phénomène qui s'est produit cette
année (1884) dans le détroit de la Sonde et qui a détruit,
en quelques minutes, la population d'Anjer et celle de la

province de Bantam. »

Cette théorie, qui présente un mélange des systèmes de

Dana sur le géosynclinal en voie de sédimentation active;1

1 Manual of Geology, p. 748.



— 420 —

de Herschell, sur la prédestination au ridement qu'éprouveraient

les régions échauffées, voire même ramollies, par
l'accumulation des sédiments;1 de Leverrier, sur l'effet
diamétralement contraire qu'amènerait le refroidissement
au fond des mers; enfin, d'Elie de Beaumont, sur les bos-

sellements qui naîtraient, pour la lithosphère terrestre, en

voie d'écrasement centripète, de son ampleur surabondante

;2 cette théorie, qui d'ailleurs confond le phénomène
des bradyséismes, lié aux terrasses du Nord, avec le
phénomène orogénique, nous engagerait, si nous voulions la
discuter à fond, dans une série de questions extrêmement
compliquées qui n'ont pas leur place ici, en particulier,
dans le problème, obscur entre tous, de la formation des

continents. Cette discussion n'est, du reste, pas nécessaire,
et il nous suffira de quelques considérations simples pour
montrer la faiblesse de ce système.

En premier lieu, il n'y a aucune raison de distinguer,
dans le phénomène orogénique, deux périodes, l'une
ancienne et plus active, l'autre récente et tranquille. Nous

savons maintenant que les crises orogéniques, auxquelles
sont dus les soulèvements montagneux et les effondrements

pélagiques, se sont produites, de distance en distance,
pendant toute l'existence du globe, à partir du moment où il
fut revêtu d'une enveloppe solide. Chacune de ces crises
donnait naissance à une mer, à un champ d'effrondrement
continental ou à une chaîne; il y en a d'âge très différent,
et il s'en faut de beaucoup que les anciens différassent
sensiblement des récents au point de vue de leurs dimensions.

En outre, il n'y a aucune raison de considérer
l'écorce terrestre comme aujourd'hui consolidée, en ce sens

qu'elle serait moins en butte que jadis aux causes de dis-

1 De Lapparent, Traité de géologie, p. 1436.
2 Notice sur les systèmes de montagnes, p. 1237 et 1239.



— 421 —

location. Ces causes se ramènent à une seule ; la contraction

par refroidissement du noyau interne. Or, le phénomène

géothermique est là pour nous avertir que ce noyau
possède encore une provision de chaleur très appréciable.
Il faut qu'il la perde en entier, pour arriver à l'équilibre
thermique avec les espaces ambiants. Alors seulement, le
refroidissement cessera, et avec lui la contraction du noyau
et la chute centripète de l'écorce. Mais l'écorce est mauvaise

conductrice de la chaleur; l'échange dont elle est le

siège est donc très lent : le phénomène orogénique n'est

pas près de finir. Voilà ce qu'enseigne la théorie. L'observation

confirme ce résultat : Elle nous montre le système
alpin, formé au tertiaire, ne le cédant aux chaînes
antérieures ni pour l'amplitude, ni pour l'énergie des efforts

qu'il suppose. Il n'est pas vrai, non plus, que les bassins
des mers aient acquis une forme à peu près définitive. Ici
encore, nous sommes en présence de la continuité la plus
marquée. Les contours des océans, comme des mers
intérieures, ne sont pas tous du même âge. Ces dépressions se

sont formées en plusieurs fois, par l'effondrement successif
de compartiments séparés. Certains de ces effondrements

sont de date très ancienne; en Scandinavie, ils commencent
avant le silurien ; il s'en produit à toutes les époques, et
les derniers datent du tertiaire.1 La période paléozoïque
en a vu d'importants en Ecosse et au Spitzberg, les temps
secondaires ont vu se fracturer la Scanie, et tout le nord
de l'Europe présente des effondrements tertiaires ou
posttertiaires. Celui qui sépara l'Ecosse de la Norwège et forma

la mer du Nord doit être très récent. Il ne remonte

pas au delà du tertiaire et quelques géologues écossais,

entre autres Judd, Peach et Horne, ont même prétendu
qu'il avait dû se produire pendant l'époque quartenaire,

' Kjerulf et Brögger, in Suess, Antlitz, u, 65.



422 —

après la période glaciaire, c'est-à-dire depuis l'apparition
de l'homme.1 Dans ce cas, la nappe glaciaire du Nord,
dont les traces se retrouvent tout autour de la mer
germanique, se fut étendue sur un continent au lieu de combler,

comme le pense M. de Lapparent,2 les dépressions,
très faibles mais préexistantes, de la mer du Nord et delà
Baltique.

En outre, de nouveaux effondrements se préparent,
comme en témoignent, dans la Méditerranée et en Islande,

par exemple, les ébranlements sismiques qui se succèdent
à courts intervalles sur les réseaux de fentes destinés à

devenir les rivages futurs.8 Cette activité sismique localisée

témoigne de la prédestination de ces contrées à un état
en quelque sorte permanent de dislocation, et établit la
transition entre le passé paléontologique, le présent an-

thropique et l'avenir.
Pareillement, il n'y a aucune raison de croire que les

phénomènes orogéniques aient dû s'accomplir jadis
différemment d'aujourd'hui, plus brusquement ou plus violemment.

Sauvée par la notion si féconde du rapsodisme, due

à Suess, des exagérations quiétistes de quelques-uns, la
théorie des causes actuelles de Lyell demeure le dernier
mot de notre science géologique. La théorie et l'observation

confirment chaque jour le grand principe de

continuité, partiellement entrevu par Cuvier, et la géologie
mécanique, comme la paléontologie, s'avoue régie par la

grande loi de l'évolution continue. En dehors de là, tout
n'est qu'hypothèses, qu'imaginations. C'est le cas du
système de Faye, quand il distingue une période ancienne où

les déluges étaient possibles et une actuelle où ils ne le

1 Antlitz, n, 100.
2 Traité de géologie.
3 Vide ante.



- 423 —

seraient plus. En tout cas, si ces deux périodes avaient
quelque réalité, ce n'est pas dans les temps anthropiques
qu'il faudrait placer la limite qui les sépare. Le régime
actuel des agents naturels, à supposer qu'il y en ait
jamais eu un autre, remonte, nous en avons des preuves
certaines, bien au delà de l'ère humaine.1 C'est peut-être la
conscience de ce fait qui se cache derrière les jours de la
création biblique?

La théorie de Faye contient donc sa propre condamnation

: Dans l'époque et sous le régime où nous vivons, dit-
elle, un déluge comme elle les décrit n'est plus possible.
Or, nous savons que cette époque a commencé avant les

temps anthropiques. Donc, l'humanité n'a jamais pu voir
de déluge dans le genre de ceux qu'imagine M. Faye. Et il
n'y a plus aujourd'hui, il l'avoue lui-même, qu'une seule

cause de déluge possible ; les raz de marées, c'est-à-dire
la cause sismique. Voilà, sans doute, comment il se fait
que la conception chaldéenne du déluge aît pu être si bien

exprimée à l'aide du panthéon babylonien, calqué sur les

conditions météorologiques et géologiques actuelles. Voilà
pourquoi, dans le récit naturaliste qu'en donne la Genèse,

nous ne découvrons pas un élément qui ne figure dans la

physique du globe de nos jours. Au reste, on ne saurait
assez le répéter, les déluges à la façon de M. Faye engloutissent

pour longtemps ou à jamais le sol éprouvé, tandis

que nos textes insistent sur sa réappartion assez prompte.
Nous ne pouvons donc partager l'opinion, plus que
douteuse d'ailleurs en elle-même, de l'éminent astronome.

Mais rejoignons M. de Foville. « Si la basse Mésopotamie,

dit-il (p. 603), avait été le théâtre d'une inondation

' Abstraction faite, bien entendu, de la période glaciaire qui
paraît empiéter sûrement sur les temps anthropiques en Europe,
mais qui est loin d'impliquer un régime causal foncièrement
différent de l'actuel.



_- 424 —

telle que le suppose M. Suess, pourquoi le poète chaldéen

n'aurait-il pas revêtu des couleurs de cette émouvante

catastrophe les souvenirs du déluge universel, quand il a
voulu en tirer un chant de son épopée nationale? » A

coup sûr, cette hypothèse est admissible ; elle part de la
notion bien acquise de l'adaptation des mythes et se

rapproche beaucoup du système restrictif de Luken.1 Il serait
même possible de la confirmer par plus d'un exemple tiré
du Nouveau-Monde. Mais elle rentre, en somme, dans la
catégorie de ces hypothèses commodes, dont le principal
mérite est d'être impossibles à vérifier. Et puis, supposant
qu'il en soit allé ainsi, restent le texte biblique, celui de

Bérose et les autres, qui confirment les points essentiels
du récit cunéiforme, ceux, précisément, sur lesquels se base

le diagnostic sismique de la catastrophe, M. de Foville sup-
posera-t-il que le récit biblique est aussi un mythe adapté,
du même genre

Pour finir, M. de Foville repousse la dernière des quatre
conclusions de Suess : « Les traditions des autres peuples
(y compris l'hébraïque) n'autorisent aucunement à soutenir

que l'inondation ait dépassé le cours inférieur de

l'Euphrate et du Tigre, bien loin qu'elle se soit étendue à

toute la terre » (Sintfl., p. 68).
Cette question est de la plus haute importance, car la

théorie sismique ne saurait rendre compte d'une inonda»

tion dépassant les limites de la Mésopotamie inférieure.
C'est donc l'épreuve suprême. M. de Foville reconnaît que
la croyance à l'universalité géographique du déluge n'est
imposée ni par le texte de la Genèse, ni par l'interprétation

de l'Eglise. « Quant à l'assertion de M. Suess, dit-il,
elle repose bien plutôt sur son sentiment que sur des

preuves objectives que l'on puisse discuter. » Ce n'est pas

1 Voir le Déluge devant ta critique : L'Ecole universaliste.



— 425 —

tout à fait exact, et il ne suffit pas de repousser une
opinion pour l'infirmer. 11 aurait fallu, si ce n'est donner une

réponse, au moins l'indiquer. Remarquons d'abord qu'il y
a ici, mélangées, deux questions très différentes : l'universalité,

ou tout au moins l'extension, du cataclysme et
l'universalité, ou l'extension, du souvenir. La réponse à la
seconde question est seule possible, puisque les traces
géologiques font défaut; en outre, il n'y a qu'un petit nombre
de cas particuliers où la solution de ce second point donne

immédiatement celle du premier. Ainsi réduite à sa
véritable signification, la question de l'extension du déluge
devient un problème de critique historique, fort compliqué,

du reste. Nous lui avons consacré tout un livre;1 nous

y renvoyons, nous contentant d'indiquer que le résultat
de nos recherches se rapproche beaucoup plus de celui de

Suess que de celui de M. de Foville.'2 S'il en eût été autrement

de cette question préalable, la théorie sismique n'eût
trouvé chez nous aucun crédit.

Terminons; après ce qu'on vient de lire, on comprendra
que nous goûtions peu le terme d'élucubrations que M. de

Foville applique (p. 603) aux idées de Suess. Il en est de

même de quelques autres qualificatifs ironiques qui
pourraient faire croire au parti-pris du critique et qui n'ont,
d'ailleurs, rien de commun avec des arguments. Nous avons
rendu à leur auteur le service de les passer sous silence. —

Critique du Père H. Jürgens. — Il commence par s'étonner

que Suess ait pris l'interprétation géologique du
déluge pour point de départ de son grand travail, VAntlitz
der Erde. Pourquoi, dit-il, prendre cet événement, sur le
caractère physique duquel on n'a pour ainsi dire aucune

1 Le Déluge devant la critique historique, in-8° de 380 pages,
Fribourg, 1893.

2 Voyez notre chapitre : « La théorie sismique et l'extension
du déluge. »



— 420 -
donnée, au lieu, par exemple, de l'un des séismes italiens

que l'auteur a étudiés lui-même? A cette occasion, le Père

Jürgens se fait le champion du système des phénomènes
actuels et prétend que, par le point de départ qu'il a choisi,
Suess se met en contradiction avec la méthode de Lyell.
Il y a ici une confusion totale. Le chapitre consacré au
déluge, quoique le premier de VAntlitz, n'en est pas
l'introduction; il ne sert nullement de point de départ aux
chapitres suivants. L'ouvrage a une introduction formelle,
qui porte ce titre, et qui précède le chapitre du déluge.
Malgré cela, le plan de l'auteur exigeait que le déluge fût
étudié et qu'il le fut en tête du livre, précisément pour
suivre la méthode de Lyell. En effet, la géologie moderne,
suivant en cela la tendance générale des sciences physiques

à notre époque, s'est donné une théorie mécanique
qui est devenue son principal objet, bien plus, le cadre
générai de tous les phénomènes dont elle s'occupe. Jadis, la
géologie ne consistait guère que dans l'étude stratigraphi-
que des terrains : la paléontologie appliquée et le catalogue
des assises superposées. Cette étude était fort terre à terre.
Un grand progrès a été accompli et la géologie a pris une
envolée sans précédent le jour où l'idée de causalité, dont
la recherche est l'essence des sciences, l'a pénétrée
jusqu'aux moelles. Ce jour-là est née la géologie mécanique
ou tectonique, parce qu'on avait enfin compris que la cause
de toutes les modifications subies par l'enveloppe du globe
et par les organismes qui l'ont habité, l'habitent et
l'habiteront, réside en fin de compte dans les déformations intimes

de la planète. Ce principe fécond une fois conquis, les

phénomènes mécaniques ou tectoniques sont devenus la

préoccupation dominante des géologues, et YAntlitz de

Suess est un monument élevé à la gloire de cette tendance

nouvelle, si profondément philosophique. Mais les phénomènes

mécaniques se partagent en deux catégories : les



— 427 —

phénomènes anciens ou orogéniques, et les phénomènes
actuels ou sismiques. Cela étant, la méthode de Lyell, que
Suess, tout en protestant contre son exagération, est loin
d'abandonner, veut que l'on commence par les phénomènes
actuels. Voilà pourquoi Suess, dans la première partie de

son livre, étudie les tremblements de terre et les volcans;
dans la seconde, les montagnes; dans la troisième, les mers
actuelles d'abord, puis celles des temps géologiques. Il
fallait donc logiquement commencer par les tremblements de

terre. Cela étant, une tendance dominante chez Suess, et

que l'on ne saurait blâmer, le pousse à rattacher autant
que possible la géologie à l'histoire, ou, plus exactement,
l'histoire à la géologie qui, si souvent, la détermine. Voilà
pourquoi l'auteur a tenu à étudier les phénomènes sismiques

(ou qu'il juge tels) dont l'antiquité nous a légué le

souvenir, avant de passer aux catastrophes analogues des

temps actuels. Telle est, si nous l'avons bien comprise, la
pensée du maître. On voit quelle ampleur de vues, quelle
profondeur philosophique, elle comporte et combien
tombent à faux les critiques dirigées contre son point de

départ. Quant à penser que l'étude d'un séisme en pays de

montagnes, comme les séismes italiens, eût jeté quelque

lueur sur le déluge mésopotamien, c'est n'avoir
aucune idée de l'influence prépondérante du topique sur les

phénomènes de ce genre. Suess, on l'a vu, n'a pas manqué
de consulter les phénomènes actuels, seulement il a eu
soin de choisir ses parallèles dans des régions analogues à

celles où les textes tendent à placer le cataclysme tradi-
ditionnel. Enfin, pour ce qui est du manque presqu'absolu
de données traditionnelles sur le cataclysme diluvien,
c'était une objection spécieuse alors que personne n'avait
pris la peine de la contrôler. Notre chapitre v est là
maintenant pour montrer que la vérité est précisément
l'inverse de ce que pensait le P. Jürgens. Il n'est pas vrai



— 428 —

qu'un petit nombre seulement de sources se prononcent
sur le caractère physique du déluge. Au contraire, nous
avons montré que presque toutes les traditions diluviennes
renferment des données sur le processus de cet événement,

et que ces données sont nettement favorables à

l'explication sismique. Il est faux également que le caractère

physique de cette catastrophe ne puisse être déduit
ou plutôt « deviné » que difficilement dans des textes d'un
sens douteux. Notre chapitre in a établi que, à part quelques

divergences secondaires, le sens général du récit
cunéiforme était allé en se précisant de plus en plus par
les révisions successives imposées au texte, et que ce sens

général était devenu de plus en plus favorable à la théorie
sismique. Quant à prétendre que cette théorie est arrivée
à peine jusqu'à la probabilité, c'est une assertion que les

parallèles anciens et modernes établis dans notre chap, n
suffisent à renverser immédiatement.

Le P. Jürgens n'est pas plus heureux sur le terrain de

la critique historique. Il affirme que, de tous les événements

qui ont atteint l'humanité depuis ses origines, aucun
n'a laissé un souvenir aussi universel que le déluge et son
caractère de châtiment divin, cela, en dépit naturellement
de toutes les divergences secondaires inhérentes à la

religion, aux habitudes et au génie propre des peuples narrateurs.

Malheureusement, c'est tout le contraire qui est

vrai. Nous croyons bien que le déluge est l'un des événements

les plus connus, le plus connu même, mais ce qu'il
y a de certain, nous l'avons montré,1 c'est que les trois
quarts de l'humanité l'ignorent. Si cela s'appelle une
tradition universelle par excellence, alors il faut vraiment,
comme l'a fort bien dit Halévy, désespérer de la logique.

1 Le Déluge devant la critique historique, p. 251 et suiv. :

voyez à ce sujet l'ouvrage entier.



— 429 --
Quant au caractère moral, c'est une question fort compliquée,

que nous avons traitée ailleurs' et qui n'entre pas
en compte dans la recherche de la nature physique de

l'événement. Sans doute, le caractère moral du déluge
étant admis, et une fois prouvé que cet événement fut un
châtiment de Dieu sur une race impie,2 l'explication
physique proposée doit s'accorder avec ces prémisses, mais

nous ne voyons pas qu'on puisse faire à la théorie sismique
le reproche de manquer plus qu'une autre à cette condition.

Le P. Jürgens reconnaît lui-même qu'il n'y a aucun
danger à ce qu'on se trouve amené à une explication
physique en opposition avec le caractère moral. C'est parfaitement

juste, mais la raison qu'il en donne est fausse. Il
invoque le peu de détails que les traditions diluviennes,
les unes comme les autres, donneraient, à l'en croire, sur
le processus de l'événement. Le fond de sa pensée, c'est

que les récits traditionnels sont trop imprécis pour favoriser

une interprétation plutôt qu'une autre. Notre
chapitre V a montré la fausseté absolue de cette assertion

qui ne pourra plus être maintenue à l'avenir, quelque
déplaisir qu'en aient ceux qui, pour un motif qui nous
échappe d'ailleurs, tiennent à faire passer le déluge pour
inexplicable. Il est parfaitement vrai que le point de vue
moral était celui qui préoccupa le plus les peuples anciens.

C'était conforme à la tournure des esprits à cette époque
et l'allure des récits traditionnels en fait foi : ils pivotent
autour de cette idée. Est-ce à dire que le côté physique
de l'événement fût complètement négligé Non pas. Les

souvenirs positifs et les réminiscences du processus de la

catastrophe que nous avons relevés en si grand nombre,

1 Le caractère naturel du déluge (1892).
2 Ce que des auteurs, même orthodoxes, à commencer par Motais

(Le déluge biblique, 1885), ont nié.



— 430 —

même en dehors des récits propteurent diluviens, prouvent,
contrairement à l'opinion du P. Jürgens, que le côté
physique avait été remarqué et même assez bien compris.
Quant aux divergences que présente, d'un récit à l'autre,
l'exposé de ce côté physique du souvenir, elles s'expliqueut
par le phénomène tout à fait général de l'adaptation locale.
Ce phénomène, bien connu, a des lois qui permettent de

prévoir la nature des déformations que subira forcément
un souvenir traditionnel, en passant d'un milieu ethnique
connu à un autre également connu. Or, on a déjà pu voir,
dans cette étude et dans celles qui l'ont précédée, que
nous sommes en mesure de remonter le cours des

transformations subies par un souvenir diluvien, pour le reconstituer

finalement dans ce qui dut être sa forme primitive.
Les divergences actuelles dans la description physique du

phénomène ne constituent donc qu'une difficulté en quelque
sorte classique. Elles ne portent d'ailleurs que sur les

détails, le fond des descriptions restant le même. En aucun
cas, elles ne sauraient avoir l'influence perturbatrice que
le P. Jürgens cherche à leur attribuer. Par contre, c'est
faire trop bon marché de la description physique que de

la regarder uniquement comme une addition postérieure
au fond du récit. Elle est du même âge que tout le reste,
il n'y a aucune raison pour qu'il en soit autrement. En

somme, la critique, aussi bien que la géologie, se refuse à

fournir contre la théorie sismique les objections qu'on
s'efforce de lui demander.

Le critique entre maintenant dans le vif de son sujet.
Aucune des traditions diluviennes que nous possédons, dit-
il avec raison, ne constitue ou même ne renferme une
description de l'événement faite en vue de préciser ses causes

ou sa nature physiques. Toutefois, les récits ne nous laissent

pas absolument dans l'ignorance sur l'origine des

eaux diluviennes Le P. Jürgens entreprend alors l'énumé-



431

ration synthétique des agents de l'inondation, tels que les

mentionnent les diverses traditions : Ce sont les sources
de l'abîme, les écluses du ciel (soit la pluie), l'orage,
l'ouragan, le débordement des canaux et des rivières, l'invasion

de la mer. Mais cette enumeration ne lui dit rien. Les

sources de l'abîme n'ont pour lui aucun sens ; elles ne lui
rappellent ni les Anunnaki chaldéens, entrés pourtant,
lorsqu'il écrivait, dans le domaine de la mythologie générale

; ni la conception encore plus connue du tehôm hébraïque,

cette nappe d'eau continue qui était censée réunir les

mers par-dessous les continents et alimenter, par une
sorte de transsudation, toutes les sources et les réservoirs
de la surface. Il ne réfléchit pas que, si le débordement
des cours d'eau peut être causé par des pluies abondantes
aussi bien que par une ondulation sismiqne du sol, par
contre, la mer, incapable de crues, ne saurait envahir ses

rivages qu'à la faveur d'une dénivellation sismique de ces

derniers. Il est si persuadé que les traditions ne peuvent
rien nous apprendre sur les causes du déluge que, de bonne

foi, il n'y voit en effet rien du tout. C'est ce qui lui permet
d'incriminer le procédé même de Suess, dans ses recherches.
La supposition la plus immédiate, dit-il, la seule légitime
même, c'est que le tableau le plus véridique sera formé
des indications communes à tous les récits. Cela étant, la
véritable marche à suivre eût été de voir si cet ensemble
de données communes fournissait sur le cataclysme une
idée générale susceptible d'interprétation physique. C'est

parfaitement vrai, mais qu'est-ce que Suess a fait d'autre
Qu'avons-nous fait d'autre nous-même, lorsque, au chapitre

v, nous avons étudié l'une après l'autre les traditions
diluviennes Le P. Jürgens ne l'a pas compris, car il accuse
Suess d'avoir suivi une voie toute différente, parce qu'il a

commencé par rappeler que, des divers agents d'inondations,

les pluies" sont forcément le moins actif, tandis que



— 432 —

les cyclones, et par-dessus tout les tremblements de terre,
l'emportent de beaucoup en puissance dévastatrice. Mais,
c'est là un fait acquis à l'expérience géologique. Sa

constatation pouvait être un guide utile pour la recherche
ultérieure, mais nous ne voyons pas qu'elle fût de nature
à en compromettre l'impartialité. De fait, ce qui gêne le
P. Jürgens, c'est de se heurter d'emblée à une proposition,
inattaquable, il le reconnaît, mais qui rejette à Parrière-
plan les pluies, tout à fait incapables de jouer le rôle que
leur assigne l'opinion vulgaire, mais si commodes pour
envelopper tout l'événement d'un nimbe mythique
impénétrable à volonté. Nous avons fait voir, d'ailleurs (chap.
v), que l'opinion vulgaire, attribuant aux pluies le rôle
dominant dans le cataclysme, est tout à fait arbitraire.
Elle n'a dans la tradition qu'un fondement illusoire, puisque

tous les récits mentionnent également les eaux d'en-
bas et que la plupart d'entre eux donnent même à ces

dernières le rôle prépondérant.
L'essai de Suess, ajoute le critique, est avant tout exé-

gétique. c'est-à-dire qn'il a pour mission d'expliquer les

textes et non de présenter une hypothèse, quelque séduisante

qu'elle soit. Son premier devoir est donc d'essayer
de rendre compte des circonstances mentionnées par les

récits. Si, après l'avoir essayé, il voit que c'est impossible,
alors, mais alors seulement, il aura le droit d'abandonner
la méthode deductive pour essayer de l'induction aprioris-
tique. C'est parfaitement vrai, le P. Jürgens excelle dans

l'art de poser des règles d'une justesse incontestable. Où

il est moins fort, par exemple, c'est dans la critique
proprement dite. Il est incapable de prouver que Suess ait
manqué aux règles qu'il lui pose. Dans le cas particulier,
nous avons montré que le principal mérite de la théorie
sismique est précisément de rendre compte des textes avec

une exactitude à laquelle nul autre système ne saurait



— 433 -
prétendre. Le reproche de lancer des hypothèses est
absolument déplacé aussi, puisque c'est en suivant le texte
ligne par ligne que Suess a établi sa théorie (voy. ch. i).
Nous n'avons fait que suivre sa méthode dans notre étude
des traditions (ch. v). Partant de ce point de vue erroné,
le P. Jürgens est amené à une autre accusation dans

laquelle il fait une confusion totale : Le procédé que nous

venons de critiquer, dit-il, conduit Suess à négliger
complètement la pluie, dont toutes les traditions parlent
cependant. Et il pousse cette omission si loin qu'il ne voit
même pas, dans le texte babylonien sur lequel il se base,
l'annonce formelle de la pluie. Nous l'avons dit, il y a ici
une confusion totale. D'abord, en commentant la ligne 11,

42 du texte cunéiforme, et cela d'après Suess, nous avons

parfaitement tenu compte de la pluie (ch. i, p. 46), quoique

cette ligne n'en renferme pas une mention expresse.
La prédiction de la pluie, à laquelle le P. Jürgens fait
allusion, se trouve à la ligne, i, 40, mais elle n'y a été

déchiffrée que depuis le travail de Suess. Haupt traduisait :

(Jusqu'à ce que vienne) le temps, où je te donnerai le signal.
Halévy a en effet: Un soir il fera pleuvoir sur vous une pluie
lourde; mais ce sens n'est pas encore absolument certain.
Jensen traduisait : 36, Alors il fera pleuvoir sur vous une
riche bénédiction, 39, la a fixé.un signe convenu, qui
enverra la pluie renversante. Jeremias a de même : Lui
(Bel) laissera pleuvoir sur vous une riche abondance,
celui qui envoie la pluie renversante, (dans la nuit, il fera
pleuvoir sur vous) une pluie terrible,* de sorte qu'on ne

sait pas bien si, dans ce passage, on a affaire à la pluie
nuisible du déluge ou au contraire à une pluie bienfaisante
destinée à plonger les Surippakites dans une sécurité

trompeuse. La prédiction de la pluie, à laquelle le P. Jur-

1 Caractère naturel, p. 76-79.

28



— 434 —

gens attache une si grande importance, est donc très
douteuse. En tout cas, on ne saurait reprocher à Suess l'oubli
d'une donnée qui ne figurait pas dans le texte tel qu'il
l'avait sous les yeux. Quant à notre travail à nous, l'équivoque

qui plane sur la ligne i, 40, nous empêche d'y voir
une donnée positive devant être certainement rapprochée
de n, 42.

Le second grief du P. Jürgens contre Suess, c'est que
ce dernier ait basé son essai d'explication physique du

déluge sur le texte cunéiforme seul, sans se préoccuper
des autres récits traditionnels. A cela, il n'y a rien à répondre.

Cette critique est juste ; l'œuvre de Suess présente
là une lacune grave que nous avons reconnue d'emblée et

que nous nous sommes efforcé de combler. Est-ce à dire

que la théorie sismique elle-même en soit infirmée
Aucunement, puisque l'étude du texte biblique, que nous avons
constamment fait marcher de paire avec celle du document
cunéiforme (chap. i). n'a fait que confirmer les déductions
de Suess, et que l'examen des autres traditions diluviennes

(chap, v) est venu leur apporter des confirmations aussi

éclatantes qu'inattendues. Le reproche de Jürgens atteint
donc le travail parliculier de Suess, mais la théorie sismique

elle-même y échappe, puisqu'elle peut invoquer en sa

faveur le concensus traditionnel auquel notre critique
ajoute avec raison une valeur capitale. Le défaut en question,

dans le travail de Suess, n'est d'ailleurs qu'un vice
de forme qui perd beaucoup de sa gravité par le fait que
le texte employé est la tradition diluvienne par excellence,
celle qui, en bonne critique, doit faire foi avant toutes les

autres. C'est ce qui explique l'appui général que lui apportent

les autres récits. Aussi le P. Jürgens est-il complètement

dans le faux quand il attaque la valeur du texte
cunéiforme au point de vue de la critique historique.
L'authenticité de ce texte se prouve par des motifs intrin-



— 435 -
sèques et extrinsèque que nous n'avons pas à rappeler ; elle
est aujourd'hui hors de doute, la soupçonner c'est aller
contre le sentiment unanime de la critique ou faire preuve
d'une ignorance que nous préférons croire volontaire. Quant
à sa clarté, le lecteur sait, sans qu'il soit besoin de le

rappeler, qu'aucun autre récit diluvien n'en approche pour
l'abondance et la netteté des détails.

De fait, le P. Jürgens est dans l'erreur quand il prétend
(p. 7) que l'authenticité d'une relation historique n'est
aucunement en rapport avec les détails qu'elle donne sur
le fait qu'elle rapporte. Cela dépend de la nature de ces
détails. S'ils sont tels qu'un récit authentique et aborigène
sur le théâtre de l'événement puisse seul les donner, leur
présence est un signe non équivoque d'authenticité. Or,
de l'aveu de tous les orientalistes, c'est le cas pour le texte
de Ninive. Quant à prétendre que les détails donnés par
ce texte sont essentiellement différents de ceux que portent

les autres récits, c'est une illusion provenant de ce

qu'on ne s'est pas donné la peine d'étudier dans leur
ensemble les autres traditions diluviennes. Notre chapitre v

est là pour dissiper cette illusion, et quant au récit biblique,

qu'au fond le P. Jürgens a seul en vue, il faut n'en
avoir fait qu'une étude bien superficielle pour croire que
ses données sont si différentes de celles du texte cunéi-
foime. La conclusion du P. Jürgens est que cette divergence

dans les détails, que le texte cunéiforme présenterait
par rapport aux autres récits diluviens, est pour le premier
un signe certain de formation tardive. Cette conclusion est
insoutenable pour deux raisons. La première, c'est que le
récit babylonien ne constitue pas du tout un terme à part
opposé à un groupe qui serait formé par tous les autres
récits diluviens. Ces derniers se rapprochent, tantôt plus,
tantôt moins, du texte chaldéen, ils ne se ressemblent pas
plus entre eux qu'ils ne lui ressemblent ; c'est lui qui est



— 436 —

le type commun dont les autres dérivent, ou du moins,
c'est lui qui représente incontestablement avec le plus
d'exactitude la tradition primitive plus ou moins corrompue
dans les autres récits. La seconde raison, c'est que, bien loin
de différer sur les détails, comme le croit le P. Jürgens, le

texte chaldéen est au contraire avec les autres récits dans

un accord remarquable que notre chapitre v a mis en relief
et qui, loin de conclure à une opposition dans laquelle le

texte de Ninive serait le dernier venu, dénote au contraire
une filiation dont le récit cunéiforme, ou du moins la
tradition chaldéenne, constitue le point de départ. Ce résultat
est acquis à la critique et il entraîne immédiatement une
conséquence importante, à savoir que le récit chaldéen
n'est pas, ne peut pas être une adaptation locale d'un récit
antérieur, comme le P. Jürgens voudrait le déduire de

certaines données en harmonie évidente avec les conditions
locales de la Mésopotamie. Le récit chaldéen est original
et aborigène sur le théâtre de la catastrophe, c'est lui qui
a servi de modèle à tous les autres ; ou bien ce récit est

une imitation, une adaptation locale d'un souvenir plus
général, mais alors ce dernier est un mythe cosmogonique
d'une portée universelle.1 Il n'y a pas à sortir de ce dilemme

; la tradition diluvienne est originaire de Chaldée et se

rapporte à un événement local de ce pays, ou elle n'est
qu'un mythe.

Poursuivant sa critique, le P. Jürgens se met à examiner
l'un après l'autre les points principaux de l'argumentation
de Suess. C'est le point de départ qui naturellement
l'occupe d'abord, et il se demande si, du fait que Surippak,
ville située sur le cours inférieur de l'Euphrate, à~peu de

1 C'est le résultat auquel on arrive en adoptant les localisations,
évidemment, mythiques, qui identifient l'Ararat à l'un des sommets

de l'Asie centrale. Voyez eh. vu.



— 437 — *

distance du golfe Persique, est indiquée comme le lieu où
les dieux décidèrent le déluge (1. 11), on peut légitimement
inférer que c'était la patrie d'Hasis-Adra et que ce fut le

point de départ de l'arche. La question est importante,
mais il nous paraît certain qu'elle doit être résolue
affirmativement. En effet, Hasis-Adra est appelé Surippakite,
soit « homme de Surippak » (1. ]9). ce qui concorde avec
les indications de la Genèse, fixant dans la basse Chaldée
la résidence des patriarches térahites. En second lieu, si,
à la ligne 30, le patriarche se préoccupe de la réponse qu'il
devra faire au peuple et aux anciens de la ville, c'est que
ceux-ci le verront construire et armer son navire, donc le

point de départ de ce dernier ne pouvait être éloigné de

Surippak. D'autre part, la ligne 34 indique que Hasis-Adra
habitait Surippak, au moins à ce moment-là, puisque Ea
lui prescrit de répondre aux moqueurs susmentionnés :

« Je ne resterai pas dans votre ville. » A la vérité, le texte
ne dit pas expressément que la ville de 1. 34 soit Surripak,
cependant tous les assyriologues l'ont compris ainsi et
c'est en effet la seule supposition plausible, puisque, entre
cette ligne et la ligne 11, où Surippak est mentionnée en
toutes lettres, il n'est fait mention d'aucune autre cité et

que, au contraire, la ligne 19 peut être considérée comme une
réminiscence de 1. 11, servant de lien entre celle-ci et les
1. 30 et 34.' Ce n'est évidemment pas la certitude, mais
c'est une illusion que de chercher la certitude en de telles
matières. Il est des probabilités qui, une fois admises par
les autorités compétentes, doivent en bonne critique jouer,
jusqu'à preuve du contraire, le rôle de certitude, et ce

n'est pas faire de la science que de se montrer dans ces

cas-là plus difficile et plus pointilleux que les maîtres en la

1 Les citations et les numéros correspondent à la traduction de

Halévv.



__ 438 —

matière. Le P. Jürgens commet une confusion lorsqu'il
croit découvrir dans 1. 185 une objection à ce que le point
de départ et l'habitat primitif du patriarche fussent Surippak.

Il y est dit en effet : « Il nous emporta au loin et nous

plaça à la bouche des fleuves. » Ce n'est pas ainsi, dit
Jürgens, qu'on parle d'un endroit qu'on a habité de

longues années. Mais Surippak pouvait être sur le cours
inférieur de l'Euphrate sans être à la bouche même des fleuves.
Nous avons indiqué au chapitre i les raisons qui s'opposent

à cette dernière hypothèse. De plus, ajoute Jürgens,
Surippak n'était certainement pas si éloigné de la mer que
la bouche des fleuve parût « au loin. » C'est ici que la
confusion est complète : l'incident relaté par 1. 185 est

postérieur à l'abordage sur le mont Nizir ; par conséquent,
le point par rapport auquel la bouche des fleuves paraît
« au loin, » c'est le Nizir et non pas Surippak. L'objection
se réduit donc à néant. Au reste, le P. Jürgens convient

que l'emploi de l'asphalte comme moyen de calfatage,
mentionné dans la Genèse comme dans le texte cunéiforme,
oblige (et cela pour les motifs que nous avons fait valoir
au chap, i) à fixer tout au moins en Mésopotamie le point
de départ de l'arche. C'est déjà quelque chose, mais le

trait capital de la translation du navire de l'aval vers
l'amont ne s'en trouve pas nécessairement conservé. Le point
de départ pouvant être n'importe où en Mésopotamie, tout
dépend de sa position relativement au Nizir. Ceux qui
tiennent à ce que le récit du déluge demeure obscur y
trouveraient leur compte, si la Genèse elle-même ne s'était
chargée de faire disparaître l'indétermination en fixant,
non point en Mésopotamie d'une manière générale, mais
dans la basse Chaldée, le séjour antédiluvien des Térahites.
Cette remarque annule l'objection, juste du reste, que le
P. Jürgens tire du fait que la construction de l'arche pouvait

étonner tout le long de l'Euphrate, et pas seulement
à son embouchure.



— 439 —

Une autre objection, qui, elle, se réfute toute seule, est
tirée de ce que la Genèse et le texte chaldéen ne
s'accorderaient pas dans la fixation du point d'arrivée, attendu
qu'ils nomment respectivement l'Ararat et le mont de

Nizir. Mais on sait déjà, et nous le montrerons bientôt
avec plus de détail encore, que la position vraie de l'Ararat

biblique n'est nullement déterminée. On ne saurait
donc en faire un point de comparaison fixe, propre à servir

de norme. Tout ce qu'on peut dire, c'est que l'adoption
du « Grand Ararat » de l'opinion vulgaire suffirait à

imprimer à l'ensemble du récit un caractère inévitablement
mythique. Le P. Jürgens veut bien reconnaître d'ailleurs
que « la donnée de la Genèse ne nous oblige pas
nécessairement à adopter le Grand Ararat » (p. 9). La vérité
tout entière est qu'il est impossible de l'adopter sans nier
du même coup la réalité objective de l'événement. Quant
à affirmer, comme le fait notre critique, que l'Ararat de la
Genèse est certainement autre que le Nizir du texte
cunéiforme, c'est une assertion entièrement gratuite dans l'état
actuel de nos connaissances, mais qui, nous le montrerons
plus loin (ch. vu), a plus de chance d'être infirmée que
confirmée par leur progrès. Comme le P. Jürgens le reconnaît,
Nizir rentre en plein dans le cadre géographique de la tradition

mésopotamienne; mais, bien loin d'être un indice
d'adaptation locale postérieure, c'est un signe d'authenticité et

d'aborigénéité, une forte présomption en faveur de l'exactitude

de cette donnée. On peut en dire autant, et à plus forte
raison, du fait que le récit tout entier se montre étroitement
adapté au panthéon assyro-babylonien. Voir dans ce fait un
indice d'adaptation locale tardive, comme le veut le P.

Jürgens, c'est aller contre les règles les plus élémentaires de

la critique, c'est de plus supposer sans aucune preuve un
récit plus ancien dont dériverait la tradition chaldéenne,

que tout tend à nous faire considérer comme originale et



— 440 —

primitive. Nous aurons certainement les critiques pour nous,
si nous disons que ce trait comme le précédent, relatif au

topique, sont au contraire les meilleurs indices d'aborigé-
néité que puisse présenter un récit traditionnel. Enfin,
quand nous aurons dit que le P. Jürgens prétend déduire
de ce dernier fait que la rédaction actuelle de l'épopée
d'Izdubar est extrêmement récente et qu'elle ne saurait
en aucun cas remonter plus haut que la Genèse, nous
aurons montré avec quelle légèreté ce critique prend pour
base de son système des résultats aussi peu établis, au

point de vue scientifique, que l'est le monothéisme primitif,

et nous aurons certainement persuadé ceux de nos
lecteurs qui ont quelque idée de la mythologie comparée et
de l'histoire des religions. Et, afin qu'on ne nous accuse

pas de prêter à notre auteur des opinions qu'il n'avait pas
citons textuellement cette phrase que nous trouvons à sa

page 11 ; « Il est à peine nécessaire de faire remarquer,
dit-il, que la forme polythéiste seule est la meilleure preuve
que la tradition en question a subi des transformations
tardives. » Et l'auteur essaie de persuader (sans démonstration

du reste) que le polythéisme n'est autre chose

qu'une corruption du monothéisme primitif.
Suess, suivant en cela les enseignements de la mythologie

comparée relativement à cette période intermédiaire
durant laquelle le fétichisme se transformait en poly-
théismes, voyait dans la forme polythéiste du récit
chaldéen, la personnification des agents naturels dont la
tradition avait conservé le souvenir. Le P. Jürgens ne veut

pas en entendre parler. U commence par établir une
distinction, qu'il a la satisfaction d'emprunter à Max Müller,
et qui, très juste en elle-même, ne s'applique pas ici, c'est
la distinction entre la personnification et la déification des

forces de la nature. Arrivé au point où nous le voyons
dans les textes mythologiques de la Chaldée, le développe-



-- 441 —

ment des idées religieuses avait depuis longtemps franchi
ce point critique qui marque les commencements du
fétichisme régulier. Quand le texte dit ; « Rammân tonne »,
c'est parfaitement synonyme de « il tonne » ; « Samas

marqua le temps fixé » signifie : « le temps fixé arriva. »

C'est la forme polythéiste qui a succédé à l'élohisme
primitif. On disait alors : « El tonne; El pleut; El vente »,
comme nous disons encore aujourd'hui: « Il pleut, il tonne,
il vente », et cette manière élohiste de parler représentait
en quelque sorte une condensation monothéiste de la
conception fétichique primitive. De sorte que, à l'heure qu'il
est, les verbes impersonnels par lesquels ncus désignons
les phénomènes météorologiques impliquent, si nous pouvons

nous exprimer ainsi, un fétichisme monothéiste.1
Cette manière de s'exprimer renferme à coup sûr le
sentiment que les forces de la nature dépendent de la volonté
divine, ou tout au moins que chacune d'elles est soumise à

l'impulsion d'un esprit particulier. Mais il ne faut y voir

que la conception générale du fétichisme, plus ou moins

modifiée; il ne faut y chercher aucune intention d'indiquer,

dans tel ou tel événement, une intervention divine
spéciale. C'est une forme usuelle du langage, qui n'enlève
aux phénomènes décrits rien de leur caractère purement
naturel et ne saurait à elle seule être exploitée, comme
notre critique en a bien envie, en faveur d'une interprétation

miraculiste. Nous avons parlé suffisamment, ici et
ailleurs,2 de la « voix » qui intervient dans la prédiction du

cataclysme pour n'avoir pas à y revenir. Quant aux paroles

que le texte met dans la bouche d'Ea, aux indications
formelles qu'il donne sur la manière de construire le navire
et sur le chargement qu'il devra prendre, au fait que l'ar-

1 Cf. Car. nal. du del., p. 200.
2 Voy. chap, i et le Car. nat. du dèl.



— 442 —

che ait été établie contrairement aux usages locaux, tout
cela s'imposait de soi-même à l'imagination du narrateur ;

la profonde impression laissée par le cataclysme et la forme

poétique du récit rendaient ces détails inévitables; il n'y a

aucune raison de n'y pas voir les phénomènes prémonitoires

indiqués par Suess.

Le reproche d'adaptation locale tardive revient à propos

des porteurs du trône, que Jürgens reconnaît comme
caractéristiques de la Mésopotamie inférieure, et à propos
du débordement des canaux. « La mention de ces canaux,
dit le critique, témoigne encore une fois, et de la façon la
plus certaine, de l'adaptation du récit traditionnel aux
conditions postérieures du pays. Personne, en effet, ne
soutiendra que le réseau de canaux, qui couvrait la
Mésopotamie aux temps de la splendeur de Babylone et encore
du temps d'Hérodote, ait existé déjà avant le déluge. En
revanche, ces canaux étaient pour les générations
postérieures un trait essentiel du pays qui leur devait sa
richesse » (p. 14). Sans doute, si on pouvait fixer, ne serait-
ce qu'avec un semblant d'approximation, la date de la

catastrophe, et si, d'autre part, il n'était pas très probable
que le récit, tel que nous le possédons, est bien postérieure
à l'événement et a pu, au cours des transformations qu'il
a subies, être influencé par les cor.ditions du pays au
moment de telle ou telle transcription. Mais cela ne préjuge
en rien l'authenticité et l'ancienneté de la tradition elle-
même. En face des caractères d'aborigénéité qu'elle
présente, de l'aveu même du critique, la supposition la plus
immédiate et la plus vraisemblable c'est toujours, jusqu'à
preuve du contraire, l'aborigénéité de la tradition. On sait,
d'autre part, qu'au lieu de cette « preuve du contraire »,

l'étude critique fournit la confirmation raisonnée de cette
induction a priori.

Môme reproche de Jürgens à propos des Anunnaki



— 443 —

(p. 15), mais il ne sait pas bien à quoi s'en tenir à leur
égard. Les « fontes abyssi » de la Genèse lui paraissent
devoir désigner plutôt la mer. Nous savons que ce sens

n'est pas exclu de l'expression synthétique choisie par le

Livre saint en vertu de son procédé général, mais que,
d'après le témoignage des traditions parallèles (v. ch. v),
il faut y voir avant tout les eaux souterraines. C'est-à-dire

que l'introduction dans le débat des lieux parallèles
confirme l'induction de Suess, basée sur deux textes seulement.

Ici, plus que jamais, nous sommes en possession
d'une véritable caractéristique locale, seulement cette
caractéristique s'applique à toutes les plaines alluviales
parcourues par un grand fleuve, et non pas seulement à la

Mésopotamie, comme le dit Jürgens qui, en cela, a mal

compris son auteur.
Il ne l'a pas compris non plus quand il lui oppose

l'objection que voici: « Puisque la plaine de l'Euphrate réunit
si admirablement les conditions requises pour une inondation

sismique, comment se fait-il que ce phénomène ne s'y
soit plus reproduit depuis le déluge C'est une preuve
évidente que l'explication proposée ne vaut rien. » Cela

ne prouve rien du tout. D'abord, on ne saurait prétendre
qu'aucun phénomène de ce genre ne se soit produit en

Mésopotamie depuis le déluge ; tout ce que nous affirmons,
c'est qu'aucun d'eux n'atteignit des proportions comparables

à celles du cataclysme historique et capables par
conséquent d'en effacer le souvenir. En second lieu, ce que
Suess trouve réalisé d'une façon particulière dans les

plaines de la Chaldée, ce ne sont pas les conditions requises

pour une inondation sismique, dont la première, la disposition

au séisme lui-même, fait précisément défaut à tout
le Grand plateau désertique méditerranéen.1 C'est ce que

1 Voyez dans 1'Antlitz der Erde, la description de ce compartiment,

depuis longtemps en équilibre, de la lithosphère terrestre.



— 444 —

nous disions plus haut (chap, ii) en montrant que les séismes

mésopotamiens ne furent pour la plupart que le contrecoup

d'ébranlements périphériques. Ce qui est réalisé sur
le bas Euphrate, c'est un ensemble de conditions tel que,
un séisme étant donné, il puisse avoir pour effet une
inondation dans le genre de celle que décrivent, avec un

remarquable accord, toutes les traditions diluviennes. Mais,
du séisme à l'inondation sismique, il y a un pas qui ne

peut être franchi que par le concours d'un ensemble de

circonstances toutes contingentes. Il n'y a donc rien de

surprenant à ce que la Mésopotamie, bien qu'éprouvée à

plus d'une reprise par les tremblements de terre, n'ait pas

revu d'inondation comparable au déluge historique.1 Ce

que nous venons de dire des séismes s'applique aux cyclones,
mais nous en avons parlé assez pour n'y pas revenir.2

Remarquons seulement, en réponse à la page 17 de Jürgens,

que le cyclone pouvait bien amener un raz du golfe Persique,

lorsqu'il soufflait du sud (ou par sa partie centrale
soufflant dans cette direction). Au contraire, lorsqu'il se

mit à souffler du sud-ouest (ou par son aile gauche soufflant

ainsi), il ne pouvait amener autre chose que les trombes

de sable balayées sur le désert de Syrie, puisqu'il
n'avait pas passé sur la mer. C'est évident. Voir dans cette
diversité de l'action éolienne un signe d'adaptation tardive,
c'est donc tout simplement faire une confusion volontaire.3

Que dire, maintenant, de la phrase suivante, par laquelle
le P. Jürgens clôt ses remarques sur le processus physique
de l'événement? « Après ce qui précède, dit-il (p. 17),

1 Comparez encore ce que nous disions ci-dessus aux pages 149

et 169. Le côte psychologique de la question a une grande importance,

et nous ne comprenons pas que le P. Jürgens ne l'ait pas
senti.

2 Voyez surtout les chap, i et u.
:î Relire surtout nos pages 148 et 149.



— 445 —

nous sommes en droit de douter sérieusement qu'une
inondation sur le plan de Suess soit même possible dans la

plaine de l'Euphrate. » Cette phrase était, sans doute
destinée à produire un grand effet; nous espérons avoir prouvé
qu'il ne suffit pas de se boucher les yeux pour avoir le
droit de nier la lumière. Une autre assertion, qu'il faut
discuter parce qu'elle a au moins l'air scientifique, consiste
à prétendre que, pour établir sa théorie du déluge, Suess

n'avait besoin d'aucun texte. Cela revient à dire que ce

qu'il a fait, ce n'est pas de l'exégèse, mais de l'invention
pure. Or, cette accusation se réfute d'elle-même : le lecteur
n'a pas oublié que c'est en suivant le texte ligne par ligne
que Suess a construit son interprétation. Qu'on veuille
bien jeter un coup d'ceil dans la Sintfluth ou dans notre
chapitre premier, et on verra qui a raison, de Jürgens ou
de nous. Ce dernier complète sa pensée en disant que
« tout ce que Suess a tiré du récit cunéiforme, c'est le

caractère local de l'événement, ce qui d'ailleurs est le signe
le plus certain de l'inexactitude de ce récit. » Cette phrase,
répondrons-nous, est le signe le plus certain du vague dans

lequel toute la question du déluge se présente aux yeux
de notre critique. Si jamais il essaye de percer ces épais

brouillards, il apprendra ce que contiennent au juste les

sources de nos connaissances sur ce point, et il comprendra,

peut-être, qu'un déluge universel étant physiquement
impossible, d'autre part, les textes, à commencer par la

Genèse, nous interdisant d'y voir un événement miraculeux

en lui-même,' un déluge local et même assez restreint
demeure le seul que nous puissions nous dispenser de

regarder comme un mythe. S'il tient à garder les positions
traditionnelles, il fera donc bien d'abandonner, à la suite

1 Voyez notre Caractère naturel du déluge, la conclusion.



446

de plusieurs bons esprits, la corde tout à fait usée de

l'universalité.1
Un autre point, par exemple, où Jürgens est dans le

vrai, mais dont il tire une conclusion fausse, c'est lorsqu'il
dit que la théorie de Suess s'appliquerait aussi bien à

n'importe quelle tradition diluvienne autre que la

chaldéenne, la Genèse y compris. Si l'on réduit la question a

ses véritables ternies, aux traditions réellement diluviennes,
le critique a raison et notre chap, v a donné (pour la
première fois, d'ailleurs) la preuve documentée de ce qui n'est
ici qu'une assertion en l'air. Mais qu'est-ce que ça prouve?
Que la théorie sismique est une création a priori sans

fondement dans aucun texte? Nullement. Ça vient tout
simplement de ce que les diverses traditions réellement
diluviennes dérivent toutes de la chaldéenne dont elles

reproduisent, nous l'avons démontré, les traits essentiels.
Voilà pourquoi le système de Suess, basé sur la tradition
mère, s'adapte si merveilleusement aux dérivées. Qu'on

essaye, par contre, de l'appliquer aux mythes pseudo-diluviens

que possèdent plusieurs peuples, et on verra s'il a

vraiment l'élasticité que Jürgens lui reproche.
On se souvient qu'un peu plus haut notre critique â

voulu tourner contre le système de Suess le fait qu'une
inondation comme le déluge ne s'était pas reproduite dans

les temps h'storiques. Maintenant, il oublie qu'il a employé
cet argument et, avec une merveilleuse logique, il suppose,
toujours dans le but de combattre Suess (mais sans le

prouver, naturellement)[que le déluge, entendu à la
manière du professeur viennois, a été surpassé ou tout au

moins égalé dans la suite par d'autres catastrophes analo-

1 Voyez les savantes recherches et les victorieuses répliques de

MM. Motais, Robert et consorts, dans le Déluge biblique, la Revue
des Quest, scienlif. de Bruxelles, la Controverse, etc.



— 447 —

gués. Or, conclut-il, l'étendue et la vivacité du souvenir
laissé par le déluge s'opposent à cette hypothèse, donc le

déluge ne fut pas ce que Suess pense. Nous aurons la charité

de ne pas insister, et nous bornerons à rappeler ce

que nous avons dit plus haut des causes de la vivacité
du souvenir diluvien, et ce que nous avons établi1 touchant
l'étendue de ce souvenir. Ces deux considérations, ramenant

les choses à leurs véritables proportions, suffiraient
à affaiblir beaucoup l'argument de Jürgens. Elles nous
suffiront encore contre le suivant : « Quelle que soit, dit-il,
la solution qu'on adopte pour la question de l'universalité
du déluge, un point reste certain, c'est que plus on limite
l'extension de ce cataclysme, plus on en réduit, l'importance

physique, plus aussi il devient difficile d'expliquer
l'universalité de la tradition qu'il a laissée » (p. 18). Mais,
si cette tradition est loin d'être universelle, l'objection
tombe. Si, en outre, il est impossible d'attribuer à l'événement

en question «une importance physique etdes limites »

plus étendues, sans tomber dans le mythe, alors le système

qui l'explique, en le prenant tel qu'il fut. rend à l'exégèse,
même traditionnelle, un service signalé.

Ce que nous savons de la véritable importance ethnique
du déluge, laquelle est loin d'être ce que pensait l'ancienne
exégèse, nous permet de le concevoir avec la durée
relativement courte que lui assigne le texte chaldéen, sans que,

pour autant, il satisfasse moins bien au tableau qu'en trace
la tradition bien comprise. Cette durée, plus courte que
celle assignée par l'opinion traditionnelle, mais suffisante

au point de vue de la critique, a l'immense avantage de

rapprocher cette catastrophe des exemples historiques

connus, de la rendre admissible au point de vue scientifi-

1 Le Déluge devant la critique et l'introduction du chap, v,
ci-dessus.



— 448 —

que et, par conséquent, de nous faire échapper au mythe.
Tous les interprètes savent d'ailleurs que s'il est une
catégorie de données sur laquelle il ne faille jamais chicaner,
ce sont les chiffres, plus sujets que toute autre chose à

s'altérer sous l'influence des transcriptions successives, du

point de vue local, ou tout simplement de l'exagération
mythique, cette plaie des données historiques lointaines.
Dans les récits relatifs à la préhistoire, il faut de toute
nécessité sacrifier les détails, si on veut tauver l'essentiel,
la réalité du fait relaté. Heureux encore quand c'est
possible à ce prix.

Ce que nous venons de dire des détails de l'événement
s'applique à son caractère essentiel. Nous avons démontré

que le déluge fut naturel dans le mode de sa réalisation et
prouvé, en nous basant sur les meilleurs interprètes, que
ce caractère intrinsèque d'événement non miraculeux est
loin d'exclure le caractère moral. Le P. Jürgens lui-même
était de cet avis quand il disait « que le caractère éthique
ou moral est dans le déluge l'élément principal, mais que
ce caractère moral, loin d'exclure le caractère naturel,
l'implique au contraire. Dieu, disait-il, disposa l'inondation,
qui devait fonctionner comme châtiment, pour l'époque et
dans la mesure qui convenait à son but. Quant à la
catastrophe elle-même, elle procéda de causes naturelles, comme

nous l'apprend l'Ecriture (p. 3). » Il allait donc plus loin

que beaucoup d'interprètes : le texte biblique ne fait mention

d'aucun miracle, ce qui n'empêche pas les interprètes
en question, si ce n'est d'en supposer formellement, du
moins de croire que le silence du texte sur ce point ne

préjuge pas la question. Le P. Jürgens, au contraire,
regardait le texte comme positif et concluant en faveur du

caractère naturel qui. disait-il, ne saurait être opposé à la
signification morale de l'événement. Il remarquait en outre
(p. 4) que l'intention providentielle, ayant une fois disposé



— 449 —

les causes physiques de manière à produire le cataclysme

vengeur, il n'était plus nécessaire que cette même Providence

intervînt encore immédiatement dans sa réalisation.
Maintenant, tout cela est oublié et notre critique, résumant
sa manière de voir, affirme en le regrettant que la tendance
générale du travail ele Suess est de bannir du déluge tout
élément surnaturel. Or, ajoute-t-il, cette tendance, légitime
et même louable dans l'étude d'un phénomène naturel
ordinaire, n'est plus de mise quand il s'agit d'un événement

que la tradition tout entière regarde comme
extraordinaire. Les difficultés que Suess s'efforce de vaincre,
dit-il encore, ne proviennent point du côté physique de

l'événement, mais bien de son caractère moral qu'on
voudrait effacer, mais dont les traces renaissent d'elles-mêmes,
au fur et à mesure qu'on cherche à les supprimer (p. 18).
Nous voilà donc en pleine contradiction avec le caractère
naturel affirmé si nettement plus haut. En outre, nous
sommes dans le domaine de l'arbitraire, car Suess, on l'a
vu, ne se préoccupe nullement du côté moral de la
catastrophe, ni pour le prouver ni pour le nier. Et qu'on ne
nous dise pas que nous comprenons mal la pensée de

Jürgens ; il a convenu précédemment que le déluge avait
été réalisé par le jeu des forces naturelles, or ce que Suess

recherche, c'est uniquement le mode de cette réalisation.
Jürgens est donc mal venu à lui reprocher sa tendance
naturaliste. Sans doute, cette tendance domine le travail
de Suess, mais c'est elle qui en fait toute la valeur. Le
savant géologue se propose de chercher une explication
scientifique et naturelle du déluge, de nature à satisfaire
enfin les naturalistes. Pour y arriver, faut-il donc qu'il
verse de nouveau dans les élucubrations miraculistes de

ses devanciers De quelle valeur serait un travail entrepris
dans un tel esprit C'est pourtant ce que Jürgens semble

vouloir. Non seulement il se met en pleine contradiction



— 450 —

avec ce qu'il a dit précédemment, mais il oublie que chez

la plupart des interprètes qui l'ont employé, le miracle ne

jouait d'autre rôle que celui d'expédient pour sortir de

situations embarrassantes.1 Si le professeur viennois n'en
a pas besoin, si sa géologie, supérieure à celle de ses

devanciers, triomphe des difficultés qui les avaient arrêtés,
c'est preuve que sa méthode est bonne, que ses conjectures
sont ingénieuses. C'est une raison pour apprécier son essai,

pour comprendre toute l'utilité qu'on peut en tirer, et non

pas pour le critiquer d'une façon absolument illogique. En

outre, et c'est le principal, l'affirmation sur laquelle se

base Jürgens est fortement sujette à caution. Est-on bien
sûr, répéterons-nous avec M. Motais,2 que le déluge ait
été regardé comme extra-naturel par toute la tradition
Et, à supposer que cela soit, cette tradition était-elle à

même de juger ce point en connaissance de cause Son

témoignage a-t-il les caractères requis pour s'imposer
Autant de questions que nous avons débattues déjà assez

pour n'avoir plus à y revenir. On invoquera peut-être les

textes diluviens eux-mêmes, et en particulier le poème
cunéiforme, où l'intervention directe des dieux est expressément

affirmée. Mais, outre que cette affirmation manque
précisément dans la Genèse, nous répondrons (ce que chacun

sait) que, dans les récits polythéistes, elle est une pure
affaire de forme, une conséquence des idées païennes et du

langage usuel formé sous leur influence. La personnification
des forces de la nature est un procédé inhérent aux paga-
nismes, ou plutôt un héritage du fétichisme dont ils
dérivent. De leur personnification à leur déification, il n'y a

qu'un pas et, quoiqu'on en ait dit, ce pas est bientôt fran-

1 A l'appui de tout ceci, voyez notre Caractère naturel du
déluge.

5 Le Déluge biblique, passim.



— 451 —

chi grâce au sentiment de son infériorité qui saisit l'homme
en face des grandes convulsions de la nature : Primus in
orbe deos fecit timor. Au reste, pour ceux qui voient dans

le récit de la Genèse le correctif des traditions ethniques,
cet argument n'est même pas de mise : l'absence de toute
affirmation miraculiste dans le texte biblique doit trancher
le débat, quelle que soit, à ce point de vue, l'attitude des

autres récits.
Mais n'ayons pas l'air d'éviter la discussion dans ce

qu'elle a de plus intéressant, de plus positif, son côté

critique. Voici à quel résultat nous arrivons :

Les souvenirs réellement relatifs au déluge biblique,
réduits par la critique la plus consciencieuse au groupe
antéroasiatique formé par la tradition mésopotamienne
originale, jouant le rôle de souche, et par les versions

hébraïque, phénicienne, syrienne, arabe, phrygienne et
arménienne, qui en dérivent comme autant de rameaux,
incarnant peut-être chacune un courant primitif différent
de la tradition-mère, ce qui expliquerait leur affinité essentielle

en même temps que leurs différences secondaires, ces

souvenirs, disons-nous, se partagent, au point de vue de

leur forme religieuse, qui est ici l'élément important, en

deux grands groupes : les récits polythéistes et les récits
monothéistes. Les premiers doivent, dès l'abord, être
retirés du débat, car, nous le répétons, l'explication des

phénomènes naturels par l'intervention directe et incessante

des dieux, constitue le procédé littéraire de ces

récits, sans qu'on puisse le moins du monde en conclure à

une action surnaturelle véritable. Ce mode d'exposition
provient tout à la fois de l'ignorance complète où on était
alors des lois de la nature, et de l'esprit même du
paganisme, de sorte qu'il est très malaisé, en général, pour ne

pas dire impossible, de débrouiller, dans les textes de ce

genre, ce qui a été attribué à tort ou à raison à une action
extra-naturelle.



— 452 —

Malgré cette tendance principielle, du reste, il s'en faut

que tous les récits polythéistes du déluge le représentent
comme le résultat d'une intervention divine directe. Il y
en a qui indiquent formellement l'action d'agents naturels.
Restent les textes monothéistes. Or, il n'y en a pas un equi

ne représente le cataclysme comme procédant de catiscs

physiques. La plupart même indiquent ces causes plus ou

moins explicitement.1
Mais, parmi les récits monothéistes du déluge, un seul

a vraiment de l'importance, soit au point de vue religieux,
soit au point de vue critique, c'est celui de la Genèse. De
fait, c'est sur lui que le débat s'est toujours localisé, et
c'est là, en somme, que Jürgens veut en venir. Ceux qui
ont soutenu le caractère intrinsèquement miraculeux du

déluge étaient des chrétiens orthodoxes et c'est toujours
sur la Bible qu'ils ont prétendu s'appuyer. Or, là, précisément,

a été leur grande illusion.
Partout, en effet, où l'on peut comparer la cosmogonie

ou la préhistoire bibliques avec les parallèles babyloniens,
phéniciens ou éraniens qui, peut-être, influèrent sur elles,
on trouve que la donnée biblique est une sorte de

minimum, une quintescence, comparée aux récits étrangers.
Ceux qui regardent comme prouvée la dérivation des récits
génésiaques en question d'originaux polythéistes à ce

moment-là, sont unanimes à reconnaître dans le livre hébreu
le résidu d'une épuration effectuée par un ensemble de

précautions négatives. Le strict nécessaire, le fait pur et
simple, avec sa vraie cause et ses conséquences essentielles,
a été conservé ; tout le reste a disparu. L'appareil
mythologique est impitoyablement sacrifié, cela va sans dire. Par
cela seul, le récit gagne énormément en vraisemblance et
en sublimité, mais, ce qui est curieux, sans rien perdre, en

' Voyez ces textes et leur examen détaillé, dans notre ch. v.



— 453 —

poésie et en énergie épique. Le fond véridique des vieilles

légendes se dégage, en général, dans la Genèse, du
vêtement mythique qu'il avait pris en vieillissant ; toutes ces

végétations parasites disparaissent et l'histoire se montre
dans l'éclat sobre de la vérité.

Or, et c'est là le point important pour nous, l'un des

passages où cette différence caractéristique est le plus
sensible, c'est précisément le récit du déluge. Que l'on
considère, en effet, le récit biblique comme émanant d'une
manière indépendante de la tradition chaldéenne orale et
primitive, on comme une transcription amendée du texte
cunéiforme lui-même, un fait demeure, qui est de la plus
haute importance bien qu'il semble avoir été peu remarqué

: Tandis que la conception chaldéenne du déluge était
surchargée de merveilleux sous forme d'interventions divines

directes, le récit génésiaque en est entièrement exempt dans

ce qui concerne la réalisation elle-même de la catastrophe.

Il ne fait mention d'aucun miracle dans la production du

cataclysme, au contraire, il indique expressément les causes

physiques qui entrèrent en jeu. Les autres récits
monothéistes procèdent de même, mais aucun n'atteint la sobriété
de la Genèse. Or, cette sobriété, ce naturalisme dans la
manière de concevoir les phénomènes naturels, est, à lui
seul, une garantie de véracité.

Rien, en effet, ne fait sentir à l'homme sa petitesse et sa

dépendance comme les grands cataclysmes de la nature.
L'écrasante impression d'impuissance qu'ils produisent
saisit même l'homme civilisé et instruit qui comprend les

phénomènes dont il est témoin. Que sera-ce pour le

sauvage ou le barbare Rien d'étonnant, dès lors, à ce que
les catastrophes incomprises soient regardées par eux, non
seulement comme les instruments de la colère divine, mais

comme les actes directs d'un dieu courroucé. Tel est, en

effet, le point de vue des vieux récits polythéistes. Dans la



— 454 —

Bible, rien de pareil. Chaque fois que les hagiographes

empruntent aux mythes étrangers ou à la tradition populaire

nationale le récit d'un fait de l'ordre physique, ils
s'efforcent d'en bannir autant que possible le surnaturel
adventif et de rétablir les faits dans leur vérité et leur

simplicité naturelles.
En somme elonc, le récit biblique du déluge est de tous

les récits diluviens le plus naturaliste. Parmi les textes qui
remontent (si ce n'est dans leur forme actuelle, au moins

quant aux traditions qu'ils renferment) à l'époque
préhistorique, et à ce titre méritent le nom de sources, il est le
seul qui ne fasse pas mention expresse de l'action directe
de Dieu dans la réalisation élu cataclysme, le seul qui
l'attribue formellement à des causes naturelles. Il n'y a pas

un mot à en retrancher, et presque rien à y ajouter, pour
avoir l'explication scientificpue du phénomène. Quant au
texte cunéiforme, i! faut le dépouiller de sa gangue
mythologique pour y comprendre quelque chose, et ce n'est
qu'une fois réduites à ce minimum, très riche d'ailleurs, que
ses indications combinées avec celles de la Genèse forment
l'admirable ensemble dont Suess a su, par un trait de

génie, déduire la théorie sismique du cataclysme. Ce

minimum, le texte biblique le donne d'emblée; prétendre
s'appuyer sur lui pour soutenir le caractère intrinsèquement
miraculeux du déluge, c'est donc être victime de la plus
complète illusion.

Voilà où nous conduit l'étude des textes ; on voit quelle
distance sépare ce résultat laborieusement acquis de
l'affirmation hasardée de Jürgens. Il n'est pas exact que « la
tradition tout entière regarde le déluge comme un événement

extra-naturel. » C'est plutôt le contraire qui est vrai.
Après cela, il est évident que le reproche adressé à l'étude
de Suess, d'avoir pour unique mobile la crainte du surnaturel,

tombe complètement à faux. Nous avons du reste



— 455 — -

pour principe d'accorder peu d'attention à ces phrases
à effet destinées, en réalité, à masquer le vide de

l'argumentation. Nous savons bien qu'il est de mode, chez un

groupe nombreux de naturalistes modernes, de dédaigner

le côté historique et philosophique de leurs études,
mais nous avons eu la consolation de rencontrer la ten
dance opposée chez quelques-uns des maîtres de la science.1

En tout cas, nous étions loin de nous attendre à trouver
cette disposition matérialiste et positiviste chez un théologien.

C'est pourtant le cas de Jürgens quand il doute

qu'un essai exégétique dans le genre de celui de Suess

puisse être d'aucune utilité à la géologie (p. 19). Ce sera,
au contraire, la gloire de l'école autrichienne d'avoir relevé
l'étendard de la géologie historique et de marcher, par les

Neumayr, les Diener, les Hœrnes, dans la voie féconde

inaugurée par Suess, notre maître à tous.

Remarquons enfin l'ignorance complète où notre critique
semble être du côté mythographique de la question, quand
il confond les traditions réellement diluviennes avec les

pseudo-diluviennes et tire de ce gâchis intentionnellement
favorable à la thèse, cent fois convaincue de fausseté, de

la tradition universelle, la superbe accusation que Suess

manque complètement de sens historique.
Dans sa conclusion (p. 19), Jürgens revient sur l'idée

principale pour déclarer que son intention n'est point de

rejeter du déluge tout élément physique et naturel. Seulement,

il ne lui semble pas que le récit biblique, ni aucune
des autres relations du cataclysme, fournisse les données

nécessaires pour entreprendre la recherche des causes et
de la vraie nature de cette catastrophe. Enfin, il eléclare

1 Nommons seulement Suess, d'abord, puis le prof. Heim, de

Zurich, qui a bien voulu honorer nos études de son entière
approbation.



— 456 —

que le but spécial de son travail était de démontrer que
le texte chaldéen n'appuie eu aucune façon la manière de

voir de Suess. Nous sommes désolé d'être de l'avis
diamétralement opposé, mais nous avons démontré que, malgré
les corrections de détail qu'a reçues, depuis, la traduction
sur laquelle Suess se basait (ch. m), le poème cunéiforme
et la Genèse sont, pour qui veut bien les comprendre,
beaucoup plus explicites qu'on ne le pense généralement.
Les données réunies de ces deux documents sont extrêmement

précises et nous persistons à voir dans l'essai de

Suess, non seulement un système d'explication fortement
appuyé par le texte chaldéen, mais la seule interprétation
jusqu'ici proposée qui puisse s'accorder avec les deux
principaux récits, l'hébraïque et le babylonien. Cette affirmation

et la preuve que nous en avons donnée (ch. i) s'étendent

aux autres traditions diluviennes (ch. v).
Tour en finir avec Jürgens, relevons sa dernière phrase,

dans laquelle perce le désir, partagé malheureusement par
plus d'un interprète, d'éloigner les naturalistes eles questions

bibliques et de réserver celles-ci, même quand elles

sont de nature mixte, aux théologiens seuls. Nous ne
pouvons admettre, pour notre compte, un tel excès de timidité
dans l'exégèse nous croyons que ce n'est pas là comprendre

son temps et nous applaudissons, au contraire, la
tendance diamétralement opposée, infiniment plus propre à

dissiper toutes les obscurités et tous les malentendus, qui
anime certains recueils, comme la Revue des questions

scientifiques de Bruxelles, et qui inspira, il y a bientôt
deux ans, la fondation de la Revue thomiste. —

Critique de M. Neumayr] — Cet auteur, habituellement
favorable à Suess, l'est encore ici. Il ne fait guère que le

citer en l'approuvant. Seulement, p. 295 h„ il dit que

1 Erdgeschichte, i, 292-295 (1886).



— 457 —

toutes les traditions ne s'accommodent pas d'une vague
sismique, et il fait ressortir le côté atmosphérique de

l'explication de Suess. Il ne dit pas, ce qu'il faudrait précisément

savoir, c'est-à-dire quelles sont les traditions qui y
répugnent, et en quoi elles y répugnent. Présentée sous

cette forme, l'objection est absolument vide, notre chap, v
y a d'ailleurs répondu suffisamment. En somme, le critique
maintient l'interprétation de Suess, quitte à donner le rôle

principal aux agents atmosphériques que cette explication
comporte. C'est une erreur basée sur l'ignorance d'une

partie de la tradition diluvienne et sur l'interprétation
erronée de l'autre. —

Critique de A. Dillmann.1 — Cette critique, plus faible
qu'on n'aurait eu le droit de l'attendre de l'illustre
professeur de Berlin, peut se résumer en quelques mots : Le

sens du récit cunéiforme serait trop peu sûr2 et sa forme

poétique prêterait trop à l'arbitraire pour qu'on puisse

ajouter créance à l'explication de Suess basée sur ce texte.
Cette interprétation elle-même serait artificielle ou fantaisiste

dans plusieurs de ses parties, et s'accorderait mal

avec le point d'abordage fixé dans le Nizir, comme aussi

avec l'époque de l'année que le texte assigne à l'inondation.

C'est le onzième mois, c'est-à-dire le moment où le

Tigre-Euphrate entre en crue. Or, dit le critique, cette
époque suggérerait plutôt une autre cause; il veut dire
qu'elle doit faire songer à une inondation fluviale. Tous

arguments que nous avons discutés à fond. La vérité est

que la théorie sismique seule peut rendre compte de

l'abordage au Nizir, en amont du point de départ, tandis
qu'une inondation fluviale ne saurait expliquer ni cette
circonstance, ni le rôle (prépondérant) joué dans le cata-

1 Genesis. 5e éd. (1886), p. 135 ; 6" éd. (1892), p. 134 et 135.
2 Cf. ch. m ci-dessus.



— 458 —

clysme par la mer et les eaux souterraines. Dillman
reconnaît d'ailleurs, comme il appartient à un critique de sa

force, qu'une inondation sismique-cyclonienne de la Basse-

Chaldée, « ties babylonischen Meerlaiides », a pu suffire

pour donner naissance à la tradition diluvienne, même

avec l'extension que la critique moderne a reconnue à cette
dernière. Voilà qui vient bien, en réponse aux scrupules
critiques de Jürgens. Où notre critique est dans l'erreur,
par contre, c'est lorsqu'il prétend que la physionomie des

traditions autres que la chaldéenne rendrait plus probable
une inondation entièrement continentale, supposition à

laquelle le texte cunéiforme se prêterait tout aussi bien,
et qui rendrait également compte du souvenir traditionnel
d'ensemble. Nous prions le savant professeur de lire avec
attention nos chap, i et v, et nous ne cloutons pas qu'il ne

revienne de sa première impression.
Ailleurs,1 le même critique, se basant déjà sur le point

d'aterrissage, qu'il trouvait trop septentrional, et sur
l'époque attribuée au cataclysme, prétendait que le récit
chaldéen n'était autre chose que l'adaptation locale à la

Babylonie d'un souvenir de provenance étrangère. Suess

n'a pas eu de peine à répondre d'abord que le cyclone et
le tremblement de terre qu'il suppose n'ont rien à faire
avec les crues périodiques des rivières, et n'ont par conséquent

aucun motif de se produire plutôt à ces époques-là.
En second lieu, nous avons montré que la théorie sismique
seule rend compte d'un abordage aussi septentrional. Voir
dans cette dernière donuée une conséquence de la tradition

sur l'origine septentrionale de l'humanité post-dilu-

1 Aug. Dillmann : Ueber die Herkunft der urgeschichtlichen
Sagen der Hebräer : Sitzungsber. d. k. preuss. Akad. d„ Wiss.,
Berlin 1882, xxi, p. 436-439, — in E. Suess : Die Sintfluth. p. 29

et 71.



— 459 —

vienne, supposer, par le fait, que cette tradition devait se

retrouver en Babylonie et en conclure avec certitude que
la tradition diluvienne venait d'ailleurs, tout cela c'est se

perdre en conjectures faute, comme le disait Suess, de

comprendre la vraie nature du cataclysme. Et puis, nous

posons toujours la même question : Si la tradition
diluvienne n'est pas aborigène en Chaldée, d'où y est-elle
venue? De l'Inde, dont les deltas pourraient assez bien se

prêter aux circonstances du récit cunéiforme? Nous savons

que non, et que, s'il y a eu échange, c'est en sens inverse.

Il ne reste donc que l'Iran ou l'Asie centrale, régions où

le souvenir diluvien manque ou a été importé pour y prendre,

dans ce dernier cas, des allures entièrement mythiques
qui s'expliquent par le fait qu'une inondation de quelque
importance est impossible dans ces pays-là.1 —

Critique de F. Delitzsch — Elle est entièrement
favorable à la théorie sismique et se réduit à la seule proposition

suivante : « Personne jusqu'ici n'a, à ma connaissance,

donné du processus du déluge une idée plus exacte

qu'Edouard Suess dans son étude géologique sur ce sujet.
Combinant les données du texte biblique et celles du récit
babylonien, il arrive aux conclusions suivantes. » Delitzsch

reproduit alors, sans aucun commentaire, les conclusions

qui terminent la Sintfluth.2 —

1 Les critiques qu'on vient de lire, adressées par Dillman à la
théorie sismique de Suess, sont repoussées par Paul Haupt (Ame-
ric Journ. ofphilol., 1889. — The dimensions of the babylonian
ark: Ibidem, vol. ix, n* 4. — The O. T. Student., Ibidem, vol.
m, n" 3.) dont l'autorité en ces matières ne saurait être contestée.
Dillman lui-môme y renonce presqu'cntièrernent dans la 6° édition

de sa Genesis (1892), p. 134 et 135.
2 Cf. Op. cit., p. 166, où Delitzsch introduit la théorie sismique

dans l'exégèse du texte biblique, et p. 165, où il montre qu'il y
avait au moins trois versions différentes, réparties à l'heure qu'il
est entre le récit babylonien et les deux récits génésiaques, sur la



— 460 —

Critique de R. Hœrnes. — L'éminent professeur de

Graz, séismologue de profession, ne pouvait manquer d'être
louché par la force des arguments à l'aide desquels son
illustre collègue de Vienne fondait la théorie sismique du

déluge. Aussi sa critique, très judicieuse, ne porte-t-elle
que sur l'un ou l'autre point de détail. C'est plutôt un
exposé qu'un examen du système de la Sintfluth.

Tout d'abord, Hœrnes se montre parfaitement au
courant du côté critique de la question, lorsqu'il établit avec
netteté la distinction entre les traditions réellement
diluviennes et les pseudo-diluviennes, comme nous les appelons,

puis entre les réelles aborigènes et les réelles importées,

enfin entre les souvenirs historiques et les créations

purement mythiques. Il a soin de ne pas oublier l'adaptation

locale, si puissante pour déformer l'histoire comme le

mythe, et, de cette distinction parfaitement à la hauteui
de la critique moderne, i! tire naturellement la conclusion

juste que les traditions ethniques ne fournissent aucunement

à la théorie du déluge universel l'appui qu'on a voulu
leur demander. L'étude critique de ces traditions a donné,
au contraire, un résultat diamétralement opposé ; elle a

montré, ce qu'on pouvait à peine pressentir, que de tous

ces souvenirs d'inondations, un petit nombre seulement se

rapportaient au déluge biblique et qu'en outre, parmi ces

derniers, un seul, la tradition chaldéenne, était original et

aborigène sur le théâtre du cataclysme.1 La théorie de

l'universalité, qui depuis pas mal de temps déjà n'avait
plus rien à espérer de la géologie, se voyait donc privée
de son dernier appui, celui qu'à tort elle attendait de la

durée du déluge. Cela montre, comme nous ne cessons de le répéter,

que ce genre de données doit absolument être écarté des

controverses, attendu que l'exagération mythique est certainement
la cause principale de leurs divergences.

1 Voyez le Déluge devant la critique.



— 461 —

critique historique. Mais un second résultat avait été
obtenu en même temps : Puisque la tradition chaldéenne
était seule originale et aborigène, c'est que la Chaldée
seule avait été le théâtre du déluge. Ainsi la critique,
réduisant à ses véritables limites l'extension du cataclysme,
préparait la solution complète et définitive que Suess

devait donner en assignant au phénomène le processus
nécessaire et exclusif qu'il avait dû avoir, étant donné son

topique et les circonstances diverses mentionnées par les

textes qui le racontent.
Une objection, ou plutôt un semblant d'objection, restait

contre la localisation complète de l'événement. C'était
la donnée de Bérose prétendant que, de son temps encore,
il subsistait des restes de l'arche dans les monts gordyéens.
Cette allégation paraissait peu digne de foi, étant donné

qu'entre le déluge et Bérose l'intervalle de temps était,
sans aucun doute, plus grand qu'entre Bérose et nous.
Cependant, elle n'était pas, pour autant, scientifiquement
réfutée. Cela ne pouvait tarder et, en effet, W. Branco a

montré, avec tous les détails requis, que la donnée de

Bérose n'était qu'une fable sans aucun fondement sérieux.1
A plus forte raison, faut-il en dire autant des «découvertes
de l'arche », sur le mont Ararat ou ailleurs, que des journaux

à court de copie s'amusent de temps en temps à

proclamer pour la facile édification des âmes simples.
Pour en finir avec le côté critique, Hœrnes remarque

que les aventures du héros Izdubar (Nimrod?), racontées
dans l'épopée cunéiforme, reposent certainement sur une
donnée historique, bien que l'assimilation aux signes du

zodiaque leur donne une ressemblance allégorique avec le

1 W. Branco : Das angebliche Wrack der Arche Noao nach des

Berosus und Anderer Mittheilungen. Jahreshefte des Vereins

für vaterländische Naturkunde in Wurtemberg, 1893.



— 462 —

cours du soleil. Ce n'est pas une raison pour n'y voir qu'un
mythe solaire ; la forme, comme dans la plupart des récits
antiques, mais la forme seule, est mythique. Le fond est

historique, et ce caractère de l'ensemble du poème se

retrouve dans ses différentes parties, entre autres dans le
récit du déluge.

Passant maintenant au côté géologique, Hœrnes cite,
en y adhérant, la phrase par laquelle Jensen terminait sa

révision du texte cunéiforme ;• « Quoiqu'il en soit, disait
cet auteur, Suess a certainement raison sur le point principal

de sa théorie, l'origine avant tout marine du
cataclysme. En effet, si on s'est trompé en voyant dans
certains passages du texte des phénomènes qui, en réalité,
n'y figurent pas, en revanche il est certain qu'on peut
reconnaître ces mêmes phénomènes (en majeure partie, au

moins) dans d'autres endroits du récit. »2 Ce serait donc

une simple transposition; nous savons qu'il n'en est pas
tout à fait ainsi, mais nous n'avons pas à revenir sur les

révisions apportées au texte cunéiforme. Il nous suffit de

constater le peu d'influence que leurs auteurs eux-mêmes
leur attribuent sur le sens général du récit. C'est exactement

ce que nous disions nous-même. Pour la révision de

Jensen, en particulier, nous avons montré que, malgré les

apparences de bouleversement qu'elle jette, au premier
abord, dans la théorie ele Suess, celle-ci n'en est modifiée,
en réalité, que sur des points secondaires, tandis que son
résultat général, le caractère sismique du phénomène
diluvien, ressort plus net et plus précis encore du texte
amendé.8

Hœrnes reproduit maintenant les critiques de Branco,4

' Kosmologie der Babglonier, Strassbourg (1890), p. 367-446.
2 Loc. cit., p. 368.
8 Voy. ci-dessus, p. 206-213.
4 Op. cit., p. 24,



— 463 —

basées aussi sur la révision de Jensen et tendant à écarter
du tableau de l'inondation diluvienne l'action sismique,
puisque l'ébranlement du sol et le jaillissement des eaux
souterraines, qui en est la conséquence, ont disparu du

texte (1. 98-100). Nous savons que ces notions, si elles

disparaissent, sont remplacées par d'autres également
favorables à l'interprétation sismique. En particulier, nous
avons fait voir que les Annûnaki subsistent avec l'action
prépondérante qui leur est habituelle. En résumé, Branco
ne conservait de la théorie de Suess qu'un seul agent
moteur, le cyclone, ce qui ne l'empêchait pas d'ajouter que
le silence du texte cunéiforme révisé à l'endroit d'un
tremblement de terre ne saurait suffire d'ailleurs à exclure en
fait du déluge chaldéen l'intervention des agents sismiques.
En effet, disait-il, si le récit babylonien révisé n'en parle
pas, cette notion se trouve par contre dans la Genèse qui
parle des « sources de l'abîme », ce qui doit s'entendre,
comme Suess l'a montré, du jaillissement des eaux
souterraines par suite de tremblements de terre. C'est ce que
nous disions p. 208. Quant à cette divergence qu'il
suppose entre les deux récits, Branco l'explique en admettant

que le jaillissement des eaux souterraines serait une addition,

peut-être une invention, du narrateur hébreu. C'est

tout ce qu'il y a de plus improbable, attendu que la Judée,
n'étant pas une région alluviale, ne pouvait pas présenter
le phénomène en question, ni par conséquent en suggérer
l'idée, et cela malgré que les Hébreux partageassent avec
les Chaldéens (il faut probablement dire ; leur eussent

emprunté) la conception essentiellement sémitique de l'océan

souterrain. Nous préférons la seconde hypothèse de Branco,
d'après laquelle le récit génésiaque du déluge incarnerait
une version de la tradition chaldéenne différente de celle

recueillie dans le texte de Ninive et contenant, elle, la

mention contestée du jaillissement des eaux souterraines.



— 464 —

Il est, en effet, très probable qu'un événement de l'importance

du déluge a dû laisser d'autres souvenirs encore que
ceux qui, par le hasard des choses, sont arrivés jusqu'à
nous. Parmi ces souvenirs perdus, les uns certainement
étafent oraux, d'autres pouvaient être écrits. Rien
n'empêche que la version biblique ne soit plus ancienne que la

ninivite et peut-être plus exacte.1

Hœrnes est de l'avis de Branco et, à son appui en

même temps que pour prouver la participation des agents
sismiques dans le déluge, il rappelle la tradition syrienne
du déluge de Deucalion, émanée certainement de source

babylonienne, et qui mentionne également la double
origine des eaux diluviennes. Lucien dans sa Déesse de

Syrie, dit en effet que « les entrailles de la terre vomirent
des torrents d'eau, qu'il tomba une grande pluie, que les

rivières débordèrent et que la mer envahit au loin la terre
ferme.»Ilajoute qu'il se produisit dans ce pays « un gouffre

énorme qui engloutit toutes les eaux de l'inondation.»2
On a vu par notre chapitre v que les lieux parallèles
pouvant être invoqués à l'appui d'une participation sismique
dans le déluge sont encore bien plus nombreux. Il faut

peut-être en conclure que, sur ce point comme sur bien

d'autres, la traduction de Haupt est encore la meilleure.
C'est l'opinion ele Hœrnes que nous ne sommes pas loin
de partager. Nous ne sommes pas de son avis, par contre,
quand il ajoute une grande importance à la divergence de

la Genèse et du texte cunéiforme relativement à la durée

du cataclysme; c'est un point que nous avons discuté.

Pareillement, l'indétermination complète qui plane sur la

situation de l'Ararat biblique nous empêche de voir dans

1 Voyez dans le Déluge devant la critique, ce que nous disons
des sources do la Genèse et du document cunéiforme.

2 Voyez ci-dessus p. 327.



— 465 —

le Nizir du texte babylonien une donnée évidemment plus
favorable à l'explication scientifique du cataclysme. C'est-
à-dire que nous adoptons, cela va de soi, l'indication du

récit chaldéen, seulement nous ne sommes pas loin de

penser que, si on savait les interpréter, les deux données,
en apparence divergentes, reviendraient au même. —

Nous venons d'examiner les principales critiques adressées

à la théorie que nous défendons. On peut les partager
en deux gioupes : les unes dirigées contre le travail spécial
de Suess, la Sintfluth, les autres visant la théorie sismique
en elle-même. Parmi ces critiques, il en est un bon nombre
dont la seule force, la seule raison d'être, réside dans le

parti-pris ; nous espérons l'avoir montré suffisamment.
Quant aux autres, à celles qui sont de bonne foi, les unes

proviennent de ce que la pensée de Suess n'a pas été
suffisamment comprise, ses arguments pas suffisamment pesés ;

elles peuvent se réfuter par l'œuvre de Suess elle-même.
D'autres sont plus sérieuses, elles ont vraiment leur raison
d'être dans les défauts (peu nombreux d'ailleurs) de la

Sintfluth, dans les quelques points faibles que la théorie
sismique présentait dans ce premier exposé. Nous espérons
avoir fait disparaître ces points faibles, ou tout au moins
la plupart d'entre eux, en exposant la théorie d'une façon
plus complète que ne l'avait fait son fondateur. Nous

croyons donc pouvoir conclure que la théorie sismique,
convenablement exposée, triomphe des critiques dont elle a
été l'objet jusqu'ici, et cela sans sacrifier aucune de ses

parties essentielles ou seulement importantes. —

30





CHAPITRE VII

LA THÉORIE SISMIQUE
ET LE SITE DE L'ARARAT

Le lieu où le récit biblique montre l'arche s'arrêtant
après le déluge, dit Lenormant,1 le point de départ qu'il
assigne aux Noa'hides est « les montagnes d'Ararat.4 » A
dater d'une certaine époque, ajoute-t-il, ce souvenir s'est

appliqué à la plus haute montagne de la chaîne de l'Arménie,

désignée par les indigènes sous le nom de Massis.8

Dans d'autres passages de la Bible, Arârât est un nom de

pays,4 associé5 à ceux de Minnî,6 le mat Mannai des

documents assyriens,7 le Minuass de Nicolas de Damas,9 c'est-
à-dire le pays voisin du lac de Vàn, et de Aschkenâz du

chapitre x de la Genèse. Les Septante le rendent par Arme-

1 Les origines de l'histoire, tome n°, 1° partie (1882), ch. ix,
« L'Ararat et I'Eden, n p. 1-52. Sur cette question du point où
l'arche s'arrêta, tel que l'entendait le rédacteur de la Genèse, voy.
Bochart, Phalcg, I. I, chap, ni ; Winer, Realwcerterbuch, t. I,
p. 81 et suiv. ; Tuch, Commentai' über die Genesis, sur vin, 4 ;

Nœldeke, Untersucfiungen sur Kritik des alten Testaments, p.
145 et suiv.

2 Genes., vin, 4.
3 Saint-Martin, Mémoires sur l'Arménie, t. I, p. 260-268.
4 II Reg., xix, 37 ; Is., xxxvii, 38.
5 Jerem., u, 27.
6 C'est tout à fait à tort que les Targoumim croient retrouver ce

nom dans Psalm., xlv, 9.
7 Fr. Lenormant, Lettres assyriologiqttes, t. I, p. 22 ; E. Schra-

der, Keilinschriften und Geschichtsforschung, p. 160 et 212.
8 Notons que l'obélisque de Schalmanou-aschir, trouvé à Nim-

roud, appelle dans un endroit ce pays Mannas.
9 Ap. Joseph., Antjud., i, 3, 6.



— 468 —

nia, et de même dans l'inscription de Behistoun le texte
assyrien traduit par Urartu le Armaniya ou Armina du

texte perse.1 Fréquemment employé dans les documents

historiques des rois du grand empire d'Assyrie, ce nom
géographique de Urartu ou Arartu y désigne toujours la

partie nord-est de l'Arménie,2 ce qui s'accorde avec le dire
de saint Jérôme,3 entendant VArarat des prophètes comme

la vaste et fertile plaine arrosée par l'Araxe. C'est

encore à cette contrée que Mo'ise de Khorène4 et les autres
écrivains arméniens appliquent l'appellation d'Ararad ou

Ayrarad ; c'est là qu'Hérodote5 place ses Alarodiens. dont
le nom n'en est qu'une variante.0 La plaine en question se

déploie au sud-est du mont Massis,l'Agri-dagh de nos jours,
situé sur la rive droite de l'Araxe, montagne que Nicolas
de Damas7 appelait Baris, et sur le sommet de laquelle il
racontait déjà que l'on montrait les débris de l'arche. Ce

n'est que tard, du reste, que l'on a appliqué le nom d'x\ra-
rat à cette montagne elle-même; pour saint Jérôme encore
il désigne exclusivement la plaine qui s'étend à ses pieds.

L'application du nom d'Ararat au mont Massis a été le
résultat des interprétations bibliques qui reconnaissaient
dans son sommet les harê Ararat de Genes., vin, 4.
Originairement ce nom désignait un pays environné de grandes
montagnes, dont le Massis était la plus haute cime, et non

pas une montagne spéciale, ni celle-là ni une autre.

1 Menant, Le syllabaire assyrien,, t. I, p. 119.
2 E. Sehrader, Die Keilinschriften und das alte Testament, p.

10; Keilinschriften und Geschichtsforschung, p. 160, 209 et suiv.
3 Ad Is., xxxvii, 38.
* Geogr., 65 et 80.
5 in, 94 ; vu, 79.
6 Kiepert, Sitzungsber. der Berlin. Akacl., 14 février 1859, p.

158 ; H. Rawlinson, On the Alarodiaiis of Herodotus, dans l'He-
rodote anglais de G. Rawlinson, t. IV, p. 203-206 ; Fr. Lenormant,
Lettres ussyriologiques, t. L, p. 132.

7 Ap. Joseph., Ant.jud., i, 3, 4.



— 469 —

La majorité des anciens interprètes grecs et latins de

l'Ecriture ont adopté cette localisation de l'Arârât du

déluge au mont Massis. Mais la tradition des chrétientés
orientales était différente et procédait d'une tradition juive
antérieure. Les Targoumim du Pentateuque et des

prophètes rendent Ararat par Qardu ; la version syriaque
peschito fait de même dans Gen., vin, 4, et cette
interprétation est suivie de tous les Syriens, à commencer par
saint Ephrem.1 Elle est aussi adoptée par saint Epiphane.2
et elle a été connue de Josephe,8 dans le texte duquel la
forme Karrôn ou Kairôn est manifestement une corruption
de Kardôn. Ceci est d'accord avec les données de Bérose,1
faisant arrêter le vaisseau de Xisouthros sur les monts

Gordyéens, c'est-à-dire dans les montagnes du Kurdistan
actuel, habitées par un peuple pour le nom duquel les

écrivains classiques fournissent les formes variées Kardakes,6

Kardouchoi,6 Korduaïoi, ' Gorduènoi,9 Gorduaoif*Kurtioi,10
Gordiaei11 et même Chaldafioi?"- peuple dont la parenté

1 Assemani, Bibliolh. orient., t. II, P- 113; t. 111,2' part., p. 734.
2 Adv. fiacres., i, 4 et 18.
3 Ant.jttd., xx, 2, 2.
4 Frag. 15 et 16 de l'édit. de Lenormant, voy. dans le même

ouvrage, t. I, p. 389 et suiv.
5 Polyb., v. 79,11, et 82, 11 ; Hesych et Phot. s. v. ; Strab.,

xv, p. 734.
6 Xenoph., Anabas., ni, 5, 16 ; iv, 1, 2 ; v, 5, 17 ; Strab., xvi,

p. 747 ; Plin., Hist, nat., vi, 15.
7 Joseph., Ant jud.. i, 3, 6 ; — Kardueis (Epiphan., Adv.

haeres,, i, 4 et 18).
8 Strab., xvi, p. 747. — Cordtteni (Plin., Hist, nat., vi, 15).
9 Strab., xi, p. 529 et 532 ; xvi, p. 746, 747 et 750 ; Plutarch.,

Alex., 31 : Ptolem., v, 13, 5 : Steph. Byz., v. Gordttaia.
10 Polyb., v. 52, 5 ; Strab., xi, p. 523*; xv, p. 727.
" Plin., Hist, nat,, vi, 26 et 27. On trouve aussi Gordiani.
12 Xenoph., Anabas., iv, 3 ; v, 5; vu, 8 ; Plin., vi, 9 ; Strab.,

xii. p. 568; Steph. Byz., v. Chaldaia et Chaldaioi; cf. Knobel,



— 470 —

réelle ou supposée avec les Chaldéens du bas Euphrate a

donné lieu à de nombreuses dissertations de la part des

érudits modernes.1 Mo'hammed suit la même pensée dans

le Coran,2 quand il fait débarquer Nou'h sur le mont El-
Djoudî, qu'il appelle « montagne kurde.3 » Cette montagne
est en effet située au sud-ouest du lac de Vân,4 et son sommet

neigeux se voit de fort loin dans la Mésopotamie.5
L'empereur Héraclius y monta de Tsamanên pour voir la
place où l'arche s'était arrêtée ;6 Kazwînî7 prétend qu'on

Die Vœlkcrtafel der Genesis, p. 163. Nous avons déjà fait
précédemment quelques emprunts à ce passage de Lenormant, mais
nous n'avons pas voulu les supprimer ici, afin de laisser à son

exposé toute son unité.
1 Lassen, Die altpersischen Keilinschriften von Persepolis, p.

81-86 ; Zeitschr. f. d. Kunde des Morgenlandes, t. VI, p. 49-50 ;

Westergaard, même recueil, t. VI, p. 370 et suiv. ; Jacquet, Journal
asiatique, juin 1838, p. 593 et suiv. : Ritter, Erdkunde Asiens, t.
II, p. 788-790 ; t. VIII, p. 90 et suiv. ; t. IX, p. 630 ; Gesenius,
Thesaui:, v. Kasdim ; Rœdiger et Pott, Zeitschi: f. d. Kunde d,

Morgenl., t. III, p. 6 et suiv. ; Ewald, Geschichte des Volkes
Israël, t. I, p. 333 ; Kunik, Mélanges asiatiques de l'Académie de

St-Pètersbourg, t. I, p. 531 et suiv. ; Hitzig, Crgesc/iichte der
Philistœer, p. 46 ; Pott, dans l'Encyclopédie de Ersch et Gruber,
art. Indogerm. Sprachstainm, p. 59 ; Lengerke, Kenaan, p. 220;
Renan, Histoire des langues sémitiques, V' édition, p. 60.

2 xi, 46.
3 Voy. Fræhn, Ibn-Foszlàn, p. 54 ; Wahl, Asien, p. 818.
4 Schultens, Ind. geogr., v. Curdi; Eutych,, Ann., i, p. 41 ;

Yaqout, p. 111 : Aboulféda, Prolog., p. 176 : Kazwinî, t. I, p. 156 ;

Edrisi, iv, 6, p. 233 ; Meràsid, t, I, p. 270; Zamakschari, Lex
geogr., p. 38 ; Aboulféda, Gèogt:, p. 69 et suiv., et 273 ; Ibn-
Djobéir, p. 239 et 289 ; Ibn-Batoutah, t. II, p. 139.

5 Buckingham, Reisen in Mesopotamien (Berlin 1828), p, 316
et 320 ; Forbes, Journal of (he Royal Geogr. Society, t. IX, 3'

part. (1839), p. 421 : Petermann, Reisen, t. II, p. 47 ; Ritter,
Erdkunde Asiens, t. IX, p. 721 et suiv. ; t. XI, p. 156.

6 El-Makin, i, 1, p. 14.
7 T. I, p. 157.



471 —

y conserva des bois de ce navire miraculeux jusqu'au temps
des Abassides, et la croyance populaire du pays voisin est

même qu'il en reste encore.1 Bérose2 dit, de son côté, que
les débris du vaisseau de Xisouthros étaient montrés de

son temps dans les monts Gordyéens, légende dont nous

trouvons aussi un écho chez saint Jean Chrysostôme3 et
chez saint Epiphane.4 Il est vrai que Nicolas de Damas

racontait exactement la même chose de son mont Baris,5

qui est le Massis ou, comme nous disons, l'Ararat, c'est-à-

dire la montagne que les Persans et les Turcs qualifient
aujourd'hui de Kouh-i-Nou'h, ou « montagne de Nôa'h, »

en vertu de la même localisation du souvenir diluvien, et
dont on prétendait aussi dans son voisinage, du temps de

Chardin, que la cime gardait des restes de l'arche.0
Aboulféda7 et Isthakhris transportent le nom de El-

Djoudi et la tradition de l'arche à la montagne qui domine
Nisibe et que les géographes classiques appellent Masion,9

nom auquel les documents syriaques donnent la forme
Maschê ou Maschî10 et qui paraît foncièrement le même

que celui du Massis arménien.11 Il est à remarquer que

1 Macd. Kinneir, Travels in Asia Minor, Armenia and
Kurdistan, p. 453.

2 Fragm. 15 et 16 de ledit, de Lenormant; voy. Op. cit., t. L,
p. 389 et suiv.

3 De perfect, curit-, t. VI, p. 350, ed Gaume.
4 Ade. haeres., i, 18.
5 Ap. Joseph., Ant.jttd., i, 3, 6.
6 Voy. Rosenmüller, Alt. u, N. Morgenl., t. I, p. 29 et suiv.

C'est ce qu'affirmait aussi, dans le XIIIe siècle, Guillaume de

Rubruquis (Itiu. Tartar., 49).
7 Gèogr., p. 69 et suiv. ; Tab. Mesopot., p. xxvi.
8 P. 44.
9 Strab., xi, p. 541 : xvi, p. 285 ; Ptol., v, 18, 2.

10 Assemani, Bibliot. orient., t. II, p, 110; t. III, 1" .part., p.
498 ; Michaelis, Spirit, geogr: Hebr, exter., n, p. 141.

11 Michaelis se trompe cependant en confondant le Massis arménien

avec le Masion.



— 472 —

Strabon1 donne le Masion comme faisant partie de
l'ensemble des monts Gordyéens. Des légendes populaires
musulmanes font aussi débarquer Nou'h après le déluge à

Koufah,2 sur le bras occidental de l'Euphrate, où l'on
place plus habituellement son embarquement dans l'arche.3

Ceci, du reste, n'a pas beaucoup plus de valeur, comme
indice de tradition ancienne, que le dire de Joseph ben

Goryon,4 qui place l'Arârât biblique au nord de l'Arménie,
vers le pays des Alains et des Scythes, c'est-à-dire dans le

Caucase, ou celui des Samaritains, qui le transportent dans

l'île de Serandib ou de Ceylan.5 théâtre d'une localisation
de beaucoup de scènes des premiers chapitres de la Genèse,

opérée dans les bas temps. Convertis à l'islam, les Persans

ont placé la montagne où Nou'h sortit de l'arche au mont
Elvend," au-dessus de 'Hamadan, l'antique Ecbatane, les

Afghans à leur mont Kouner ou Nourghil,7 les Boukhares à

leur Nourah-dagh.s Dans ces localisations, ajoute Lenormant,

ils se sont sans doute guidés d'après de vieilles traditions

indigènes, et il semble qu'une toute pareille se soit
aussi appliquée antiquement au pic de Demavend. En effet,
le nom du désert de Naubendan, qui s'étend au pied de cette
haute montagne, dominé par elle, offre une singulière
analogie avec celui de Nâubendhanam, « attache du navire, »

donné au pic de l'Himalaya où les Indiens prétendent que

i xi, p. 541.
2 Niebuhr, Reiseberichte, t. Il, p. 261.
3 D'Herbelot, Bibliothèque orientale, article Nouh ; voy. t. I,

p. 393.
4 vi, 96.
5 Tuch, Commcntar über die Genesis, 2° édit., p. 135,
6 Ritter, Erdkunde Asiens, t. VI, p. 92-95.
7 A. Burnes, Travel in Bokhara, t. I, p. 117.
"" Meyendorff, Voyage d'Orenbourg à, Boukhara, trad. Jaubert,

p. 97, 149 et suiv.



— 473 —

Manou Vâivasvata attacha son navire lors du cataclysme,1
et il est difficile de ne pas croire, avec Obry,2 que le pic de

Demavend a dû recevoir une appellation iranienne
correspondant au nom indien, d'où sera provenue celle de
Naubendan Ceci est d'autant plus probable que le pic en

question est le plus haut sommet du système de l'Elbourz
ou Albordj, c'est-à-dire du Harâ-Berezaiti de la Médie Rha-
gienne, et que, comme l'a remarqué Frantz Delitzsch,3 ce

nom de Elbourz est évidemment celui que le Livre des

jubilés* et saint Epiphane5 ont eu en vue et ont altéré
quand ils ont appelé Loubar la montagne où s'était fixée
l'arche de Nôa'h. J'hésite d'autant moins, ajoute Lenormant,

à admettre ceci que je crois avoir établi ailleurs8

que c'est l'Elbourz qui est déjà désigné dans les inscriptions
cunéiformes assyriennes sous le nom de Allabria, preuve
ce que, dès une haute antiquité, la prononciation locale
médique donnait à son appellation de Harâ-Barzât (c'est
le correspondant perse du zend Harâ-Berezaiti) la forme
Halâ-Barzât. L'ébsion semblable de la fin du nom original
dans Allabria et clans Loubar serait de nature à faire penser

que c'est par l'intermédiaire des Assyriens que les Juifs
et les Syriens ont eu d'abord connaissance du pic majestueux

du sud de la Caspienne et des récits qui le
mettaient en rapport avec le déluge. On a vu7 une greffe
semblable du récit biblique sur une vieille légende diluvienne

1 Wilford, Asiatic Rsearches, t. VI, p. 522 ; Vigne, Travels in
Kashmere, t. I, p. 227.

2 Du berceau de l'espèce humaine, p, 10.
3 Die Genesis ausgelegt, 4° edit. (1872), p. 545.

4^vii et x.
5 Adv. haeres,, i, 4.

6 Lettres assyriologiqttes, t. I. p. 36 et suiv.
7 Op. cit., t. I, p. 440 et suiv.



— 474 —

indigène, conduire aussi à faire placer sur la montagne
d'Apamée de Phrygie la sortie de Nôa'h de l'arche.1

C'est plus au sud que les monts Gordyéens et directement

à l'est de l'Assyrie, dans la chaîne du mont Choathras
de Ttolémée,2 qui relie les montagnes des Carduques ou

Gordyéens au mont Zagros et forme de ce côté la frontière
de la Médie, qu'était située la montagne de Nizir, où le
récit du cataclysme, dans l'épopée cunéiforme, fait s'arrêter

le vaisseau de Hasis-Adra. Peut-être, ajoute Lenormant,

faut-il l'identifier au pic de Rowandiz, situé presque
exactement par 37° de latitude, entre le bassin du lac

d'Ouroumiyah et la vallée du Grand-Zab. En effet, dans

la plus développée de ses inscriptions historiques, dans

celle du Monolithe de Nimroud, le roi ninivite Asschour-

naçir-abal raconte une campagne qu'il fit au sein du massif

de cette montagne,3 dans la troisième année de son

1 Orne Sibyll,, i, 261, s., Cedren., Histot: compend., n, 10

éd. de Paris ; voy. Ewald, Jahrb. d. bibl. Wiss., 1854, p. 1 et 19.

Cf. les monnaies impériales d'Apamée.
5 vi, 2, 3; 4,1; 6,1.
3 Voici le passage relatif au pays de Nizir (n, 1. 33-38. Cunéif

inscr., W. A., i, 20) : « Au mois de taschrit, le quinzième jour,
je partis de la ville de Kalzou, et j'entrai dans la ville de Babitê.
Je partis de Babitê et je m'approchai du pays de Nizir, que l'on
appelle aussi Loullou-Kinipa. Je pris la ville de Bounasi, leur capitale,

qui appartenait à Mouçaçina, et trente villes fermées de sa
frontière. Les hommes eurent peur et se retirèrent dans la montagne
de difficile accès. Mais Asschour-naçir-abal, qui marchait le
premier à leur suite, alla les y chercher comme des oiseaux. Il répandit
leurs cadavres dans la montagne de Nizir. Il tailla en pièces trois
cent vingt-six de leurs guerriers ; il prit leurs chevaux. Il culbuta
le reste d'entre eux dans les gorges et les ravins de la montagne. Je

pris sept villes fermées du cœur du pays de Nizir, dont ils avaient
fait leurs réduits fortifiés ; je tuai leurs soldats: j'enlevai leurs
dépouilles, leurs meubles, leurs bœufs, leur petit bétail. Je livrai
les villes aux flammes. »



— 475 —

règne, sous l'éponymie de Asschour-iddin (882 av. J.-C).
Or, il résulte de l'ensemble des faits de la guerre à

laquelle appartient cette épisode1 que la montagne de Nizir
touchait au pays de Zamoua et à la ville de Babitê, tous
deux situés à l'est et au sud-est de la partie supérieure du

Petit-Zab, le Caprus des géographes classiques.2 En effet,
le même monarque dit formellement dans la même inscription,

mais au récit d'une autre campagne, que, parti de la
ville de Kalzou, aujourd'hui Schamâmek, auprès d'Arbèles,
il dut passer le Zab pour se rendre à Babitê.3

Après cet intéressant exposé, qui complète utilement ce

que nous disions plus haut4 et sur lequel nous avons d'ailleurs

fait quelques réserves, l'éminent orientaliste conclut:
« Si l'on examine attentivement le texte sacré, il est

impossible d'admettre que dans la pensée de l'écrivain jého-
viste, — qui est toujours, du reste, beaucoup plus rapproché

que l'élohiste des données de la tradition chaldéenne,

— la montagne diluvienne fût l'Ararat d'Arménie. En effet,
il dit5 en termes formels que ce fut en « emigrant del'est»,
benâs'âm miqqedem, que la postérité de Nô'ah parvint
dans les plaines de Schine'âr. Ceci s'accorde d'une façon
fort satisfaisante avec l'indication du récit chaldéo-babylo-
nien original sur la montagne de Nizir, comme point de

départ de l'humanité renouvelée après le cataclysme. »

1 Ce récit s'étend de la 1. 23 à la 1. 48 de la col. 2 du Monolithe.
2 E. Schrader, Keilinschriften und Geschichtsforschung, p. 279.
3 Cunéif. inscr., W. A., i, 20, 1. 50-53 : « Par le commandement

du grand Assehour, mon maître, et de Nergal, qui marche
devant moi, dans le moisdesivan, le premier jour, j'allai faire
un massacre dans le pays de Zamoua. Je ne confiai à personne le
commandement de mes chars et de mes soldats. Je partis delà
ville de Kalzou ; je passai le Zab inférieur, et j'entrai dans le pays
du voisinage immédiat de la ville de Babitê. »

4 P. 86 et suiv.
3 xi, 2.



— 476 —

C'est-à-dire que, bien interprêtées, la donnée biblique
et la chaldéenne sur l'Ararat n'en font qu'une, à savoir
précisément celle du texte cunéiforme, qui parle si haut
en faveur de la théorie sismique et que la critique nous a

appris à préférer à toutes les autres à cause de son caractère

indubitable d'originalité et d'aborigénéité. C'est là un
résultat de capitale importance. Mais pourquoi faut-il que,
tout de suite après, Lenormant, cédant à son obsession

incurable de la tradition commune et primitive, abandonne
le terrain solide où il était pour retomber dans le mythe
plus cosmogonique que diluvien :

« Mais il faut remarquer, dit-il, que si l'on prolonge
davantage dans la direction de l'Orient, par delà la barrière
dont les monts Gordyéens, le Choathras et le Zagros
bordent immédiatement le vaste bassin du Tigre et de

l'Euphrate, la recherche d'un très haut sommet, tel que doit
être nécessairement celui sur lequel l'arche se fixc.x on
arrive à la chaîne de l'Hindou-Kousch, ou plutôt encore aux

montagnes où l'Indus prend sa source. Or, c'est exactement

sur ce dernier point que convergent les traditions
sur le berceau de l'humanité chez deux des grands peuples
du monde antique, qui ont conservé les souvenirs les plus
nets et les plus circonstanciés des âges primitifs, les récits
les plus analogues à ceux de la Bible et des livres sacrés
de la Chaldée : je veux dire les Indiens et les Iraniens.2»

Pour établir cette thèse, Lenormant examine alors les

1 Dans le mythe ou la tradition importée et adaptée, oui ; dans
la tradition vraiment historique et originale, c'est le contraire.

2 Voy. D'Eckstein, De quelques légendes brahmaniques qui se

rapportent au berceau de l'espèce humaine, Paris, 1856 ; E.
Renan. De l'origine du langage, 2'édit., p. 218-235 ; Histoire des

langues sémitiques, V" édit., p. 450-456; Obry, Le berceau de

l'espèce humaine selon les Indiens, les Perses et les Hébreux,
Amiens, 1858.



— 477 —

traditions correspondantes de l'Inde et de l'Iran. Nous ne
ferons que résumer sa démonstration :

Dans toutes les légendes de l'Inde, dit-il, l'origine des

humains est placée au mont Mêrou, résidence des dieux,
colonne qui unit le ciel à la terre. Ce mont Mêrou a été
plusieurs fois déplacé, par suite du progrès de la marche des

Aryas dans l'Inde, et Obry1 a tracé de main de maître le
tableau de ces changements successifs de la place attribuée
à la montagne sacrée. Les Brahmanes de l'Inde centrale ont
voulu l'avoir dans leur voisinage, et ils l'ont fixée d'abord
au Kailàsa, puis au Mahâpantha (surnommé Soumêrou), et
plus tardivement encore, la propagation des doctrines
bouddhiques chez les Barmans, les Chinois et les Singhalais fit
revendiquer par chacun de ces peuples le Mêrou pour leur

propre pays.2 Mais le Mêrou primitif était situé au nord,

par rapport même à la première habitation des tribus

aryennes sur le sol indien, dans le Pendjab et sur le haut
Indus. Et ce n'est pas là une montagne fabuleuse, étrangère

à la géographie terrestre; on a démontré3 son
existence réelle et sa situation vers la Sérique des anciens,
c'est-à-dire la partie sud-ouest du Thibet.

Au premier abord, il est vrai, en lisant la description du

Mêrou, telle qu'elle résulte de l'ensemble des données
fournies par les Pourânas, elle apparaît surchargée de tant

1 Op. cit., p. 15-53.
2 Déjà, antérieurement à l'introduction du bouddhisme en Chine,

c'est à l'Inde que les Tao-ssé ou sectateurs de Lao-tsen avaient
emprunté la conception fondamentale et les données essentielles de

leur paradis, terres des monts Kouen-Lun, berceau des premiers
hommes. (Ritter, Erdkunde Asiens, t. m, p. 409 ; Klaproth, Ast«
polgglota, p. 356; Krœger, Ind. pers. und chines, Religions-
système, p. 161 et suiv. ; Luken, Traditions de l'humanité,
p. 100 et suiv.).

3 D'Eckstein, dans VAtlièiiceum français du 27 mai 1854, et
dans le Correspondant, 25 juillet 1854, p. 507.



— 478 —

de traits purement mythologiques qu'on hésite à croire
qu'elle repose sur aucune réalité.1 Cependant, du milieu
des traits absolument mythiques qui surchargent cette
description, on voit pourtant se dégager cette donnée

réelle que le berceau de l'humanité y est placé sur le
plateau qui couronne un massif très élevé, situé vers le centre
du continent asiatique et entouré d'une ceinture de

montagnes, plateau que domine un mont où les dieux sont censés

faire leur résidence et d'où quatre grands fleuves

s'échappent de quatre lacs, plus ou moins exactement orientés

vers les quatre points cardinaux, ou du moins en ont leur
source assez voisine pour qu'on ait pu les en faire dériver

par ces canaux souterrains que l'imagination populaire se

plaît si facilement à supposer. Dans le sens le plus large,
le Mêrou et la région environnante embrassent tout
l'immense plateau de l'Asie centrale, borné au sud par l'Himalaya,

à l'ouest par l'Hindou-Kousch et le Belour-tagh, au
nord par l'Altaï et à l'est par divers groupes de montagnes

qui se succèdent depuis l'Altaï jusqu'à l'Himalaya.
Ceci s'accorde avec les renseignements géographiques du
livre Bhischmakanda de la grande épopée du Mahâbhâ-
rata, qui représentent le Mêrou plutôt comme un vaste
terrain très élevé que comme une montagne distincte, et
lui font pourvoir d'eau tous les fleuves du monde.2 Le
système est assez conforme à celui que Justin3 a emprunté à

Trogue Pompée et d'après lequel la Scythie, patrie des

* Pour le résumé des légendes pouràniques relatives au Mêrou,
voy, Guigniaut, Religions de l'antiquité, t. i, p. 582 et suiv. ;

Géographie mgthique des Hindous, dans le Journal général de

l'Instruction publique, 8 mai 1836, p. 437 et suiv. : Ritter,
Erdkunde Asiens, t. n, 2e part., p. 7-14; Bohlen, Altes Indien, t. n,
p. 210 et suiv.

2 Ritter, Erdkunde Asiens, i, 6-12.
3 n, 1.



— 479 —

plus anciens hommes, sans avoir à proprement parler de

montagnes, est plus élevée que le reste de la terre, de telle
façon qu'elle est le point de départ de tous les fleuves,
editiorem omnibus terris esse, ut cuncta flumina ibi nota.

Mais cette énorme extension donnée à la région du Mêrou

n'en est certainement pas la conception primitive. Aux
époques réellement anciennes, l'horizon géographique des

Aryo-Indiens n'embrassait pas la Sibérie et ses peuples.1
Ceux-ci ne sont jamais mentionnés dans les deux grandes
épopées classiques de l'Inde. Obry2 a établi que le cadre
ancien des pays environnant le Mêrou avait été d'abord

pour les Brahmanes de l'Inde gangétique :

A l'est : le lac Kara-Koul, le fleuve Tarîm, la petite
Boukharie, et comme mer le lac Lop;

Au sud : le lac Manassarovar, le fleuve Gange, l'Hin-
doustan propre et le golfe du Bengale;

A l'ouest : le lac Sir-i-Koul, le fleuve Oxus, la Bactriane
et lamer Caspienne ;

Au nord : le lac Issi-Koul, le fleuve Iaxarte, la Transo-

xiane, et pour mer le lac d'Aral.
Encore, remarque Lenormant avec raison, semble-t-il y

avoir déjà ici une dérogation à ce que devait être la

conception de cette géographie sacrée sous sa forme première,
Les Brahmanes de l'Inde centrale ont voulu à tout prix y
donner une place au Gange, devenu pour eux le fleuve
sacré par excellence. Mais il ne rentre que fort imparfaitement

dans le système d'orientation régulière des quatre
fleuves à leur point de départ. Aussi tout semble-t-il indiquer

qu'à une époque plus ancienne, de même que la Sind-
hoû primait encore la Gangâ dans l'opinion des Aryas de

l'Inde, dont le principal établissement était alors dans le

1 A. de Humboldt, Cosmos, i, 341.
2 Du berceau de l'espèce humaine, p. 35-40.



— 480 —

Pantchanada (Pendjab) ou le pays des Sapta-Sindhavas,
celui des fleuves paradisiaques découlant du midi qui occupait

la position méridionale était ce que l'on peut appeler
avec Obry1 le Kameh-Indus, c'est-à-dire le cours constamment

dirigé du nord au sud de la rivière Kameh, qui se

jette dans l'Indus après s'être unie au Kaboul, continué

par l'Indus lui-même. Le Kameh, appelé aussi Petit-Sindh,
est en effet la branche occidentale, prenant sa source plus
au nord que toutes les autres, élu système des cours d'eau

qui constituent l'Indus dans le plus grand développement
de son volume, à son entrée dans l'Inde. Il a pu parfaitement

en être pris pour la source principale dans la
conception des fleuves du Mêrou, de même qu'on a pu très
facilement lui attribuer pour origine le lac Hanou-Sar,
situé au pied du glacier de Pouschtigour. En somme, et en

tenant compte des racourcis qu'éprouvent les horizons

géographiques pour les peuples primitifs, le Mêrou se

réduit au Pamir.
Non moins remarquables sont les données de la tradition

iranienne sur le berceau de l'humanité. Le fond en est

exactement le même que celui des mythes indiens du

Mêrou, mais les traits de la description de ces lieux sacrés

chez les Iraniens se rapprochent peut-être encore davantage

de certaines particularités des narrations bibliques,

parce que, dit Lenormant, ils se sont moins éloignés du

berceau primitif, qui n'a pas pris par conséquent pour eux

un caractère aussi nuageux et dont le souvenir ne s'est pas

surchargé d'une aussi exubérante végétation mythologique.
Les données si précieuses sur les stations successives de

la race iranienne dans son premier mouvement d'extension,2

qui sont contenues dans un des plus antiques chapi-

1 Op. cit., p. 40 s.

J. G. Rhode, Die /teilige Sage und der Religionssystem der
Altbaktrer, p. 69 et suiv.; Ritter, Erdkunde Asiens, t. vm, lr°



— 481 —

très des livres attribués à Zarathroustra,1 caractérisent
l'Airyana Vaêdja, point de départ originaire des hommes

et particulièrement des Iraniens, comme une contrée
septentrionale, froide et alpestre, d'où la race des Perses
descendit vers la Sogdiane.2 Là s'élève l'ombilic des eaux,
Nafedhrô apâm? la montagne sainte, le Harâ-Berezaiti
ou Berezat Gaïri du Zend-Avesta, l'Albordj des Parsis, du
flanc duquel découle le fleuve non moins sacré de l'Arvand,
dont les premiers hommes burent les eaux. Sur le plus haut
sommet de cette montagne, le pic Houkairya, il n'y a « ni
jour ni nuit, ni vent glacé ni chaleur ardente, ni maladie,
cause de morts nombreuses, ni souillure produite par les

daevas. »4 Comme le Mérou des Indiens, le Harâ-Berezaiti
est le pôle et le centre du monde, le point fixe autour
duquel le soleil et les planètes font leurs révolutions.5

part., p. 29-31, 50-69: Lassen, Ind. Alterthum.sk., t. i, p. 526 ;

Hang, Der erste Kapitel des Vendidâd, dans le t. v, 2' part., de

Bunsen, Eggptens Stelle in der Weltsgeschichte, Kiepert, dans
les Monastb. d. Berlin, Akad., 1866. p. 621 et suiv. ; Obry, Du
berceau de l'espèce humaine, p. 61 et suiv. ; Spiegel, Münch,
Gelehrte Anzetg., avril 1859, n,s 43-46.

1 Vendidâd, i, 1-12 : cf. Minokhered, lxii, 13.
2 Vendidâd, i, 13-16.
3 Yaçna, i, 15.

Philostrate Vit. Apollon. Tgan., m, 3) donne la même épi-
thète au Mêrou des Indiens. Et le poète védique Dirghatamas semble

bien faire allusion dans un passage, du reste, fort obscur, à

cet ombilic des eaux (Rig-Vêda, sect, n, lect. m, hymne 7, 33).
4 Yescht, x, 50.
5 Boundehesch, xn.
Sur les traits essentiels du sommet paradisiaque du Harâ-Berezaiti

et sa ressemblance avec le Gan-Eden biblique, voy. Win-
dischmann, Zoroastrische Studien,.]). 165-177 ; Spiegel, Gram-
mat, der Parsisprache, p. 172 et suiv. ; Avesta, t. in, p. xvii et

suiv., lui et suiv. ; Eränische Alterthumskuude, t. i, p. 191 et

suiv., 462 et suiv. ; C. de Harlez, Avesta, 2* édit., Introduction,
p. cxxxvi et suiv.

31



— 482 —

L'Airyana-Vaêdja a été placé dans la Médie Atropatène
par les habitants de la Perse et de la Médie, et cette thèse

a été adoptée par Anquetil-Duperron,1 G. Wahl2 et Saint-
Martin.3 Mais ce n'est là qu'un transfert d'assez basse

époque, une localisation de la tradition sacrée qui n'a rien
de primitif et ne s'est produite qu'à la suite d'un oubli du

véritable site que les rédacteurs du Zend-Avesta avaient
en vue quand ils parlaient de ce berceau originaire des

hommes.4 Le vrai site de l'Airyana-Vaêdja, dans sa

conception antique et première, est à l'est de la mer
Caspienne et du lac d'Aral,5 et l'illustre Eugène Burnouf a

démontré, d'une manière incontestable, que le Harâ-Berezaiti

est le Bolor ou Belour-tagh,6 soit le bord oriental
du plateau de Pamir, et l'Arvand, un des fleuves qui
sortent de ce massif de montagnes.7

Ce Berezat ou Harâ-Berezaiti primordial a eu de bonne
heure des succédanés. Tel est le mont Ouschidarena des

textes zends,8 Hoschdâstâr de la mythologie parsie de

date plus récente,0 montagne plus méridionale, mais dont

1 Zend-Avesta, t. i, 2e part., p. 5.
2 Altes und neues Vorder und Mittel-Asien, p. 859.
3 Mémoires sur l'Arménie, t. i, p. 269-271.
4 Voy. C. de Harlez, Avesta, 2° édit., p. 7. — Sur la situation

de l'Airyana-Vaêdja, consultez encore le Minokhircd, lxii, 13.
5 Lassen, Indische Altertkuniskunde, t. i, p. 526 et suiv. :

Kiepert, dans la carte qui accompagne l'ouvrage de Lassen, et dans
sa dissertation Leber die geographische Anordnung der Namen
Arisc/ier Landschaften im ersten Fargard des Vendidâd, dans
les Monastb. d. Bert. Akad., 1855.

0 Commentaire sur le Yaçna, p. 239 et suiv.
7 L'identification qu'il en fait avec l'Iaxarte (ouvr. cit., pages

clxxxi et suiv.) est cependant sujette au doute (Obry, Du berceau
de l'espèce humaine, p. 74 et suiv.). Lenormant préfère y voir le
Tarîm.

8 Yaçna, i, 41.
9 Khorda-Avesta, l (Afrin des sept, Amschaspands), 8 ; Boun-

dehesch, xn.



— 483 —

la situation est très difficile à déterminer1 et qui correspond

peut-être au Pouschtigour ou à un point de la chaîne
de l'Hindou-Kousch.2 Tel est aussi le mont Iskata,3
surnommé Oupairi-çaena,4 «plus élevé que le vol des aigles,»
ce dont les écrits pazends5 et pehlevis6 font Arparçîn.
Pour celui-ci, son identification n'est pas douteuse; les

indications que le Boundehesch1 fournit sur les quatre
fleuves qui y prennent leur source ne permettent pas d'y
méconnaître le Kôh-i-Baba; mais ensuite on y rattache le
mont Demavend,8 étendant ainsi le nom de Arparçîn à

toute la chaîne de montagnes qui, sous différentes
appellations, court d'est en ouest « depuis le Seïstan jusqu'au
Khouzistan », dit le Boundehesch,9 c'est-à-dire,
conformément à l'emploi abusif qu'il fait souvent de ces

expressions, de l'Hindou-Kousch à l'ancienne Médie. Ce Be-
rezat secondaire est, d'ailleurs, souvent distingué du
véritable et primordial; le Boundehesch1" l'appelle « chef de

toutes les montagnes après l'Albordj ». Mais le Harâ-Berezaiti

ou Albordj lui-même a subi dans le cours des siècles

les déplacements qu'éprouvent toujours les noms de la

géographie légendaire et mythique des premiers âges.

1 Burnouf, Commentaire sur le Yaçna, p. 416. — La donnée
du Boundehesch, que cette montagne est située dans le Seïstan,
est dénuée de valeur sérieuse (Spiegel, Avesta, t. u, p. 41);
cependant il faut, pour l'apprécier justement, tenir compte de ce

que ce livre étend la dénomination de Seïstan jusqu'à l'Hindou-
Kousch.

2 Obry, Du berceau de l'espèce humaine, p. 63.
3 Yescht, x, 14.
4 Yescht, xix, 3.
5 Khorela-Avesta. l, 8.
0 Boundehesch, xn et xxiv.
7 Chap. xx.
8 Boundehesch, xn.
9 Chap, xn, et xxiv.
10 Chap. xxiv.



— 484 —

Toutes les fractions de la nation iranienne ont voulu avoir
chez elles leur Harâ-Berezaiti ou Albordj. C'est ainsi que,
par un transfert constant d'est en ouest, la montagne
sacrée a été successivement fixée dans les monts Balkhan,
situés sur le bord oriental de la mer Caspienne, près du
désert de Kharizm; à l'Elbourz du midi de cette même

mer, dans l'ancienne Médie Rhagienne; enfin à l'Elbrouz
du Caucase.1 Le mont El-Djoudî du Kurdistan a été sûrement

aussi un Albordj secondaire, car c'est lui que saint
Epiphane2 désigne par le nom de Loubar, qui en est une

corruption, comme l'Allabria des documents cunéiformes.
La montagne qui domine l'ancienne Ecbatane de la Grande-
Médie a été prise à son tour comme une représentation
de la montagne paradisiaque de l'Airyana-Vaêdja, et, à ce

titre, a revêtu le caractère sacré attesté par les inscriptions

que Darius, fils d'Hystaspe, et Xerxès y ont fait graver

sur les rochers. C'est ce qui résulte de son nom même,
transcrit Orontês par les Grecs0 et donné sous la forme
parsie Arvand dans l'Afrin des sept Amchaspands,* dont

1 Obry, Du berceau de l'espèce humaine, p. 10 et 58.
* Adv. /uteres, i, 4.
3 Diod. Sic, il, 13 ; Ptol., vi, 2, 4.

Lenormant déclare ne pouvoir rapprocher de ce nom celui du
fieuve Oronte de Syrie et le croire, avec Eugène Burnouf
(Commentaire sur le Yaçna, p. 249) et M. Renan (Origine du
langage, 2" édit., p. 226), tiré aussi du perse Arvand. En effet, le
nom de l'Oronte de Syrie apparaît déjà sous la forme Aranttt
dans les documents hiéroglyphiques égyptiens de la xviir et de
la xix" dynastie (Brugsch, Geographische Inschriften altce-
gyptiseher Denkmœler, t. H, p. 22 et suiv. ; Chabas, Voyage
d'un Eggptien, p. 109, 344 et suiv.), et sous la forme Aranttt dans
les inscriptions cunéiformes assyriennes du IX* siècle (E. Schra-
der, Keilinschriften und Geschichtsforschung, p. 191, 197 et
218), c'est-à-dire bien avant le commencement de toute inlluence
iranienne sur la contrée.

4 Khorda-Avesta, L, 8.



— 485 —

la rédaction appartient à l'Iran occidental et à l'époque
des Sassanides, nom qui prouve, ainsi que l'a montré Eug.
Burnouf,1 qu'on plaçait dans cette montagne une source
Arvand, correspondant à celle du Harâ-Berezaiti primordial,

sans doute la source auprès de laquelle les monarques
Achéménides ont placé leurs inscriptions à la gloire
d'Ahouramazda. C'est le mont Elvend d'aujourd'hui, et les

inscriptions cunéiformes assyriennes l'appellent Ellibi.2
Le nom de Bâris, attribué par Nicolas de Damas3 au

Massis ou à l'Ararat arménien, paraît encore une corruption

apocopée de Berezat, appellation qui se sera appliquée
un moment à cette montagne si haute et si remarquable,
lors de l'introduction des idées et des traditions religieuses
des Iraniens dans l'Arménie. Avec plus de certitude encore,
nous retrouvons le Berezat, transporté vers l'ouest
jusqu'en Asie-Mineure, dans le Bérécynthe de Phrygie,4 qui
est, lui aussi, une montagne sacrée, résidence de Rhéa-

Cybèle, déesse dont le nom ne diffère que par une méta-
thèse de l'Irâ sanscrite,6 personnification de la terre mère
et nourricière, souvent mise en rapport avec le mont
Mêrou.8

Obry semble avoir établi7 d'une façon fort probante que

1 Commentaire sur le Yaçna, p. 249.
2 Fr. Lenormant, Lettres assgriologiques, t. i, p. 40.
3 Ap. Joseph, Ant.jud., i, 3, 6.
4 Obry, Mèm. de l'Académie d'Amiens, 1835, p. 510-512 ; A.

Maury, Histoire des religions de la Grèce antique, t. i, p. 79 ;

E. Renan, Origine du langage, 2' édit., p. 226.
5 A. Kuhn, dans A. Weber, Indische Studien, t. i, p. 352 ; A.

Maury, ouvr. cit., t. i, p. 78.
6 Les Vèdas emploient pour le nom de ce personnage les trois

formes lia, Ira et Ida: cette dernière pourrait bien être le prototype
du nom de l'Ida, autre montagne sacrée de Rhéa-Cybèle, en Phrygie

et en Crète (Obry, Du berceau de l'espèce humaine, p. 23).
7 Du berceau de l'espèce humaine, p. 5 et suiv.



— 486 —

la montagne que les tribus aryennes regardaient comme
le berceau sacré de l'humanité avait reçu d'elles, avant la

séparation de celles de l'Iran et de celles de l'Inde,
l'appellation d'Aryâratha, char des Aryas ou des illustres, des

vénérables, parce qu'à sa cime était censé-tourner le char
des sept Mahârschis brahmaniques, des sept Amescha-

çpentas mazdéens, envisagés comme les sept étoiles de la

grande-ourse. En effet, cette constellation des sept Rischis,
qualifiés souvent d'aryas dans les Vêdas, porte les noms
de vâhanam et de ratha, « chariot »/ et les récits indiens
du déluge font naviguer les sept dêvas qui la composent,
dans l'arche diluvienne, avec Manou Vâivasvata, non-seulement

pour lui tenir compagnie et l'encourager sur
l'immense océan des eaux débordées, mais encore pour l'aider
à amarrer son vaisseau à l'un des plus haut pics de

l'Himalaya, appelé tantôt Nâubandhanam, « attache du
navire »,2 et tantôt Manoravasarpanam, « descente de

Manou ».3 Cette appellation n'est pas sans aualogie avec
celle de Qaniratha-bâmi, « haut char orné », ou simplement

Çaniratha, donnée par les livres zends4 à la partie
de la terre habitée par les hommes, dont l'AiryanaVaêdja
est le centre,5 et avec celle de Tchâitraratha, « char peint »,

1 Colebrooke, Miscell. essays, t. u,p. 357: A. Kuhn, Zeitschr.
f. d. Wissensch, d. Sprache, t. i, p. 151-160 : F. Nève, Essai sur
le mythe des Ribhavas, p. 306; Sàyana, dans Wilson, Rig-
Veda, t. i, p. 16.

2 Mahàbhàra/u, m, 187, v. 127-193 ; t i, p. 665.
3 Çatapàtha-Brâhmana, trad, par F. Nève, Annales de philosophie

chrétienne, 4" série, t. m, p. 58; voy. 1.1, p. 423.
Ce nom rappelle celui de la Naxtiana de Ptolémée, « première

descente », ville située à 30 kilomètres environ au sud-est du
Massis ou de l'Ararat Arménien (Saint Martin, Mémoires sur
l'Arménie, t. i, p. 267).

4 Vendidâd, xix, 129 ; Yaçna, xi, 1 ; xn, 35; lvi, 12, 3; Yescht'
x, 15 et 67 ; xi, 15 ; xxi, 14; voy. Spiegel, Avesta, t. m, p. lui.

5 Qaniraiha ne diffère à'Airgaratha que par la substitution
du qualificatif qani au qualificatif airga.



— 487 —

appliquée en sanscrit au jardin du dieu des richesses,
planté au nord de l'Inde.1 Par contre, Lenormant ne saurait

suivre le savant aryaniste d'Amiens quand il prétend
que le nom, ainsi restitué, d'Aryâratha est la source de

celui de l'Ararad ou Ayrarad arménien.2 Ce dernier, les

documents cunéiformes de l'Assyrie l'attestent, dit-il, en
le donnant dès le IXe siècle avant J.-C. sous la forme
Urartu, est antérieur à l'établissement de toute population

aryenne dans l'Arménie ; il doit appartenir à la langue
des habitants plus anciens de l'Arménie orientale, des bassins

de l'Araxe et du lac de Vân, c'est-à-dire des Alaro-
diens, pour les désigner par le nom que leur donne Hérodote,

langue encore très-imparfaitement connue. Aussi,

pour les Arméniens, ce nom, étranger à leur langue, est-il
une véritable énigme; ils n'en expliquent l'origine et le

sens qu'au moyen d'un misérable calembourg.8
En possession de ces faits, Lenormant conclut : « Nous

voici de cette façon reportés, par l'accord de la tradition
sacrée et des plus respectables parmi les traditions
profanes, au massif montueux de la Petite-Boukharie et du
Thibet occidental, comme au lieu d'où sortirent les grandes
races humaines. » C'est là que la race aryenne a eu
certainement son berceau.4 C'est là que quatre des plus grands
fleuves de l'Asie, ITaxarte, le Tarîm, l'Oxus, et même

1 Obry, Du berceau de l'espèce humaine, p. 9.
2 Les mêmes raisons s'opposent à ce que l'on admette l'étymo-

logie, prônée par Von Bohlen (Die Genesis, p, 94) et M. Benfey
(Monatsnamen, p. 197), qui ferait dériver Ararat ou Ayrarad
de Aryâ-varta.

3 Ils l'expliquent par Arayi arad, « la flétrissure d'Aray »,

leur ancien roi battu dans la plaine d'Ayrarad par l'armée de
Sémiramis (Mos. Khoren., i, 14).

4 Burnouf, Comm. sur le Yaçna, p. 250 ; addit., p. clxxxv ;

Lassen, Jut/, Altertiiinsk, i, 526 s. ; A. de Humboldt, Asie
centrale, i, 163 ; u, 16, 377 et 390.



— 488 —

l'Indus par une partie de ses affluents, prennent leur
source. Les points culminants en sont le Belour-tagh et le
vaste plateau de Pamir,1 si propre à nourrir des populations

primitives encore à l'état pastoral, cai il leur offre
tout ce qui est nécessaire à leur existence, habitation,
nourriture et combustible, et cela à une hauteur au-dessus
du niveau de la mer où l'on ne rencontre partout ailleurs

que des neiges éternelles.2 Le nom du Pamir, sous sa forme
première, était Oupa-Mérou, « le pays sous le Mérou,8 »

ou peut-être Oupa-Méra, « le pays auprès du lac,4 » qui
lui-même avait motivé l'appelation du Mérou.5 C'est encore
là que certains souvenirs des Grecs nous forcent à tourner
nos regards, particulièrement l'expression sacrée meropes
anthrôpoi,* qui a peut-être voulu dire originairement « les

hommes issus du Mérou.7 » Les souvenirs d'autres peuples
sur la patrie d'origine de leurs ancêtres convergent aussi

dans la même direction, mais sans atteindre le point
central, oblitérés qu'ils sont en partie par l'éloignement. « Les
tribus mongoles, remarque M. Renan,8 rattachent leurs
légendes les plus anciennes au Thian-Chan et à l'Altaï, les

tribus finnoises à l'Oural, parce que ces deux chaînes leur
dérobent la vue d'un plan de montagnes plus reculé. Mais

prolongez les deux lignes de migration qu'indiquent ces

1 A son sujet, voy. A. de Humboldt, Asie centrale, t. Il, p.
374-412.

1 A. de Humboldt, Cosmos, trad, franc., t. I, p. 441.
3 E. Burnouf, dans A. de Humboldt, Asie centrale, t. I, p. 404,

et t. II, p. 389.
4 E. Burnouf, dans le même ouvrage, t. I, p. 115 ; Obry, Du

berceau de l'espèce humaine, p. 83.
5 E. Burnouf, dans A. de Humboldt, Asie centrale, t. I, p. 115.
6 Iliad., A, v. 250 ; L, v. 402 ; cf. B, v. 285 ; Æschyl., Siippl.,

v, 89 ; Choèphor., v. 1017 ; Euripid., Iphiyen. Taut:, v. 1263.
7 E. Renan, Origine du langage, 2° édit., p. 228.
8 Ouvr. cit., p. 232.



— 489 —

souvenirs vers un berceau moins voisin, vous les verrez se

rencontrer dans la Petite-Boukharie. »

Passant maintenant à 'un ordre d'idées tout différent,
aux considérations tirées de l'anthroplogie de la linguistique

et de la distribution géographique des races humaines,

Lenormant signale le parfait accord de ses conclusions
antérieures avec celles de M. de Quatrefages :

« On sait qu'il existe en Asie, dit l'éminent professeur,1
une vaste région entourée" au sud et au sud-ouest par
l'Himalaya, à l'ouest par le Bolor, au nord-ouest par l'Ala-
Tau,r.au nord par l'Altaï et ses dérivés, à l'est et au sud-
est par le Felina etje Kouen-Lun. A en juger par ce qui
existe aujourd'hui, ce grand massif central pourrait être
regardé comme ayant renfermé le berceau de l'espèce
humaine. »

Lenormant donne maintenant la clef de ce qui, pour
quelques lecteurs, a pu être une énigme jusqu'ici ; il indique

formellement le procédé de sa recherche :

« Dans ce qui précède, dit-il, nous avons été insensiblement

amené à rapprocher et à identifier presque complètement

la montagne diluvienne et la montage paradisiaque,
le berceau de la première et celui de la seconde humanité
dans la conception biblique sur les premiers âges et les

origines de notre espèce. C'est, en effet, un résultat auquel

je crois impossible de se soustraire. »

En effet, sans vouloir examiner le problème, encore

prématuré du berceau géographique de l'espèce humaine,
il lui semble incontestable historiquement que les trois
grands rameaux de la race blanche, qui constituent en

réalité l'élite de l'humanité et dont la Bible fait la descendance

de Nôa'h, se formèrent dans la région de l'Asie
centrale où il a été amené à placer le Mérou et le Harâ-Bere-

1 L'espèce humaine, 2" édit., p. 130 et suiv.



— 490 —

zaiti ; que c'est de là que leurs essaims sortirent pour se

répandre par voie de migrations sur le reste de la surface

terrestre. A supposer même que ce n'ait été là pour cette
race qu'une première étape, dans des temps prodigieusement

antiques, et que les autres races de l'humanité
n'aient pas été issues de ces lieux mêmes, mais d'un autre
berceau antérieur et plus ou moins voisin, il était tout
naturel, dit-il, que les trois divisions des Nôa'hides
postdiluviens — tels qu'ils se considéraient eux-mêmes —
plaçassent la naissance et l'état de bonheur édénique du
premier couple humain de la période antédiluvienne, aux lieux
auxquels se reportaient les plus vieux souvenirs qu'ils
eussent conservés, aux lieux qui avaient vu d'abord habiter
ensemble, puis se diviser en trois branches, leurs ancêtres

antiques au temps des générations qui suivirent le

cataclysme, dont l'impression et la mémoire demeurèrent
toujours si vivantes dans les traditions primitives qui, croit-il,
leur étaient communes.

C'est une donnée, ajoute-t-il, qui a été très généralement
admise chez les interprètes des livres saints, dans les

premiers siècles du christianisme, que, lors du déluge, l'espèce
humaine, dans la personne de Nôa'h, le juste seul préservé
de ce terrible châtiment, trouva une planche de salut dans

les lieux mêmes qui avaient abrité son berceau. Et cette
donnée est, à ses yeux, tout à fait conforme au véritable

esprit de la tradition ancienne.1

Que telle ait été la conception du jahvéiste de la Genèse,

c'est ce qui ne lui paraît pas douteux, d'après les termes
mêmes de cet écrivain. C'est « du côté de l'orient, »

miqqedem,'2 que Yahveh Elohim a planté le jardin de

1 Voy. ce qu'en a déjà dit Obry, Du berceau de l'espèce
humaine, p. 4 et suiv.

2 L'interprétation de miqqedem dans un sens de temps, comme
signifiant « auparavant, antérieurement, » dans Genes., n, 8, in-



491

'Eden -f c'est à l'orient de ce jardin que se trouve la adâ-
mâh, la terre fertile habitée et cultivée où réside Adam
après son expulsion du paradis terrestre et où se maintient
sa descendance par Schêth, tandis que Qain, à la suite de

son crime, en est chassé par la colère divine2 et va s'établir
dans la terre de l'exil, ereç Nôd, qui est aussi située « à

l'orient de 'Eden, » qidmath 'Edenf L'emplacement de la
adâmâh est formellement déterminé par cette circonstance

que c'est « du côté de l'orient du jardin de 'Eden, » miq-
qedem legan-'Eden, que Yahveh place les Kéroubîm pour
en défendre l'accès à l'homme, banni de ce lieu de délices.4
En même temps, quand le déluge a eu ravagé la surface
de cette adâmâh, habitée par les descendants de Schêth,
qui a été le théâtre de l'histoire de d'union des enfants de

Dieu et des filles des hommes,5 et à laquelle le jahvéiste
semble, dans plusieurs passages très précis," limiter la
destruction produite par le cataclysme, c'est encore « dans

une émigration partie de l'orient, » benàs'âm miqeqcdem,

que la postérité des trois fils sortis de l'arche avec Nôa'h

parvint dans les plaines de Schine'âr.7 La montagne
diluvienne, où l'arche se fixa, était donc, suivant la tradition
qu'a recueillie le rédacteur jahvéiste, sise dans le lointain
Orient par rapport à la Babylonie, et pourtant interposée

terprétation proposée pour la première fois par Onqelos et admise

par un certain nombre de commentateurs du XVI" et du XVII'
siècles, est absolument contraire aux habitudes du langage biblique.
Réfutée victorieusement par Huet (De la situation du paradis
terrestre, p. 38-53), elle n'a plus été reproduite depuis.

1 Genes., n, 8.
2 Id., iv, 14.
3 Id., iv, 16.
4 Id., m, 24.
5 Genes., vi, 1.
0 Id., vi, 7 : vu, 4 et 23.
7 Id., xi, 2.



— 492 —

entre cette contrée et la adâmâh antédiluvienne, plus
orientale encore, c'est-à-dire dans des conditions
géographiques tout à fait analogues à celles du 'Eden lui-même.

Ces différents traits du texte biblique, tous empruntés
au même document fondamental, laissent entrevoir par
leur rapprochement un système tout à fait analogue à celui

qui est essentiel dans les récits diluviens de l'Inde. Pour
les Indiens brahmaniques, le jardin de délices du Mêrou
et le sommet où aborde le vaisseau sauveur dans le
cataclysme sont placés dans le même groupe de montagnes,1
soit dans l'Himalaya,2 soit dans le Kouen-Lun,8 soit dans
le Thian-Chan,4 mais toujours au nord de l'Inde. C'est sur
le versant nord de ce gioupe de montagnes, ombilic du

monde, dans la terre paradisiaque de l'Outtara-Kourou,
que Manou Vâivasvata réside avant le déluge, et c'est là

qu'il reçoit l'avertissement du poisson divin. Puis, quand
son vaisseau est porté sur les eaux soulevées, les montagnes

sacrées, qui seules émergent encore au milieu de

l'inondation universelle, lui offrent un port de refuge. C'est
là qu'il débarque et qu'après la fin du cataclysme il opère

sur l'autre versant, dans la direction du sud, c'est-à-dire
de l'Inde, sa « descente de la montagne du nord. » Sauf

qu'il s'y agit d'une translation d'est en ouest, au lieu

qu'elle ait lieu du nord au sud, la donnée qui résulte de

1 Obry insiste avec raison sur ce point (Du berceau tic l'espèce
humaine, p. 5).

2 W. von Schlegel. Intl. Bibliothek: t. I, p. 387 : Ritter,
Erdkunde Asiens, t. II. p. 947-952 ; Lassen, Ind. Altert/ittmsk., t. I,
p. 49 et suiv.

3 Klaproth, Magasin asiatique, t. II, p. 235 et 284 : Paulinus
a Sancto Bartholomaeo, Sgstema brahmanictim, p. 291 : Deshau-
terayes, Journal asiatique, 1™ série, t. VII, p. 150 et suiv. ; Lassen,

ouvr. cit., t. I, p. 34.
4 Wilford, Asiatic researches, t. VIII, p. 310 et suiv. ; A. de

Humboldt, Asie centrale, t. II, p. 356.



— 493 —

l'enchaînement des faits du récit, chez le jahvéiste de la
Genèse, parait à Lenormant exactement la même. Avant le

déluge, la descendance de Adam habite à l'orient du

'Eden, la postérité du fils béni dans la région à laquelle
on donne spécialement le nom de adâmâh, lieu d'exil et
de misère par rapport au paradis terrestre, séjour de

délices encore par rapport à la terre de Nôd, où a été

relégué Qaîn, le fils maudit. C'est là que réside Nôa'h ;

c'est là qu'il reçoit l'avertissement céleste et qu'il construit
son arche en prévision du cataclysme. Mais après le déluge,
Nôa'h et ses enfants, à la suite de leur navigation sur les

eaux déchaînées, se trouvent au contraire transportés dans

une région où ils ont désormais le 'Eden « à l'orient » et
à partir de là leur migration, s'éloignant à la fois de leur
berceau et des lieux qui virent leur salut, procède d'orient
en occident. Il est bien difficile après cela de ne pas croire
que, pour le narrateur qui développe ainsi la suite des

événements, le jardin paradisiaque et la montagne
diluvienne, dont la position à l'égard du pays où il écrivait est

indiquée par lui dans les mêmes termes, devaient appartenir

à un même massif prodigieusement élevé, formant
comme l'axe du monde et dominant « les plus hautes
montagnes qui sont sous les cieux, » lesquelles avaient été

dépassées de quinze coudées par l'inondation.1 Ce massif
doublement sacré, relégué bien loin dans l'est par rapport
aux plaines de Schine'âr, où se produisit la confusion des

langues, formerait ainsi, dans la pensée de l'écrivain biblique,

comme une sorte de barrière entre le séjour de

l'humanité antédiluvienne et celui de l'humanité postdiluvienne,
de la même façon que, dans la tradition de l'Inde, celui
où se trouvent à la fois le Mérou et le Nâubandhanam.

Malgré le peu de place que tient la tradition diluvienne

1 Genes., vu, 19-20.



— 494 —

dans les livres sacrés du mazdéisme,1 Lenormant croit y
retrouver la trace manifeste d'une semblable conception.
En effet, c'est dans la terre édénique de l'Airyana-Vaêdja2
que Yima, sur l'ordre d'Ahouramazda, lequel l'avertit de

l'imminence du cataclysme,3 établit le jardin carré, vara,
qui dans cette forme élu récit jouerait le même rôle que
l'arche dans celui de la Bible, et qui est comme une sorte
de paradis terrestre,4 analogue à l'Outtara-Kourou des In-
tliens, en même temps qu'un lieu de refuge contre le fléau

qui dévaste le reste de la terre. Et il remarque que dans

presque tous les lieux de l'Iran où il a vu une localisation
postérieure transporter la montagne sainte du Harâ-Berezaiti,5

il a aussi constaté que, sous l'influence de
l'introduction des idées juives, chrétiennes ou musulmanes, on
aurait cru reconnaître le pic diluvien dans la montagne
ainsi désignée par les mazdéens.6 Ceci, ajoute-t-il, est un
indice presque certain de ce que les nouvelles traditions
se greffèrent dans ces cas sur quelque donnée des anciennes

légendes indigènes qui s'y prêtait, et de ce que dans

tous ces lieux on avait cru posséder le vara de Yima, en

même temps que le Harâ-Berezaiti, auquel sa notion était
étroitement liée. —

Telle est la thèse de Lenormant, qui si elle était
inattaquable, créerait à la théorie sismique du déluge des embarras

sérieux. Nous espérons prouver qu'il n'en est rien,
mais il nous a paru équitable, quelques longueurs que cela

dût entraîner, d'en donner d'abord un résumé complet.
En somme, cette thèse peut se réduire à la proposition
suivante :

1 Voy. même ouvrage, t. I, p. 430.
2 Vendidâd, n, 42-45.
3 Ibid., 46-79.

'

« Ibid., 80-86,131-136.
'- Plus haut dans ce volume, p. 29 et suiv.
0 Plus haut, p. 14 et suiv.



— 495 —

La montagne diluvienne est identique à la montagne
paradisiaque. Or, les traditions communes des Indiens, des

Iraniens et des Chaldéens placent le mont paradisiaque au
Pamir (Indûh-Kuh et Bolor). Donc, là fut aussi la
montagne du déluge, dans son site primitif.

Et on est conduit à l'identité suivante :

Ararat (chaldéen) Harâ-Berezaiti (iranien) Mêrou
(indien) Pamir.

Ceci, pour le site primitif. Plus tard, la double tradition
de I'Eden et du Déluge fut emportée dans les migrations
et localisée un peu partout. 11 en résulta des localisations
correspondantes pour la montagne paradiso- diluvienne.
C'est ce que Lenormant appelle les succédanés du topique
primitif.

Voilà, dans sa forme la plus simple, la thèse que nous
avons à examiner. Commençons par quelques considérations

intrinsèques que l'auteur lui-même nous fournit, avec
la parfaite bonne foi qui était son caractère distinctif, mais
dont il ne semble pas avoir saisi la véritable portée.

Tout d'abord, Lenormant reconnaît (p. 37) que l'emploi
du nom d'Ararat, pour désigner la montagne diluvienne, est
exclusivement propre à l'écrivain élohiste de la Genèse et
constitue de sa part une véritable inovation. Ce nom, nous
le savons d'une manière positive par Bérose et par les

documents cunéiformes originaux, ne figurait pas dans la
tradition chaldéo-babylonienne du déluge. Celle-ci avait le

Nizir, qui n'a rien à faire avec l'Ararat ni avec le Harâ-
Berezaiti. L'écrivain jahvéiste, qui est certainement antérieur

à l'élohiste (Reuss et M. Vernes sont du même avis),
et qui se tient toujours au plus près de la tradition
chaldéenne, n'emploie pas un tel nom et ne paraît pas l'avoir
connu. Et Lenormant ajoute : Pour ce dernier, bien
évidemment, l'arche s'est arrêtée au même point que pour les

Chaltléens, c'est-à-dire vers les montagnes de Nizir (ou



— 496 —

dans le Puscht-i-Kuh, ajouterons-nous), puisqu'elle s'est
arrêtée à l'orient des plaines de Schinear (Gen. xi, 2). Ainsi
donc, le nom d'Ararat pour la montagne diluvienne manque
à la tradition primitive de Chaldée. Il manque encore au

plus ancien des écrivains bibliques. Seul, le plus récent de

ces écrivains connaît ce nom et l'inaugure. Or, de l'aveu de

Lenormant (p. 38) toujours, il est incontestable, d'après le
tableau ethnographique du chapitre x de la Genèse, qui
provient de lui, que le rédacteur élohiste avait, d'une partie

au moins des populations iraniennes, une connaissance

que l'on ne retrouve au même degré chez aucun autre des

écrivains bibliques antérieurs à Cyrus. Rien donc d'impossible

à ce qu'il ait emprunté à ces populations, qui lui
étaient connues, le nom d'Aryaratha ou Airyaratha pour
la montagne diluvienne, nom qu'il aura tout naturellement
rendu en Ararat, soit qu'il en eût en vue l'assimilation à

celui de l'Ayrarad arménien, soit que cette assimilation ne
fût pas dans sa pensée et qu'elle ait été faite seulement

ensuite, d'après son texte. Car ici l'on manque ele données

positives pour se décider entre l'une et l'autre hypothèses,
également admissibles toutes deux.

Remarquons, du reste, ajoute Lenormant, qu'il a pu
tirer d'une source babylonienne, sinon primitive, du moins

contemporaine de lui, cette donnée d'un Arârât ou Airyaratha

diluvien, provenant d'une origine aryenne. En effet,
les documents lexicographiques de la bibliothèque palatine

de Ninive nous font voir que les Assyro-Babyloniens
appelaient quelquefois l'Ayrarad d'Arménie Urtiî) d'où il
faut conclure que, par une étymologie factice, ils
décomposaient Urartu ou Arartu en ar-Urtu, «la montagne2

' Cunéif. inscr. of West. Asia, t. II, pi. 48, verso, col. 1, I. 13.

Syllabaire A, n" 74.
5 Le mot ami, étant construit ar, « montagne, » correspondant



— 497 —

d'Ourtou,1 de même que, plus tard, les auteurs des Tar-
goumîm araméens des prophètes, ayant eu connaissance
du nom classique de l'Arménie, l'analysaient en har Mint,
« montagne de Mînî, » expression qu'ils substituaient au

Minnî des textes originaux.2 Il résulte aussi des mêmes

passages des tablettes lexicographiques assyriennes que le

nom de l'Ararat arménien, lorsqu'on le lisait Urtû,
s'écrivait par le même idéogramme que le nom du pays
babylonien d'Akkad,3 idéogramme qui est expliqué ailleurs

par matuv elituv, « pays élevé4, » et par saqû « sommet5. »

Ainsi, quand les Chaldéo-Assyriens décomposaient Urartu
ou Arartu en ar-urtu, c'était pour lui donner le sens de

« la haute montagne ». C'était pour eux un équivalent
exact du zend Hara Berezaiti. Par suite, il est tout naturel

que, s'ils ont connu les légendes iraniennes sur la montagne
sacrée et paradisiaque, ils lui aient donné le nom de ar-
urtû (d'où le biblique Ararat), à la fois comme identique
de sens avec son appellation de Hara-Berezaiti* et comme

à l'hébreu har, n'a pas encore été signalé par les assyriologues.
Lenormant le trouve avec gublu, donné comme un équivalent
de sadû, dans un fragment encore inédit de liste de synonymes
assyriens.

1 11 est assez remarquable que Hethoum ou Hayton l'Arménien
emploie la forme Arath (c'est-à-dire Arad) pour Ararath (Hist,
orient., 9).

1 Les targoumistes ont même été jusqu'à croire, bien à tort,
retrouver ce nom de l'Arménie dans le harmôn de Amos, iv, 3.

3 Voyez encore la grande inscription de Khorsabad, dite des

Fastes, 1. 31 : H. Rawlinson, dans l'Hérodote anglais de G. Raw-
linson, t. IV., p, 250-254; E. Schrader, Keilinschriften und
Geschichtsfbrscliiing, p. 30.

4 Fr. Lenormant, Die Magie und Wahrsagekunst der Chal-
dœe'r, p. 289.

5 Sayce, Elementary assyrian grammar, 2J édit., p. 27, n"316.
6 M. Spiegel (Avesta, t. I, p. 271), après Eugène Burnouf,

note comme une circonstance digne d'une haute attention l'em-
3â



-— 498 —

identique de son avec celle d'Airyaratha. Quant à la preuve
que des noms de la mythologie iranienne ont été connus
et introduits à Babylone et en Assyrie, sinon dès les temps
de la première rédaction des tablettes lexicographiques du

moins à l'époque où ont été faites les copies que nous en

possédons au VIIe siècle avant J.-C, elle se trouverait
dans celle de ces tablettes où la glose Mitra accompagne
un surnom du dieu Soleil.1 L'origine iranienne du nom de

l'Ararat diluvien est donc possible, même probable, soit
qu'on l'attribue à un emprunt direct fait par l'Elo-
histe à ce qu'il savait des traditions de la Médie, soit qu'on
préfère croire qu'il a reçu ce nom par la voie de Babylone.

Fort bien, répondrons-nous, sans discuter le moins du

monde le côté philologique de cet argument, mais qu'est-ce

que cela prouve? Lenormant a reconnu lui-même que si

l'Elohiste a tiré son Ararat d'une source babylonienne, ce

n'est en tout cas pas de la tradition chaldéenne primitive
qui l'ignorait; cène peut être que d'une source contemporaine

de lui, c'est-à-dire postérieure d'au moins un siècle
à la copie ninivite du texte cunéiforme, de onze siècles à

l'exemplaire d'Erech et de quatorze au premier original.2

ploi, dans le nom consacré Harâ-Berezaiti du mot harâ, d'origine

sémitique, au lieu du proprement iranien gairi. La montagne
sainte est quelquefois appelée absolument Hara (Ýescht x, 13:
xn, 23) ou Haraiti (Yescht, xix, 1).

1 Cunéif inscr. of West. Asia, t. Ill, pi. 69, n° 5, 1. 63.
2 Voici la succession chronologique, de ces différents textes,

d'après Schöpfer, G. Smith, Reuss et M. Vernes :

Premier original chaldéen
Sortie d'Oûr
Exemplaire d'Erech
Genèse mosaïque, d'après

le système canonique

Commencement du 20' s. av. J,-C.
Fin du 20" s. » »

17e s. » »

15e s. » »



— 499 —

Or, si l'Ararat, qu'on regarde comme une importation
plus ou moins tardive, manque déjà au texte ninivite que
nous possédons, à combien plus forte raison a-t-il dû être
inconnu des originaux? Le texte chaldéen, dans sa forme
originale et même dans celle de l'exemplaire d'Erech, est

plus ancien que les deux écrivains bibliques ; les copies de

Ninive sont plus anciennes que l'Elohiste. Or, ces copies
mentionnent le Nizir et les assyriologues sont d'accord

pour admettre que ce topique remonte au moins au
texte d'Erech. Lenormant le dit en toutes lettres (p. 6).
Donc, antérieurement aux deux écrivains génésiaques,
les Chaldéens possédaient la tradition diluvienne et
plaçaient l'abordage au Nizir. La situation de ce pays est fixée

par l'inscription de Asschour-naçir-abal, qui remonte à

après 882. Au 9e siècle donc (époque de l'inscription),
Nizir désignait une contrée siluée à l'orient de la
Mésopotamie; or, à cette même époque, le Jahvéiste désignait
comme lieu d'arrêt de l'arche un point situé à l'orient des

plaines de Schinear, c'est-à-dire de la Mésopotamie (Gen.
XI, 2). Où avait-il pris cette indication topique? Evidemment,

dans la tradition chaldéenne qu'il suit fidèlement.
Donc, la tradition diluvienne de Chaldée désignait, au
9e siècle, Nizir, placé où l'on sait, comme le point d'arrêt
de l'arche. Les copies de Ninive sont du 7e siècle, il y a donc
moins de deux siècles entre elles et l'inscription. Cela

étant, il est plus que probable que le mot Nizir a le même

sens dans l'épopée de Ninive que dans l'inscription ; qu'il

temps des 2 roy.^
9" s. »

8' s. »

»

»

Doc. jahvéiste d'ap. Reuss
Doc. jahvéiste d'ap. Vernes

7e s. » » Copies de Ninive, d'après
Smith ; Deutéronome,
d'après Reuss

temps de l'Exil \
6* s. » » Doc. élohiste, d'ap. Vernes

Lévitique, selon Reuss
5° s. » » Doc. élohiste, d'ap. Reuss.



— 500 —

désigne, dans les deux textes, exactement le même pays.
En effet, il y a entre les deux passages relatifs au Nizir
une double ressemblance : la ressemblance verbale, c'est le
même mot, et la ressemblance logique, ce mot est employé
avec le même sens de lieu d'abordage de l'arche. Les assy-
riologues, qui sur la première seule de ces ressemblances
n'hésitaient pas à identifier le Nizir du poème au Nizir de

l'inscription, hésiteront bien moins encore maintenant que
la comparaison avec le Jahvéiste a fourni la seconde. Donc,
le site de l'Ararat chaldéen, le Mont Nizir (ou du Nizir)
du récit cunéiforme, est fixé en toute certitude. Et il
l'était déjà ainsi avant l'Elohiste qui inaugura, pour le même

usage, le mot d'Ararat. Donc le Nizir de la tradition de
Chaldée est indépendant, pour le nom et pour le rôle qu'on
lui attribuait dans le déluge, de l'Ararat inové par l'Elohiste.

L'origine supposée iranienne de ce dernier nom ne

peut, donc infirmer en quoi que ce soit l'aborigénéité do la
tradition diluvienne dans les plaines de l'Euphrate.

Mais cette aborigénéité elle-même, comment la démontrer?

N'est-il pas possible que la tradition diluvienne aît
été importée en Chaldée par les Perses, ou qu'elle y soit
arrivée de l'Iran, de proche en proche, sans autre cause

que les influences de voisinage, et cela peut-être à une
époque fort ancienne? Elle y sera arrivée avec un nom
quelconque, dérivé de Hara-Berezaïti, pour la montagne
diluvienne. Puis, la tradition étant reçue et localisée en

Chaldée, on aura localisé sur le Nizir, voisin, bien connu,
situé dans la direction du nord-est où on mettait déjà le
Paradis (v. ante), l'idée de la montagne diluvienne. A partir
de ce moment (quel qu'il soit), elle aura porté en Chaldée
le nom indigène de Nizir que nous montrent les textes du

pays. Plus tard, seulement (où à un moment quelconque,
du reste), l'Elohiste, en contact avec les populations ou

ou moins les idées iraniennes, leur aura emprunté le nom



— 501 —

d'Ararat, qu'il aura rétabli à la place de celui de Nizir,
dans la tradition qu'il prenait directement aux Chaldéens.
Ce qui n'empêchait pas la tradition chaldéenne de se

perpétuer, de son côté, avec son Nizir intact. Tout cela n'est-
il pas possible

Assurément1, à une seule condition : Nemo dat quod
non habet, il faut seulement pour cela que les Iraniens
aient possédé une tradition diluvienne (aborigène ou
importée d'avance, peu importe). Or, c'est précisément ce

qui n'est pas le cas. Lenormant lui-même repousse la
comparaison du récit de la destruction par la pluie de Tistrya,
le génie de l'étoile Syrius, des êtres malfaisants créés par
Ahriman (les Khrafçtras),2 C'est un mythe cosmogonique
antérieur à l'apparition de l'homme, et non une légende
historique.3 Spiegel4 et Andrée5 sont du même avis. Lenormant
reconnaît6 que le seul parallèle à cette première pluie,
qu'on puisse découvrir dans la Bible, se trouve, non pas
dans le récit du déluge, mais en Gen. II, 5 et 6. — Quant
au récit du vara de Jima,7 c'est moins clair et il faut y
regarder de près. Voici le texte :

1 Le fait que la tradition chaldéenne et les traditions
antéroasiatiques, qui en dérivent, peignent le cataclysme avec des traits
qui ne peuvent convenir qu'à une inondation de plaine basse

et avec des détails qui obligent de conclure au topique mé-
sopotamien, ce fait pourrait fort bien être mis au compte de l'adaptation

locale et ne suffirait pas, à lui seul, pour établir l'origine
chaldéenne de la tradition. Nous verrons plus loin qu'il y concourt
en composition avec d'autres.

2 Boundehesch, ch. VII; Yescht, VIII, 13 et sûiv. ; Vendidâd,
XIX, 135. Origines de l'histoire, t, I, p. 430.

3 Lenormant, op. cit., p. 431.
4 « Genesis und Avesta », dans le Ausland (1868), p. 658.
5 Die Flutsagen (1891), p. 15.
0 Op. cit., p. 432.
7 Vendidâd, fargard II, 42 et suiv. C. deHaiiez, Ai-es^«(1881)>



— 502 —

«xxi. — 42. Ahura-Mazda, le créateur, tint une assemblée avec
les Yazatas célestes, célèbre dans l'Aryana Vaêdja (la terre) de

création parfaite.
43-44. Le brillant Yima, aux bons troupeaux, réunit en assemblée

les meilleurs des hommes, célèbre dans l'Aryana Vaêdja (la
terre) de création parfaite.

45. A cette assemblée, le brillant Yima, aux bons troupeaux,
vint avec les meilleurs d'entre les hommes, célèbre dans l'Aryana
Vaêdja, de parfaite création.

xxii. — 46. Alors Ahura-Mazda dit à Yima : Yima éclatant
de beauté, fils de Vivanhào.

47. Sur les êtres corporels (méchants) va fondre le mal de l'hiver

pénétrant et destructeur.
48. Avec lui, un froid pénétrant et destructeur.
49. Sur les êtres corporels va fondre le mal de l'hiver.
50. Par lui, il tombera un flot abondant de neige.
51. Des cimes des montagnes et des collines élevées.

xxiii. — 52. Trois espèces (une quantité) de troupeaux devront
s'éloigner (de leur séjour habituel, ou périr), ô Yima

53. Ceux qui vivent dans les endroits dangereux 'aussi bien que :)

54. Ceux qui vivent dans les profondeurs des vallées (aussi
bien que :)

55. Ceux qui vivent au sommet des montagnes,
56. (Ils devront se retirer, ou : aussi bien que ceux qui sont

retirés) en des demeures (étables) protégées (par des murs).
xxiv. — 57. Avant cet hiver, il y avait abondance de prairies

pour cette terre.
58. Des inondations violentes, à cause de la fonte des neiges1

(des glaces),
59. Et l'absence complète de route pour l'être doué d'un corps,

désoleront cette terre,
60. Sur laquelle se voient maintenant les traces des petits

troupeaux.

p. 19 et suiv., Windischmann, Ursagen arischer Völker, p. 4 et
suiv. ; Kossovicz, Decern Zendavestce excerpta, p. 151 ; Darmes-
teter, Ann. du Musée Guimet, XXIV, 58 et suiv.

• Littéralement : « des eaux abondantes pour couler dessus après
la fonte des neiges. »'

2 Vara, lieu de plaisance, clos de toutes parts.



— 503 —

Viennent maintenant l'ordre de construire le vara, son

exécution et la description du vara. Le trait dominant de

ce récit est son adaptation aux conditions climatériques
des hauts plateaux de l'Iran. Le fléau principal, cause de

tous les autres, c'est l'hiver. Avec lui, viennent le froid et
la neige; après seulement, et comme conséquence, la ruine
des chemins et des prairies; enfin, la fonte des neiges cause
des inondations. L'inondation est donc ici l'accessoire, il y
en a plus d'une et elles ne sont pas causées par la pluie.
Pas un mot sur le sort des hommes. On peut et on doit
considérer ce récit comme proprement iranien, au moins
dans sa forme actuelle.1 L'absence du navire comme moyen
de sauvetage et son remplacement par le vara en sont

une preuve en ce qu'ils indiquent des usages franchement
continentaux, voire même l'ignorance complète de la
navigation. Lenormant reconnaît2 que cette tradition « prend
un caractère bien spécial et s'écarte par certains traits
essentiels » des autres traditions diluviennes. Le principal
de ces traits, à coup sûr, c'est la chute de l'inondation,
qui partout ailleurs est le principal, à un rang absolument
secondaire. Cette différence caractéristique a échappé à

Lenormant, et c'est ce qui lui permet de voir dans cette
tradition « une variante de celle du déluge. » Sans doute,
les v. 42-45 rappellent l'assemblée des dieux à Surippak,
dans le texte cunéiforme; le v. 93, la perplexité d'Atra-
Hasis en face de l'obligation de construire l'arche. Sans

doute encore, nous retrouvons ici l'annonce du cataclysme,
faite par Ahura-Mazda à son protégé, le caractère éthique
du châtiment et les prescriptions divines pour le sauvetage
et la conservation des choses créées, trois points sur les-

1 Cf. B. Lindner, Die iranische Flutscige, in Festgruss an
Roth (1893), p. 213.

2 Op. cit., p. 430.



— 504 —

quels la légende iranienne est d'accord avec celle des

Sémites. Mais le fond même du récit est tout autre. En réalité,

ce que nous avons ici, ce n'est pas une histoire, c'est
un mythe. Ce n'est pas une tradition diluvienne, c'est une

description du séjour des bienheureux, qui rappelle le
Paradis juif et la Jérusalem céleste de l'Apocalypse (ch. xxi),
comme le pense Halévy.1 Ou bien, c'est une tradition édé-

nique, le portrait (surchargé de traits parasites) de l'Airyana
Vaêdja, point de départ originaire des hommes et

particulièrement des Iraniens, contrée toujours représentée
comme septentrionale, froide et alpestre, où l'hiver, avec
ses neiges et son vent glacé, est le pire des fléaux. Au dessus

de cet Eden peu confortable s'élève la montagne sainte,
le Hara-Berezaiti, dont le plus haut sommet, le pic Hou-
kairya, est exempt de tous les fléaux. Ces fléaux sont
naturellement ceux que, de tous temps, on a craint le plus
dans la contrée. Or, les deux principaux sont les extrêmes
de la température, l'hiver avec son « vent glacé, » et « la
chaleur ardente »,2 qui sont en effet la plaie des hauts

plateaux montagneux. L'inondation n'y figure pas, parce
qu'elle est impossible dans ces pays qui, au contraire,
soupirent après la pluie, la plus grande partie de l'année,
comme l'indiquent les déserts salés qu'ils renferment,3 et

1 Voyez notre Déluge devant la critique, i, 132.
2 Vendidâd, n, 16 ; Yescht, x, 50.
3 On pourrait citer un grand nombre de passages des écrits

iraniens où éclate l'importance bienfaisante attribuée aux eaux et
spécialement aux pluies. Contentons-nous des suivants :

Vendidâd, xxi, « n. — 3. Venez, ô nuages, venez
4. En eau qui s'étende, en eau qui tombe, en eau qui se répande.
5. Versez mille,
6. Dix mille ondées. Parle, ô saint Zarathustra (demande-le) ;

pour la destruction de la maladie et de la mort,
7. De la maladie et de la mort causées par les Jânis ;

8. Pour l'extinction de la misère, de la maladie.



— 505 —

où ne se trouve aucun cours d'eau de quelque importance.
Même dans l'aménagement du vara, on a soin de prendre
des mesures pour ne pas manquer d'eau : « Tu y rassembleras

les eaux, sur un espace grand d'un hathra. Près de

ces eaux, établis la demeure des oiseaux », dit Ahura-Mazda
à Yima en lui commandant le vara (n, 65, 66 et 101\ et
cette irrigation rend le sol du vara « toujours verdoyant
et productif » (67). Aurait-on agi de la sorte, si le vara
eût servi de refuge contre une inondation, contre un déluge?

Cependant, on a prétendu que ceci était une tradition
diluvienne. Lindner y a vu « la version proprement
iranienne de la légende du déluge », mais il est obligé d'a-

iii. — 12. S'il pleut (par suite de cette prière),
13. Et dans ces pluies
14. L'eau, la terre, les plantes, les agents euratifs se

renouvellent. » —
Yescht, vin, 29. « Bonheur à vous, contrées aryaques Des

flots d'eau couleront vers vous sans arrêt,.... » 33. « Alors Tistrya
entraîne les vapeurs pures qui forment les nuages, il amène un
vent fort : par ces chemins que suit Hôma (le génie) qui favorise
le développement des biens terrestres. Puis un vent fort et puissant

créé par Mazda amène la pluie, les nuages, les ondées »

34. « Apâm Napât distribue au monde corporel les eaux accordées

aux champs.... » 35. « Nous honorons l'astre, Tistrya brillant et

majestueux, qui amène aiusi les eaux.... pour satisfaire Ahura
Mazda et les Amesha-Çpentas. » 40. « Il s'élève alors des nuages
qui portent en eux des eaux fertilisantes, amènent des nues
pluvieuses continues qui.... apportent le salut aux sept Karslivars. »

42. « Quand couleront pour nous des sources d'eaux larges comme
un cheval, d'un cours abondant, se répandant sur les terres
brillantes, sur les lieux habités, sur les champs, arrosant les

bourgeons des plantes pour qu'elles croissent d'une croissance forte? »

Comparez 45. « les eaux pour faire croître toutes choses »; 47. où
les eaux sont appelées « bienveillantes, salutaires », et une foule
d'autres passages analogues. Voilà certes un pays où on n'a pas
l'idée que l'eau puisse jamais être nuisible. Comment une tradition

diluvienne originale s'accorderait-elle avec cela?



— 506 —

vouer que « cette légende est isolée au milieu du système

religieux de l'Avesta, sans aucun lien avec les autres
conceptions qui y figurent, bien plus, ajoute-t-il, elle est en

opposition avec l'essence même du système. » Malgré cela,

il repousse l'hypothèse d'un emprunt ou même d'une
influence étrangère quelconque sur la légende iranienne.
Mais c'est pour conclure que cette légende n'est que la
transformation locale iranienne d'un vieux mythe aryen,
dont le sens primitif était purement religieux. C'est ce qui
expliquerait comment les légendes pseudo-diluviennes se

sont conservées avec une résistance inou'ie, soit dans

l'Iran, soit dans l'Inde, et cela sans qu'aucun fait historique
local soit venu leur donner une base réelle. Le système

religieux issu de la réforme de Zarathustra n'avait que
faire de la légende diluvienne (comme d'une foule d'autres
parties de la vieille mythologie aryenne, d'ailleurs), mais

il ne parvenait pas à l'arracher de la mémoire populaire
et se trouva dans la nécessité de se l'incorporer coûte que
coûte, au moins en apparence. Voilà pourquoi il la rattacha

au nom de Yima dont le caractère constant, dans le

système avestique, se prêtait d'ailleurs à cet artifice. Le
Parsisme ultérieur accomplit un nouveau tour : il transporta

l'inondation du passé dans l'avenir et eu fit le déluge
Malkôs destiné à anéantir Mahrkusan, le démon de l'hiver,
un des précurseurs de la fin du monde. Spiegel pense que
les maux annoncés ici-même (v. ou § 58 et suiv.) se

rapportent, non à un événement réel passé, mais à ce fait
mythologique à-venir qui doit précéder la restauration
finale du monde1. Nous aurions donc ici un mythe cosmo-

gonique et rien de plus.

1 Le même phénomène se serait, d'après Lindner, produit dans
l'Inde: Le système brahmanique n'avait non plus aucune."place
pour la légende diluvienne, et ici aussi on chercha à l'incorporer
en la rattachant, d'une part, à un nom qui jouait un rôle impor-



— 507 —

Geldner (K. Z. XXV) est d'un avis différent. Pour lui,
la tradition iranienne n'est pas nécessairement un mythe.
Pas plus, au moins, que la sémitique, avec laquelle il
admet une relation nécessaire. Le moins qu'il faille admettre,
dit-il, c'est que les Iraniens eurent connaissance de la
tradition sémitique.

Darmesteter va bien plus loin. L'emprunt est évident, à

ses yeux, et il l'explique par les relations intimes que les

mazdéens eurent avec les Juifs exilés en Médie.
Nous ne déciderons pas entre ces deux systèmes et nous

contenterons de remarquer que parmi les arguments de

Lindner, contre l'importation dont quelques-uns, à coup
sûr, sont d'un certain poids, figure la grande diffusion de

la tradition diluvienne qu'on retrouve, dit-il, avec des

ressemblances frappantes, sur des points du globe si divers>

qu'il ne saurait être question de relations historiques entre
eux. Cet argument n'a aucune valeur, puisque nous savons

que, parmi les traditions pseudo-diluviennes éparses dans

le monde, les unes, comme celles d'Amérique en général,
sont des mythes cosmogoniques (Muller et Réville), tandis

que les autres, comme celles d'Océanie et d'Europe, se

rapportent à des événements locaux souvent historiques,
et que, dans un grand nombre, les influences bibliques
directes se superposent à tous ces caractères réunis1.

Quoiqu'il en soit, le résultat mérite d'être noté : mythe
ou importation, il n'y a pas à en sortir, et c'est tout à fait
notre avis2. Pour nous, la légende iranienne est un mythe

tant dans la religion, celui de Manou: d'autre part, en la fondant
avec des mythes cosmogoniques. D'après ce système, les deux
traditions de l'Inde et de l'Iran perdraient toute valeur historique,
et il est impossible d'y échapper, si on maintient l'aborigénéité
centroasiatique de ces souvenirs.

1 Voyez le Déluge devant la critique.
2 Julius Grill (Festgruss an Roth, p. 9, « Zur chinesischen



— 508 —

paradisiaque adapté plus tard aux conditions physiques du

pays. Dans sa forme actuelle, elle retrace les événements

climatériques de chaque année : L'Iran ne connaît pour
ainsi dire pas les pluies et l'irrigation (très incomplète, du

reste) du sol se fait, durant l'été, par la fonte des neiges
tombées, l'hiver précédent, sur les montagnes qui bordent
ses hauts plateaux. C'est le cours normal des choses; mais

que les neiges soient par trop abondantes ou leur fusion

par trop rapide, le bienfait se changera en calamité. C'est

une calamité de ce genre qui est supposée, plutôt que
racontée, dans la légende qui nous occupe. Rien, absolument
rien, ne ressemble ici à une tradition diluvienne.

Nous avons vraiment le premier terme de l'identité qui
est au fond de la thèse de Lenormant, mais le parti-pris,
sans doute inconscient, a seul pu lui faire découvrir ici le
second. Les Iraniens, n'ayant pas de tradition diluvienne,
ne pouvaient pas avoir d'Ararat. Donc, l'identification
Mont-déluge=Mont-paradis, ne pouvait exister chez eux.
Donc la fixation du topique du Harâ-Berezaiti au Pamir,
à supposer qu'elle soit certaine, ce que nous ne voulons

pas examiner,1 n'entraîne nullement celle de la montagne
diluvienne. Si, comme le prétend Lenormant, nous trouvons

plus tard des succédanés verbaux du Harâ-Berezaïti

Flutsage ») arrive à un résultat analogue pour la tradition
pseudodiluvienne de Chine. Cette légende, dit-il, en concluant, ne repose

pas sur le souvenir d'un fait historique déterminé, pas plus de la
préhistoire générale de l'humanité que de l'histoire spéciale de la
Chine. C'est un mythe cosmogonique, dont l'origine pourrait, bien
n'être pas purement chinoise, mais qui fut rattaché plus tard, par
la forme naturaliste qu'on lui danna, à l'expérience des inondations

si fréquentes du Hoangho. L'esssence même de la légende
chinoise répugne donc à une relation quelconque avec le récit
chaldéo-hébraïque. Quant à son héros, Yii, c'est un personnage
purement mythique, un démiurge.

' Voy. le Déluge devant la critique, p. 260.



— 509 —

jouant, sur différents points de l'Asie antérieure, le rôle
de montagne diluvien:'e, c'est en vertu d'une assimilation

tardive, faite sur les lieux mêmes, entre l'idée de la

montagne paradisiaque, ou tout au moins son nom emprunté
aux Iraniens, et l'idée de la montagne diluvienne, venue
de Chaldée avec la tradition même du cataclysme.

Passons maintenant aux Indiens, puisque Lenormant
invoque aussi leur témoignage. Or, il est de fait, et il le

reconnaît,1 que la tradition du déluge inconnue aux Vêdas,

se trouve sous une forme exotique et de plus en plus
compliquée, dans trois écrits de date très différente. Le récit
le plus ancien et le plus simple est celui du Çatapatha
Brahmana; les versions plus récentes du Mahabharata,
du Bhagavata-Pourana et du Matsya- Pourana sont
surchargées de traits fantastiques et parasites qui, joints à ce

fait capital que l'idée d'un Manou sauvé du déluge est

incompatible avec le système essentiellement indien des

manvantaras, ou destructions périodiques du monde, avait
déterminé l'illustre Eugène Burnouf à voir dans la tradition

indienne une importation sémitique, probablement
babylonienne. Buinouf reconnut que ces récits pouvaient
aussi provenir de la Genèse, mais il lui paraissait difficile
d'admettre l'action du livre hébreu dans l'Inde à une époque

aussi reculée. Aujourd'hui cette difficulté n'existe
plus, attendu que la date récente de l'épopée brahmanique,

ainsi que des Pourânas, est reconnue par des

savants d'une grande compétence. Depuis le giand sans-

critiste, son opinion n'a fait que se confirmer.2 Il est au-

1 Orig.,\, 421.
2 Le développement et l'enrichissement progressifs qui

caractérisent la tradition indienne sont, pour Delitzsch (Neuer
Commentai: 1887, p. 160 ; voy. Dèl. der. crit., p. 239), pour Dillmann
(Genesis, 1886, p. 137) et pour F.Nève(Trad. ind. du Del., 1851)

un signe certain d'importation. Cette opinion a été combattue par



— 510 —

jourd'hui avéré que la tradition indienne du déluge, même

dans la forme du Brahmana, est une importation étrangère

d'époque historique et non point un souvenir original.
Comme types des récits indiens, on peut admettre, à tour
de rôle, l'épopée babylonienne, Bérose et la Bible. Il n'y
a aucun motif de récuser l'une ou l'autre de ces sources.
La part qui revient à chacune dans les différentes formes
du récit indien peut-être déterminée assez exactement,
mais ceci a peu d'importance puisque les trois documents-

types proviennent d'une source commune. Quant à l'hypothèse

d'une tradition diluvienne primitive, que les ancêtres
des Indiens eussent emportée avec eux du berceau de la

race aryenne, et dont la présence au fond de la mémoire

populaire eût facilité l'adoption ultérieure du récit venu
de Chaldée, elle repose, chez Lenormant, sur une assertion
contraire aux faits réels, à savoir que tous les autres
rameaux de la race aryenne posséderaient sur cette tradition
des versions originales, irréductibles à la source sémitique'.
Nous avons montré ailleurs2 qu'il ne peut pas être question

d'une tradition diluvienne dans les conceptions originales

de la race aryenne en général. Il demeure donc établi,
et Lenormant en convieut, que les Indiens n'ont fait
qu'adopter la tradition diluvienne issue de Chaldée. Cela étant,
n'est-il pas évident que la tradition indienne n'a pu en

aucune manière influencer la tradition chaldéenne
originale?

Il y a d'ailleurs une remarque qui n'est pas sans intérêt :

R. Roth et son école, par Ewald, A. Weber, M. Muller (Essags,
I, 141). Cependant, tout récemment (1894), l'un des maîtres de

l'indianisme à notre époque, H. Oldenberg, se prononçait de
nouveau en faveur de l'origine sémitique de cette tradition (Religion
des Vêda, p. 276, n" 3).

1 Orig., I. 429.
2 Le déluge devant la critique, I, 130-133.



— 511 —

Lenormant, avons-nous vu, accorde que la tradition du

déluge fait totalement défaut dans les Vêdas.1 Ailleurs
(II, 25), il remarque lui-même que le Rig-Vêda ne dit pas
un mot du Mêrou et que le nom de cette montagne divine
apparaît pour la première fois dans le Râmâyana.2 On en
a conclu, non sans vraisemblance, que le mythe du Mérou
n'avait pris naissance que postérieurement à la période
védique.3 Pour échapper à cette objection. Lenormant n'a
qu'une supposition gratuite, toujours la même : On retrouve
le mythe de la montagne sacrée, avec des traits presqu'i-
dentiques, chez les Iraniens. Il est donc bien difficile, dit-il,
de ne pas admettre, malgré ce singulier silence du Vêda,
qu'il a été un de ceux qui ont appartenu en commun aux
deux rameaux des Aryas orientaux, avant leur séparation.
L'allusion qu'il croit découvrir dans le Rig-Vêda,4 où il est

question tie quatre fleuves mais point du tout de

montagne, nous paraît p'us que douteuse. En tout cas, si même
la coïncidence que nous signalons est fortuite, l'omission
simultanée du Mêrou et du déluge, dans les Vêdas, doit
convaincre de leur importation tardive précisément ceux
qui voient une relation entre ces deux idées.

En résumé, le consensus traditionnel sur lequel Lenormant

prétendait fonder sa thèse se réduit à la moitié de

ce qu'il devrait être pour jouer son rôle. Nous pouvons
admettre qu'il existe relativement à la montagne paradisiaque

et même quant à son site. Mais l'absence d'une
tradition diluvienne originale chez les Iraniens et chez les

Indiens, entraînant l'absence correspondante de l'idée de

la montagne diluvienne, il ne peut plus être question
d'assimiler ces deux conceptions. Donc, si même la montagne

1 Op, cit., I, 423.
2 Lassen, Ind. Alterthumsk, I, 500, 546 et 844.
3 Langlois, Rig.-Vêda, I, 566.
4 Sect. I, leet. V, hymne 1, 6. Op. cit., II, 26.



— 512 —

paradisiaque était indubitablement fixée au Pamir, rien,
absolument rien, n'en découlerait quant au site de la
montagne diluvienne.

Ce qui est possible, c'est que la inarche des choses ait
été précisément inverse de ce que croit Lenormant. Au

fond, cela ne s'éloigne pas beaucoup de son système, en

principe, mais les conséquences réelles en sont tout autres ;

La tradition diluvienne est née en Chaldée, c'est certain.
La véritable montagne de salut, c'est le mont Nizir (ou le

Puscht-i-Kuh). Plus tard, la tradition fut importée dans

l'Inde et, par le processus ordinaire de l'adaptation locale,
le Nizir fut localisé au Mêrou qui était déjà la montagne
paradisiaque. Nous venons de dire : « qui était ; » peut-
être faut-il dire ; « parce qu'il était. » A coup sûr,
l'assimilation : mont déluge mont paradis est dans les
habitudes de la mythologie. Il est donc très possible qu'elle
soit intervenue dans l'adaptation à l'Inde du récit chaldéen.
Mais l'intervention de ce procédé suffit pour rendre mythique

la forme au moins d'un récit conçu sous son influence.
C'est là une objection de principe que nous avons à faire
au procédé de Lenormant. Il est certain que l'assimilation
en question est tout à fait conforme aux habitudes de la

mythologie. Elle est fondée sur un ordre bien connu
d'idées mythiques. En revanche, elle n'a évidemment aucune
raison d'être quand il s'agit de faits réels. Elle n'a donc

pas sa place dans les traditions historiques, dont le propre
est de relater, non des mythes, mais des événements

authentiques. Il en est de même de la recherche d'un
« très haut sommet » comme montagne diluvienne. C'est

parfait s'il s'agit d'un mythe, mais au point de vue de la

possibilité de faits réels, les exigences de la critique sont

précisément inverses, Donc, si l'identification en question
a présidé à la formation des traditions sur lesquelles
Lenormant s'appuie, de la tradition indienne en particulier,



— 513 —

ces traditions en ont reçu, par le fait même, une forme
mythique, dont il est impossible de fixer les limites, et qui
empêche de faire fonds sur elles. Ce que nous venons de dire
du Mêrou s'applique aux localisations antéroasiatiques,
dans lesquelles il faudra donc distinguer deux éléments

d'âge différent ; la localisation de la montagne paradisiaque,

effectuée, on peut l'admettre, à l'aide d'un succédané

verbal du Harà-Berezaïti iranien ; et la localisation de la

montagne diluvienne, effectuée en dehors de toute influence

iranienne, puisque ce peuple n'a jamais eu de tradition
diluvienne. Ajoutons que rien ne permet de fixer a priori
l'ordre dans lequel ces deux localisations se seront
effectuées sur un sommet donné. Elles auront pu être, selon
les cas, successives ou simultanées. Même en Babylonie, il
est possible que l'influence des idées iraniennes, juxtaposant

l'idée du Paradis à celle du Déluge, ait fini par faire
du nom d'Ararat, sous une forme quelconque, un syno-
nime du Nizir primitif. Mais nous avons vu (p. 277 s.) que
ce n'est pas là la conception originelle du paradis chaldéen.

Une autre objection, qu'on peut faire à la théorie de

Lenormant, est la suivante : Les traditions réellement
diluviennes de l'Asie antérieure, que nous avons étudiées au
chapitre v, sont les seules qui entrent dans quelques détails
relativement au processus de la catastrophe. En effet, l'inondation

que nous dépeint le mythe iranien (en supposant,
contrairement à ce que nous venons de voir, qu'il faille
la prendre pour un fait réel et aborigène) a un caractère
à part qui l'écarté d'emblée de notre sujet. Les traditions
indiennes sont muettes sur les causes et la nature physique
du cataclysme. Se prononceraient-elles, d'ailleurs, que
l'allure mythique, universaliste et avant tout éthique, qui
est leur caractère dominant, enlèverait à leurs données

toute valeur positive.1 Or, le processus que les traditions

1 C'est ce qui nous empêche d'insister sur le dualisme des
33



— 514 —

antéroasiatiques assignent au déluge ne peut convenir qu'à
une inondation de plaine basse, alluviale et côtière. De

plus, les indications topiques qu'elles renferment obligent
délocaliser tout l'événement dans les plaines tie l'Euphrate.
Le silence des traditions iranienne (supposée) et indienne

sur ce processus prouve qu'il a été perdu de vue, au
moment où l'exportation arrachait la légende à son cadre

naturel ; — ou, plutôt encore, que ce processus n'a jamais
été ni cherché ni connu, par la raison bien"simple que la
tradition diluvienne importée a, dès l'abord, été transformée

en mythe et, depuis lors, considérée comme telle.
Mais, oublions tout ce que nous venonsMe dire, et

supposons que la thèse de Lenormant soit vraie. Qu'en
résulterait-il

La tradition diluvienne serait venue de l'Asie centrale
et les récits antéroasiatiques lui eussent endossé la physionomie

d'un cataclysme local qui avait eu 'lieu en Mésopotamie,

ou du moins, qui pouvait y avoir eu lieu, étant
données les conditions géographiques et 'géologiques de

cette contrée. Ce serait l'adaptation locale se basant, comme

toujours, sur l'expérience historique. Quant aux récits
antéroasiatiques, le cataclysme qu'ils [racontent ne serait
autre, en définitive, que cet événement local'mésopotamien,
et c'est ce dernier qui eût été sismique, comme Suess l'a
déduit de ces textes mêmes. Quant au déluge biblique, sa

eaux : pluie et irruption de la mer, que mentionne le Pourane
(Jones, Asiat, researc/ies, in Luken, Trad, de l'htiman., i, 272).
Quant à certaines traditions locales, comme celle du Kashmir, si
elles sont basées sur un fait réel, en revanche, elles n'ont évidemment

rien à faire avec celle de la Chaldée. — Sur l'absence de
données relatives au processus du cataclysme,

'
renseignements

obligeants de M. le Prof. Hardy, de l'université de Fribourg. —

Remarquons encore qu'à l'opposé des légendes de l'Iran et de

l'Inde, les traditions diluviennes antéroasiatiques ne sont mythiques

que dans la forme.



— 515 —

nature demeurerait complètement indéterminée, puisque
les souvenirs utilisés par Suess et par nous-même
n'auraient rien à faire avec lui et que, d'autre part, les traditions

iraniennes et indiennes ne nous renseignent pas sur
le côté physique de ce grand cataclysme. En effet, l'inondation

de Yima n'est évidemment que l'adaptation locale
d'un souvenir plus général. Tout ce qu'on pourrait affirmer,

c'est que le déluge centroasiatique ne fut certainement

pas sismique. Au lieu de se produire dans une plaine
basse et alluviale, comme le déluge chaldéen, il fût arrivé
sur les hauts plateaux de l'Asie centrale, où ni la mer. ni
les fleuves, ni les Anunnaki ne pouvaient entrer en jeu.
Les pluies eussent été l'agent principal, pour ne pas dire
unique, du cataclysme ainsi conçu. Mais nous savons que,
même dans les pays où il en tombe le plus, elles sont
impuissantes à produire autre chose que des débordements
fluviaux de courte durée et toujours étroitement localisés.
Il en est de même de la fonte des neiges. Que sera-ce dans

une région sèche, où les précipitations atmosphériques sont
rares et peu abondantes, où il n'y a pour ainsi dire pas de

rivières Dans une telle contrée, une inondation de quelque

importance est impossible. On se trouve donc en face
du dilemme suivant : Le déluge centroasiatique n'a été

qu'une inondation tout à fait locale et sans aucune importance

(ce qui ne répond pas à l'idée qu-'on doit se faire du

cataclysme traditionnel), ou bien c'est un mythe. Et cela
d'autant plus que la montagne diluvienne étant, dans
l'hypothèse actuelle, un très haut sommet, de deux choses l'une ;

ou l'inondation s'est localisée étroitement au pied de cette
montagne, ou elle l'a recouverte, comme le disent les récits
indiens. Dans le premier cas le fait en question n'avait pas
les proportions nécessaires pour laisser après lui le souvenir

que l'on sait ; dans le second, c'est l'universalité absolue,

c'est-à-dire le mythe. Il y a une solution qui combi-



— 516 —

nerait les deux et qui serait parfaitement d'accord avec

l'histoire générale des mythes : C'est que l'événement réel
fut très restreint et ne prit ses proportions universalistes

que dans l'imagination des âges postérieurs. Cependant, il
n'est pas permis de restreindre outre mesure l'extension
du cataclysme diluvien, sinon on ne comprend plus le
souvenir qu'il a laissé. Or, pour rester sur le terrain des faits

possibles, le topique oblige de restreindre le déluge
centroasiatique beaucoup plus que le chaldéen. Le déluge iranien
et indien, tel que le conçoit Lenormant, est donc un mythe,

pas autre chose. Du reste, les récits qui le relatent sont
foncièrement mythiques, nous l'avons déjà dit, tandis que
le récit chaldéen n'est mythique que dans la forme,1 ou

pour mieux dire, il est mythologique dans sa forme, ce

qui n'est pas la même chose, car cette dernière idée ne

comporte pas nécessairement d'exagérations. Et de fait,
le récit chaldéen n'en présente pas : l'étendue qu'il donne

au cataclysme (déterminée par la situation des deux extrêmes

du trajet de l'arche) est parfaitement admissible, et
la montagne, au flanc de laquelle du reste, il fait aborder
le navire, n'a rien qui sente les proportions universalistes.

I Cette manière d'interpréter les récits diluviens, qui devient
de plus en plus dominante dans l'exégèse, est celle de ce que nous
avons appelé l'Ecole mythique modérée. Ses principaux chefs,
Ed. Reuss (L'hist. sainte et la Loi, I, 318 et suiv.), Knobel
(Genesis, 52), TieletBab. assyt: Gesch., i, 11 ; u, 536),Niebuhr (Gesch.
der hebr. Zeit., i, 33), sont revenus des exagérations mythistes
de Buttmann (Mythol., i, 180), de Wette (Beat:, n, 44 : Lehrb.,
184), C. Vogt (Lee sur l'homme, n, 110), Draper (Conflits), Bauer
(Hebr. Myth.), Goldzieher (Myth. hebt:), Schirren, Gerland, Chey-
ne, Lengerke, G.-W. Meyer, Weite, Ewald (Jahrb., vu, 2, 4-7),
Tuch (Commentar), Hengstenberg (Beitr. z. Einl. A. T.), Winer,
M. Vernes (Gr. Encycl. et Encycl. Sc. relig.), Ménard (Mgth. ds.

l'Art). Renan (Hist. d'Israël), etc., que nous avons appelés les

mythistes absolus.



— 517 —

En résumé, donc, la thèse de Lenormant n'est pas sou-
tenable. Au point de vue critique, d'abord, nous avons vu
que les Iraniens et les Indiens n'ont pas de tradition
diluvienne originale. Il est même bien probable que leurs récits
diluviens ou pseudo diluviens ne sont, en somme, que des

mythes plutôt cosmogoniques. Plus on retourne ce problème
de critique, plus se vérifie ce que nous avons dit tant de fois :

Les Sémites de l'Asie antérieure possèdent seuls une tradition

diluvienne à la fois réelle et aborigène. C'est, en somme,
la tradition chaldéenne qui, nous le savons, fixe en Mésopotamie

le topique du cataclysme et conduit nécessairement à

l'interprétation sismique. Née sur le bas Euphrate, cette

tradition peut avoir passé de là dans l'Inde, voir même

dans l'Iran, pour y subir, de part et d'autre, l'opération
habituelle de l'adaptation locale et se greffer sur les mythes
cosmogoniques indigènes. Peut-être même, quoique ce soit

peu probable, la tradition diluvienne vint-elle directement
de Chaldée dans les pays qui entourent le Pamir, et cela

avant la dispersion eles Aryas qui devaient l'emporter avec

eux en oubliant qu'elle ne leur appartenait pas en propre.
En tout cas, et quelles qu'aient pu être ses migrations
ultérieures, la tradition diluvienne est originaire de Chaldée.

Ceci est certain, tout le reste n'est que conjectures.
Au point de vue extrinsèque, le système de Lenormant

tend à placer le déluge dans des contrées où il n'était pas
possible ; il en fait un mythe et pas autre chose. —

Telle est notre conclusion. Elle provoquera peut-être
l'objection que voici : « Puisque l'abordage sur l'Ararat
arménien n'est qu'un mythe, comment se fait-il qu'il figure
dans la Genèse » Après tout ce que nous venons de voir,
la réponse est facile ; Rien, dirons-nous, absolument rien
ne prouve que pour l'écrivain élohiste, auteur de Gen.,

vin, 4, le nom géographique d'Aràrât eût déjà le sens

que lui attribuent plus tard les prophètes. Au contraire, il



— 518 —

est bien remarquable que ceux-ci, lorsqu'ils parlent du

pays arménien d'Arârât, ne paraissent pas connaître la

tradition qui y plaçait le point d'arrêt de l'arche. Ils ne

font aucune allusion à ce souvenir, qui aurait eu pourtant
une valeur capitale à leurs yeux. Ceci semble de nature à

guider la critique à une double conclusion : D'abord, l'Elohiste,

en parlant des montagnes d'Arârât, n'avait pas en

vue ce qui fut, plus tard l'Arménie. Qu'avait-il en vue Il
est difficile de se prononcer là-dessus d'une manière
certaine, mais l'hypothèse la plus probable, à nos yeux, c'est

qu'il admettait, quoiqu'il ne le dise pas, le même topique
que le Jahvéiste et la tradition babylonienne. Le Jahvéiste
ne précise pas non plus, et cependant nous avons établi

que son topique devait être celui des Chaldéens (Nizir ou

Puscht-i-Kûh). D'ailleurs, où donc les écrivains bibliques
eussent-ils puisé leurs renseignements, si ce n'est en Chaldée

De plus, nous avons vu que le nom d'Arârât avait

pu devenir, à une certaine époque, synonime du Nizir, ou

du Zagros en général, même pour les Chaldéens.1 Qu'est-ce
qui nous empêche d'admettre que cette synonimie ait pris
naissance pendant les trois siècles qui séparent l'Elohiste
du Jahvéiste

En second lieu, la localisation du fait final du déluge au

1 Un indice du processus inverse, de l'influence sémitique sur les
idées iraniennes, se trouve dans le nom même de la montagne
sainte : son appellation proprement iranienne est Berezat-Gairi
(Zendavesia), où gairi signifie « montagne. » Plus tard on
le trouve sous la forme Harâ-Barzàt (ou Berezaïti), où le mot
sémitique liarâ a pris la place de l'iranien gairi. Enfin, on
rencontre (Yescht, xix, 1), la forme Haraiti, qui n'a plus d'iranien
que la terminaison, ou même, avec un sens absolu, la forme Harâ
qui est purement sémitique (Yesc/i/, x, 13 ; xn. 23). Les succédanés

verbaux du Harà-Berczaïti ont donc une origine moitié
iranienne, moitié sémitique. Le côté linguistique confirme don0

nos inductions historiques et mythologiques.



— 519 —

mont Massis, du pays arménien d'Ayrarad ou Ourartou,
ne se sera effectuée que tard (après l'époque prophétique)
et aura été la conséquence de la mention des « montagnes
d'Arârât, » dans la Genèse, au lieu que cette mention ait
été la conséquence de la localisation et le résultat d'une

antique tradition répandue en Arménie et en Mésopotamie.
Voilà, après tant d'autres, un motif de plus de n'accorder
à cette localisation aucune valeur exégétique. —

Analogue au système de Lenormant, est celui de Franz
von Schwarz,1 qui le conduit à placer le déluge dans l'Asie
centrale (p. 7) ; plus exactement, en Mongolie et dans la
dépression aralo-Caspienne (p. 429). Son raisonnement est
des plus simples : Il suffit, dit-il, de marquer sur la carte
le séjour primitif des peuples qui possèdent ou ont possédé
des traditions diluviennes authentiques et originales. On

voit alors immédiatement qu'à une seule exception près

(les aborigènes de la mer Egée), tous ces peuples (Sémites,
Iraniens, Indous, Hellènes, Celtes, Lithuaniens, Scandinaves,

Goths, Germains, Wogules, Thibétains. Leptschas,
Chinois, Malais, Polynésiens, Carènes, Changrais, Banars,
Calmoukes, Indiens d'Amérique, Mexicains, Péruviens,
Esquimaux, Kamtchadales, Malais, Polynésiens et Dravi-
diens) ont habité à l'origine autour de la Mongolie et de

la plaine aralo-caspienue. Or, il est évident que la
catastrophe dont ils ont tous gardé le souvenir a dû se produire
dans le pays qu'ils habitaient ensemble ou, tout au moins,
dans la région autour de laquelle nous les trouvons groupés

tout de suite après le cataclysme. De fait, ajoute-t-il,
les traditions diluviennes ne se trouvent que chez les
descendants des peuples qui, notoirement, ont habité jadis
l'Asie centrale, c'est-à-dire chez la race asiatique-orientale,

1 Sintfluth und Völkerwanderungen, in-8' de XVIII — 552

p., Stuttgart, 1894.



— 520 —

ou mongolique, chez l'asiatique -occidentale ou caucasique

(p. 7), et chez quelques tribus dravidiennes et papoues
(p. 426). L'Afrique les ignore, la race noire tout entière
est muette à leur égard et, chose curieuse, les Chamites,
même les Egyptiens, ne paraissent pas non plus les
connaître. C'est une preuve, conclut notre auteur (p. 428),

que l'Egypte ne fut pas atteinte par le cataclysme et que
celui-ci se produisit après la séparation des Chamites d'avec

les Sémites. Enfin, parmi les peuples sibériens, les

Kamtchadales et les Esquimaux ont seuls des souvenirs
diluviens. Chamberlain a constaté avec certitude leur
défaut chez les Aïnos.

Ce raisonnement est très juste en lui-même.
Malheureusement le système critique sur lequel on le fait reposer
est entièrement faux. C'est la confusion permanente des

traditions que nous avons appelées réellement diluviennes,
c'est-à-dire relatives au Déluge biblique, avec les souvenirs

pseudo-diluviens épars sur le globe et relatifs, en réalité,
à toute sorte de catastrophes, anciennes ou récentes,
survenues dans les contrées les plus diverses. En outre, c'est
la négligence complète du caractère cosmogonique et
mythique qui, cependant, est essentiel à plusieurs de ces

récits, par exemple à celui de la Chine (J. Grill) et à ceux

d'Amérique (Réville). Que tous les peuples en question
viennent d'un berceau commun, peut-être. Qu'ils aient
tous des souvenirs d'inondations, soit. Mais que ces
souvenirs se rapportent tous à un même événement (p. 423)
et que cet événement soit le Déluge biblique, voilà ce

qu'on ne pourra jamais démontrer, tandis que la preuve
du contraire est pour ainsi dire faite1. Cela étant, le déluge

proprement dit n'est pas un souvenir commun à tous les

peuples en question, donc il n'y a plus aucune raison de

1 Voyez mon Déluge decant la critique.



— 521 —

croire à priori qu'il ait eu lieu au berceau, supposé

commun, de ces peuples. Le vice qui est à la base du système
de Schwarz lui vient des auteurs qu'il a suivis pour le côté

critique et mythographique de son travail : Lenormant et
Andrée.1 Nous avons montré2 que le premier peut être
considéré comme le chef de l'école mythographique mixte,
dont l'illusion est de retrouver des traditions réellement
diluviennes dans toutes les races sauf la noire, et cela,
précisément parcequ'elle néglige de faire la distinction entre
les « réelles » et les « pseudo ». Quant au second, nous

avons déploré3 la lacune que laisse dans son travail,
d'ailleurs très bien fait, l'omission voulue et caractéristique
de cette distinction indispensable. Le système critique de

Schwarz est donc entièrement faux. Or, c'est sur ce
système que se base uniquement sa détermination du topique
du déluge. Il est donc évident qu'elle ne saurait avoir
aucune valeur. En particulier, comment se ferait-il, si le

déluge avait eu lieu dans le Turquestan, que les Iraniens
qui n'ont pas quitté ces contrées, n'en aient gardé aucun
souvenir? Quant à la théorie géologique du déluge que
Schwarz base sur ces prémisses, elle n'a pas de rapport
avec notre système à nous, nous n'avons donc pas à

l'examiner ici. Disons seulement qu'elle n'est, d'un bout à l'autre,

qu'un tissus d'hypothèses, dont la plupart seraient
sans doute impossibles à démontrer. Schwarz est de ceux

qui croient qu'en géologie toutes les suppositions sont
permises, comme si la science ne présentait aucun point
fixe auquel il faille nécessairement se tenir. La géologie
elle-même n'est pour lui que vague et conjectures; c'est

1 C'estld'après eux qu'il a dressé sa liste des traditions
diluviennes (p. 8-18 et 424, 425).

2 Op. cit.
3 Op. cit., p. 249.



— 522 —

un dernier écho des préjugés qui accueillirent à son aurore
cette science si redoutée. En particulier, le déterminatif
de temps, qui joue en géologie un rôle si capital, lui est
inconnu et c'est ce qui lui permet de s'ébattre à son aise

dans une science dont la complaisance dès lors ne connaît
plus de limites. Schwarz place donc le topique du déluge
dans le Turkestan. Il n'ignore pas que plusieurs hypothèses
ont été faites à ce sujet et que, dans les derniers temps,
c'est le topique mésopotamien, basé sur le récit cunéiforme,
qui a rallié la majorité des suffrages. Les raisons qu'il
invoque pour rejeter ce topique sont des plus faibles comme
on va le voir : D'abord dit-il, le peu d'étendue du bassin

hydrographique de l'Euphrate et du Tigre, joint à sa position

dans un climat particulièrement sec, a dû, de tout
temps, réduire à des proportions insignifiantes les innon-
dations que ces fleuves pouvaient causer. Jamais ces désastres

ne purent approcher de ceux qu'a causés et cause

encore le Hoang-ho. Ce premier argument est sans aucune
valeur attendu que ce n'est pas dans l'action fluviale que
les partisans du topique mésopotamien cherchent la cause
du Déluge. Ils se basent sur le texte cunéifoime qui
attribue à la catastrophe une origine sismique et donne

le rôle prépondérant à la mer et aux eaux souterraines.
Ce n'est certainement pas par ignorance que Schwarz

néglige d'examiner l'hypothèse d'un déluge sismique.
C'est parce que cette interprétation est trop favorable

au topique mésopotamien qu'il lui faut à tout prix écarter.

Cet oubli volontaire seul rend possible le second

argument : Les fleuves mésopotamiens, comme la plupart
des grands fleuves, sont soumis à des crues périodiques.
Dans ces conditions, l'inondation devient pour les
populations riveraines un phénomène habituel. Elles cessent

d'y voir quelque chose de particulièrement effrayant et il
est bien difficile qu'un événement de ce genre, quelque



— 523 —

grandiose qu'il soit, puisse y donner naissance à une
tradition diluvienne. C'est ce qu'on observe dans les vallées

du Nil et du Hoang-ho, où on trouve bien des souvenirs
de crues extraordinaires, mais rien qui ressemble à une
tradition diluvienne. Ce raisonnement serait juste s'il
s'agissait d'une inondation fluviale, mais il n'est plus de mise

en face d'une inondation sismique et maritime qui ne
ressemble en rien aux débordements fluviaux et constitue

par essence un phénomène extraordinaire et terrifiant.
Cela d'autant plus que la Mésopotamie nous l'avons dit,
n'est pas habituellement sujette à ce genre de désastres.

Quant au troisième argument, à l'impossibilité qu'il y
auiait eue à ce que la tradition diluvienne, si elle était née

sur le Tigre-Euphrate, se répandît jusque chez les Esquimaux

et les Indiens de l'Amérique, jusque chez les Kamtscha-
dales de l'Asie orientale ou les insulaires des Sandwichs,
sans laisser aucune trace en Egypte, chez les plus proches
voisins des anciens Mesopotamiens (p. 6), cet argument
repose de nouveau sur ce qui est le vice fondamental du
système de Schwarz, la confusion des souvenirs réellement et

pseudo-diluviens. Malgré l'opposition qu'il fait au topique
mésopotamien Schwarz est d'ailleurs obligé de reconnaître
(p. 428) que les Sémites septentrionaux (Babyloniens et
Israélites) possèdent sur le déluge les traditions les plus
anciennes et ies plus explicites, celles qui ont le mieux
conservé l'impression première produite par le cataclysme
sur ses témoins oculaires. Cette conclusion est identiquement

la nôtre1 et elle constitue à tout le moins une forte
présomption en faveur du topique mésopotamien. Cette
présomption grandit encore si, comme nous le croyons, le

système géologique de Schwarz, destiné à rendre compte
du topique mongol, n'est pas soutenable.

1 Le Déluge devant la critique, p. 255 et 283.



— 524 —

Quant aux divers systèmes géologiques imaginés dans

ces dernières années pour rendre compte du Déluge1, nous
ne nous en occuperons pas, car ces systèmes, plus fantaisistes

que sérieux au point de vue scientifique, ont,
pardessus tout, le grand tort de nous transporter en dehors
du monde traditionnel, ce qui fait qu'ils ne peuvent trouver
aucun appui dans les textes. Nous ne nous en occuperons
pas et conclurons d'une manière générale :

1 Les principaux parmi ces systèmes sont la théorie cosmique,
attribuant le déluge à un changement dans la position de l'axe
du globe par rapport au plan de l'écliptique (F. de Boucheporn,
Etudes sur l'histoire de la terre et sur les causes des révolutions
de sa surface, 1846. A. de Lapparent, Le déplacement de l'axe
des pôles, Rev. des quest, scientif, octobre 1877, p. 510 s. s. Jean

d'Estienne, Les théories du déluge, Ibidem, avril et octobre 1881) :

— la théorie volcanique, rapprochant le déluge de la catastrophe
récente de la Sonde; — enfin les théories orogéniques, rattachant
ce cataclysme à des soulèvements montagneux (L. Figuier, Lti
terre avant le déluge, 1863) ou à des effondrements continentaux
dans le genre de ceux qui eussent englouti l'Atlantide (Berlioux,
L'Atlantide, 1884: Faye, Les grands fléaux tic la nature, Ann.
du bur. des long., 1884, p. 741 s.), la Tyrrhénide, l'Adriatis,
l'Egée (v. plus haut, p. 398 ad. not.), l'Arctis (Petersen : voy.
mon Déluge dans les Monat-Rosen de 1890-92) ou le continent
asiatico-océanien (Van Zeebrœk, Les sciences modernes en regard
de la Genèse de Moïse, 1892). Joignons-y le système de Schwarz
(loc. cit.) qui fait du déluge une gigantesque rupture de barrage,
lacustre ou maritime, et celui de M. de Chambrun de Rosemont
(Etudes géologiques sur le Vue et le Rhône pendant les périodes
tertiaire et quaternaire. — Leur deltas. — La période pluviaire.
— Le déluge, 1873) qui, attribuant le déluge à un changement
dans le régime des vents, pourrait prendre le nom de théorie
èolienne, et reconnaît les traces du cataclysme traditionnel dans
les alluvions les plus récentes des vallées du Var et du Rhône!
Ces systèmes sont tous inadmissibles, tantôt en eux-mêmes, tantôt
parce qu'ils s'adaptent mal ou pas du tout aux relations traditionnelles

qu'ils ont la prétention d'expliquer. Et la théorie sismique
reste seule en mesure de satisfaire à la fois la géologie et la
critique historique.



— 525 —

Les localisations autres que la chaldéenne privent le

déluge de tout appui traditionnel, partant de toute probabilité
historique. En outre, elles le placent dans des contrées où

physiquement il n'était pas réalisable, ce qui équivaut à

lui enlever toute possibilité scientifique. Elles en font un
mythe et pas autre chose. Seule, la théorie sismique avec

son topique chaldéen, sauve la réalité historique du déluge.
Pour terminer ce chapitre, faisons une remarque de la

plus haute importance : Les documents lexicographiques
de la bibliothèque palatine de Ninive font voir que les

Assyro-Babyloniens appelaient quelquefois l'Ayrarad
d'Arménie Urartii (ci-dessus, p. 496 et 519), c'est-à-dire qu'on
a ;

Urartu=Arartu=ar- Urtu (a).

Or, étant donné que ar=har=harâ=monta.gne, (2).

on a ar- Urtu=la. montagne d'Urtu, (3).

et il semble qu'on ait ici un nom propre de montagne ou
de pays. Mais ce n'est qu'une apparence, car les mêmes

tablettes lexicographiques montrent que le nom de l'Ararat
arménien, lorsqu'on le lisait par Urtu, s'écrivait par le même

idéogramme que le nom du pays babylonien d'Akkad,
idéogramme qui est expliqué ailleurs par mâtuv élituv, « pays
élevé » et par saqû, « sommet » (ci-dess., p. 497). C'est-à-
dire qu'on a :

(Ararat=) Urtû=Akkad mâtuv elituv pays élevé,
et ?7rÎM=Akkad=sa5'M=sommet (4).

c'est-à-dire, plus simplement, £7riw=sommet (5).

Donc, puisque ar=montagne (2) et que wriw=sommet (B),

ar-urtû n'est plus un nom propre ; cela veut dire tout
simplement « la montagne-sommet, » soit « la plus haute

montagne » (*).
Mais Ar-urtû=kxkvkt (')•
donc Ararat—<î la montagne-sommet »=ar (montagne)-
âràt (sommet), (ârât étant l'équivalent de urtu), c'est-à-
dire « la plus haute montagne. »



— 526 —

Et nous arrivons à ce résultat capital que Ararat n'était

pas, à l'origine, un nom propre; qu'il n'était pas d'abord
destiné à ce sens-là ; ce qui n'empêche pas qu'il le soit
devenu dans la suite, comme tant d'autres. Ce n'était à

l'origine qu'un superlatif, le superlatif de l'idée de montagne

en général. Voilà qui cadre bien avec son rôle mystique

et dispense de le regarder soit comme emprunté aux

Aryens, soit comme désignant à l'origine un pays ou un
sommet particulier quelconque. En outre, ceci rentre
absolument dans l'esprit général des mythes, qui est d'objectiver,

d'actualiser, dans un fait, un événement ou un être
particuliers, des souvenirs ou des idées qui, en réalité, se

rapportent à des états permanents, à des faits périodiques
ou à des collectivités d'êtres. Or, nous savons que la
montagne diluvienne est partout la plus haute, la plus
caractéristique de la contrée. C'est la montagne par excellence,

or, en langage sémitique, Ararat ne signifie pas autre
chose. L'application à une montagne déterminée, de ce

nom ou d'un de ses dérivés, application motivée par
l'importance locale de Ce sommet, fut donc la cause, et non la

conséquence, de la localisation du fait final du déluge sur
la montagne en question. De plus, la grande altitude que
ce nom implique est à elle seule un indice que le souvenir
qu'on y rattache est entaché d'exagération mythique ; et,
de fait, les Arârât de l'Asie antérieure sont tous de très
hautes montagnes.1

1 On a de même: Urartu=Arartu=ar-urtii, or, ar-urtu=a la
montagne-sommet », (6). D'autre part, ar-nrtù—AraratO^Harà-
Bercza'tti (s).

donc Harâ-Berezaîtv=« montagne-sommet, » or puisque hard
=montagne, Berezaiti sommet. En outre, Harâ-Berezaiti=
Berezat-Gaïri, donc gairi (iranien)—Anr-d (sémitique)—montagne.

La formation étymologique du nom de la montagne
diluvienne est la même dans les deux idiomes, et pour les mêmes
raisons.



— 527 —

Pour le Nizir, c'est tout le contraire. Sa faible altitude
restitue à l'inondation dans laquelle il servit de port ses

dimensious modérées et réelles. Alors même que le- nom
de cette montagne serait tiré, comme celui d'Arârât, de

considérations étymologiques et que Niçir proviendrait
du verbe naçar, « garder, préserver,1 » ce ne serait pas

une raison pour douter de la réalité de l'abordage en ce

point. En effet, l'altitude, la forme caractéristique,
l'importance locale, d'un sommet peuvent, indépendemment de

toute autre idée, le faire appeler « la haute montagne, la

montagne par excellence, » Aràràt, Harâ-Berezaiti ou
Berezat-Gaïri. Et nous avons vu que ce qualificatif devait
être la cause et non la conséquence de l'élection du sommet

qui le porte au rôle de montagne diluvienne. Rien,

par contre, dans les qualités intrinsèques d'une montagne
ne peut suggérer l'idée de salut, de préservation au point
de vue physique.2 Pour que cette idée s'attache à un sommet,

il faut l'existence préalable du souvenir d'une
catastrophe dont le propre fut de n'atteindre que les lieux bas,

c'est-à-dire d'une inondation ; il faut de plus la tradition
formelle que le sauvetage eut lieu effectivement sur la

montagne en question. Si donc la tradition populaire de

Chaldée voyait dans le shad-Niçir la montagne diluvienne
de salut, c'est qu'il avait effectivement joué ce rôle. Dans

ce cas, ce n'est donc pas, comme pour les Arârât, le nom

1 Halévy Rvtte des El. juives, avril-juin 1891, p. 187, 188.

Remarquons en outre que l'orthographe de ce mot n'est pas
encore certaine. Les uns l'écrivent Niçir, tandis que d'autres mettent

Nizir, ce qui nous jette dans un ordre tout différent d'idées

étymologiques.
2 Au point de vue militaire, oui, une montagne d'accès difficile

peut donner l'idée d'un lieu de refuge et, de fait, la plupart des

forteresses étaient perchées sur des hauteurs (tell). Mais c'est de

nouveau tout autre chose.



— 528 —

préalable de la montagne qui a déterminé sur elle la
localisation du fait cle l'abordage. C'est l'inverse et, sur ce

point, Halévy nous paraît dans l'erreur. Ici encore, le

topique chaldéen seul assure la réalité historique du
cataclysme diluvien. —



CHAPITRE VIII
LA THÉORIE SISMIQUE

ET L'UNIVERSALITÉ DU DÉLUGE

Une dernière objection nous reste à résoudre, la voici :

La théorie sismique, on n'a pu manquer de s'en apercevoir,
ne peut expliquer qu'un cataclysme limité à la Mésopotamie

ou à une dépression analogue, alluviale et littorale.
Or, les récits traditionnels donnent en général, ou du moins
semblent donner, au déluge une extension beaucoup plus
grande. N'y a-t-il pas là une objection grave à l'interprétation

sismique Celle-ci ne perd-elle pas du coup son

principal mérite, qui est de s'appliquer exactement aux
textes

Pour répondre à cette question, la première chose à

faire, c'est de voir exactement ce que dit, de l'étendue du

cataclysme, l'ensemble de la tradition réellement diluvienne.
Mais ce n'est pas là chose facile. Les textes sont loin d'être

formels à cet égard, en général ils sont vagues,
souvent un même récit se contredit d'un passage à l'autre.
Nous avons essayé, malgré tout, et arrivons, en reprenant
à ce point de vue les traditions déjà étudiées au chap, v,
à l'inventaire suivant que nous donnons sous toutes
réserves :

Trad, chaldéenne. Texte cunéiforme Universalitégéo-
graphique absolue

du cataclysme

(1. 101, 107,
108, 112, 127 et
163). —Non
universalité (1. 115

et 174).'
Bérose Univ. absolue.

1 Le texte cunéiforme, pris au pied de la lettre, est donc plutôt
34



— 530 —

Trad, hébraïque. Genèse Univ. absol. (vi,
12,13,17; vu, 4,

19,20,21,22,23:
vin, 4, 5, 9, 21,
22; ix, 15).

Jubilés Univ. absolue.1
Henoch (Dillmann
Henoch (Gizèh) Universalité ab¬

solue (10: 1, 2).

Chronique pascale
Jarchi Le tiers de la terre

(ci-dess., p. 317),
Bereschit Rabba Univ. absol. (vu,

10, 18: vm, 11).

Josephe Les 2 opinions.
Philon Non universalité

(p. 323) ; universalité

(p.323,324,
325).

Talmud (BerakhothetPesahim Univers, (p.382).
Kabbale (Zoliar) Non universalité

(p. 388).
Trad, syrienne, Lucien Univ. absol. et

non-universalité
(p. 327).

Nicolas de Damas
Molon

favorable à l'universalité absolue. Mais ce n'est qu'une question
de forme : le processus qu'il assigne au cataclysme et le topique
du Nizir, comme point d'abordage, le renferment sans aucun
doute dans les limites de la dépression mésopotamienne. Halévy
voit dans ce texte l'universalité ethnographique absolue (Rev.
Et. juiv., xxii, n" 44, p. 186). Il ne croit pas à la réalité de l'abordage

au Nizir et attribue cette donnée à des raisons étymologiques
(p. 187 et 188). Nous ne sommes pas de son avis et pensons que
la bonne critique consiste à croire ce que disent les textes tant
qu'on n'a pas de raison d'en douter.

1 Nous réservons, bien entendu, toutes les remarques critiques
que nous avons faites et qui donnent aux différents textes des
valeurs très inégales.



— 531 —

Trad, phrygienne, Steph. Byz Universalité
(p. 330).

Livres sibyllins Univ. (p. 331).
Trad, arménienne, Turcs Univ. (p. 332).

Arméniens Univ. (p. 332).
Persaus modernes Univ. (p. 333).

Trad, phénicienne, Jérôme d'Egypte : '?

Mnaséas "?

Pompon. Mela
Sanchoniathon "?

Trad, arabe, Coran Non universalité
(p. 338, 345,356);
le déluge se réduit
à une inondation
partielle du pays
de Saba (p. 339).

Abulfeda Non universalité
(p. 363, 364) ; le
déluge est limité
à la Babylonie.

Il ressort de ce tableau que, si on les prend au pied de

la lettre, la grande majorité des traditions est favorable à

l'universalité géographique absolue du déluge. Ceci est un
résultat critique auquel il est impossible d'échapper.

S'ensuit-il qu'il faille admettre cette universalité
Nullement.

D'abord, la géologie, la physique du globe et les autres
sciences"naturelles ont prouvé qu'ww déluge universel est

physiquement impossible. Ceci est un fait acquis, sur la
démonstration duquel il n'y a pas à revenir. D'autre part,
nous avons établi1 que le déluge ne doit pas être regardé
comme un fait miraculeux en lui-même ; ce fut un événement

naturel dans sa réalisation. Rapprochant ces deux

résultats, nous concluons que le déluge universel était
impossible; donc le déluge ne fut pas universel.

' Le caractère naturel dit déluge (Fribourg, 1894). Conclusion.



— 532 —

Si les textes (du moins la majorité d'entre eux)
représentent le déluge comme ayant été universel, c'est ou bien

parce que l'horizon géographique du peuple narrateur était
borné aux contrées atteintes par le cataclysme, qui dès

lors lui semblait forcément avoir couvert la terre entière;
ou bien parce que, en vieillissant, le souvenir de la
catastrophe s'est déformé en vertu de la tendance générale à

l'exagération mythique. La critique fournit les deux
explications; il faudra choisir entre elles selon les cas.

La première, par l'horizon géographique borné, a été

employée, dans l'exégèse orthodoxe, par les partisans de

la non-universalité soit géographique, soit ethnographique,
à l'interprétation des expressions universalistes du texte
biblique. Elle donne de bons résultats dans certains cas

déterminés. La seconde, par l'exagération mythique
portant sur la forme seulement des récits, est d'un emploi
beaucoup plus général et nous paraît préférable par la
raison que les récits universalistes (à une seule exception
près, à savoir Jarchi, et encore son indication, qui n'a
évidemment aucun sens déterminé, confine-t-elle à

l'universalité) ne donnent pas seulement au cataclysme une
extension trop grande pour une inondation ordinaire
quelconque, mais qu'ils en font un événement universel,
c'est-à-dire géogénique ou même cosmogonique. Or, nous

savons par la géologie qu'il ne se produisit rien de pareil,
en réalité, surtout depuis l'apparition de l'homme sur le

globe, et qu'une telle submersion serait impossible. En

somme, le résultat auquel la critique arrive est qu'on ne

peut pas s'en rapporter à la lettre des textes traditionnels

pour ce qui regarde l'extension du déluge.
L'exégèse biblique arrive à un résultat identique

puisqu'elle permet d'admettre la non-universalité non seulement

géographique mais même ethnographique du déluge

(syst, de Motais). Cette faculté de restriction ne fixe du



— 533 —

reste pas d'une manière certaine l'extension géographique
ou ethnographique qu'il convient d'attribuer au cataclysme.
Elle permet seulement de la réduire dans la mesure qui
sera demandée d'autre part. Quant à la mesure de cette
limitation, c'est d'ailleurs qu'il faut la tirer.

Sera-ce de la géologie? Non, puisque celle-ci ne
retrouve nulle part aucune trace du cataclysme et que les

limites fixées par la théorie, sismique ne constituent qu'un
maximum, d'ailleurs essentiellement élastique.

Pour déterminer l'extension du cataclysme diluvien, il
n'y a qu'une voie possible, c'est d'étudier l'extension du

souvenir aborigène qu'il a laissé. Or, de la recherche
spéciale que nous avons consacrée à cet objet,1 il résulte que,
des traditions réellement diluviennes, une seule, la tradition

chaldéenne, est aborigène sur le théâtre de l'événement.

Toutes les autres en dérivent par ramification ou

par emprunt. D'après cela, le théâtre du déluge se réduit
à la Chaldée, en prenant ce terme avec son acception
géographique qui est plus grande que son acception
historique.

Cette conclusion, dont l'importance est considérable

en ce qu'elle ouvre la porte à la théorie sismique, se

trouve confirmée par l'origine mésopotamienne du peuple
hébreu et de plusieurs autres groupes ethniques de

l'Asie antérieure qui en ont gardé le souvenir.2 Il est
bien difficile de lui refuser le caractère de la nécessité.

Supposons cependant qu'on le fasse ; dans ce cas la question

de l'extension du déluge ne pourrait plus être tranchée

pour elle-même avec une entière certitude. Cela étant,
il irait de soi que cette question ne saurait régler la solution

du problème tout différent de la nature de ce cataclys-

1 Le Dèluye devant la critique.
5 Op. cit., p. 237. Delitzsch, Neuer Comm., p. 159 et 160.



— 534 —

me. Ce serait le contraire qui devrait avoir lieu : La nature
du cataclysme étant déterminée et l'un ou l'autre point de

son théâtre étant fixé, l'extension de la catastrophe autour
de ce point devrait se déduire de sa nature. Or, au point
où nous sommes arrivé, nous possédons les deux
éléments de la solution : Nous savons que le déluge fut une
inondation sismique et maritime; de plus nous connaissons

deux points du théâtre de l'événement : le point de

départ de l'arche, Surripak, dans la Basse-Chaldée, et son

point d'abordage le Nizir ou le Puscht-i-Kuh dans la chaîne
sub-iranienne. Partant de là, nous avons établi, on s'en

souvient, que le cataclysme avait dû s'étendre à la Chaldée
exclusivement ; il nous suffirait de rappeler cette conclusion-
C'est-à-dire que, même dans l'hypothèse défavorable dont
nous sommes parti, la géologie et la critique se retrouvent
encore une fois d'accord; et cela grâce à la théorie
sismique. L'objection tirée de l'extension (universalité) du

déluge tombe donc et la théorie sismique sort victorieuse de

cette dernière épreuve.1

1 Nous ne ferons qu'indiquer, sans nous y arrêter, les remarques

de Dillmanu (Genesis, p. 131 et 132) en faveur de la non-
universalité déduite de l'horizon géographique borné des anciens
Hébreux (Gen. X) et des données mêmes du texte biblique. — De
même, celles de Lenormant (Orig., II, 48 et 146), d'après lesquelles
le Jahvéiste semblerait dans plusieurs passages (Gen. VI, 7; Vil,
4 et 23) limiter la destruction produite par le cataclysme à la
adâmâh, qui ne serait qu'une partie de la terre, ereç.



CONCLUSIONS

Récapitulons brièvement les résultats obtenus au cours
de cette étude :

Chap. I : Le cataclysme le plus terrible qui puisse se

produire sous nos yeux, un tremblement de terre accompagné

d'un cyclone, est celui qui répond le mieux à la

description du déluge, telle qu'elle ressort de l'ensemble
des données fournies par les traditions réellement
diluviennes. Interprétées à la lumière des exemples contemporains,

ces données fournissent pour le cataclysme historique
le tableau suivant : Sous l'influence d'un mouvement
sismique parti des profondeurs de la mer d'Oman ou des

rivages voisins, un ras de marée se précipite sur le littoral
chaldéen. L'équilibre atmosphérique est détruit, un cyclone
se déchaîne ; il vient dans le fond du golfe Persique «

relayer » en quelque sorte le séisme et porter plus avant
dans les terres les masses d'eau accumulées par le ras de

marée.
En même temps, des orages éclatent et des pluies «

diluviennes » se précipitent à l'avant de la vague de ras, sur
les campagnes de la Babylonie.

Mais les effets produits, quelque effroyables qu'ils soient
déjà, n'ont pas épuisé l'énergie des deux agents dont ils
dérivent ; séisme et cyclone.

Le premier va poursuivre sa marche vers le nord, ébranlant

les alluvions de l'Euphrate et du Tigre, faisant déborder

les canaux irrigateurs et jaillir les eaux souterraines,
tandis que le second, balayant les bords du désert de Syrie,

y soulèvera des trombes de sable qui s'avanceront vers l'est
comme des « porteurs du ciel, trône des dieux, ¦» obscurcissant

la clarté du beau soleil d'Orient.



— 536 —

Enfin, l'onde sismique marchant toujours au nord-ouest,
atteindra les montagnes kurdes dans le voisinage du lac
de Van et, de même que, dans une série de billes alignées,
le choc imprimé à la première fait partir la dernière, cette
onde, née dans l'océan Indien, viendra accentuer, d'une
manière imperceptible, mais réelle, le relief de ce massif

montagneux qui noue l'Anti-Taurus au Kourdistan et que
domine le mystique Ararat. —

D'après l'indication formelle des textes, le théâtre du

Déluge est un pays où l'asphalte jouait, dans les arts et
dans l'industrie, un rôle considérable. Or, nous voyons
précisément la Mésopotamie renfermer des gîtes importants
d'asphalte et cette matière y jouer, de tout temps, un
grand rôle. Nous avons donc, dans cette coïncidence, qui,
vu la rareté relative des gîtes asphaltiques, ne saurait être
fortuite, un motif nouveau, se joignant aux autres, de
considérer la Mésopotamie comme ayant été le théâtre du

Déluge.
Ch. Il : L'étude des catastrophes sismiques-cycloniennes

qui se sont produites depuis le Déluge, en particulier celle
des phénomènes contemporains appartenant à cette
catégorie, faite au double point de vue de leur nature physique
et de l'effet moral qu'ils produisirent, confirme l'interprétation

sismique du Déluge chaldéen.
Ch. Ill : Les révisions successives apportées, depuis le

travail de Suess, au texte et à la traduction du récit chaldéen

du Déluge, loin d'infirmer l'interprétation sismique
du cataclysme, l'appuient et l'éclairent de plus en plus.
Quelques divergences subsistent encore dans les détails,
mais le sens général est désormais certain, et l'interprétation

sismique doit être considérée non seulement comme
probable ou même admissible, mais comme rendant seule

compte du texte.
Ch. IV : Le texte chaldéen employé par Suess mention-



— 537 —

nant les phénomènes sonores accessoires des séismes, mais

ces phénomènes n'ayant pas été étudiés au ch. i, et les
révisions apportées depuis lors à ce texte y introduisant
en outre les phénomènes ignés et lumineux de même
origine, nous avons cité un grand nombre d'exemples de

phénomènes sonores ayant accompagné des tremblements
de terre, ou s'étant produits indépendamment d'eux. Ce

que nous avons dit prouve que ces phénomènes rentrent
absolument dans le cortège classique des manifestations
sismiques. Cela posé, le dernier avertissement, qui précède
immédiatement l'embarquement de Hasis-Adra, dans le

texte cunéiforme, n'a plus rien qui doive surprendre et la
voix dont il est parlé à la Col. II, 1. 31, peut, avec beaucoup
de vraisemblance, être interprétée, comme l'a fait Suess,

dans le sens d'un phénomène sonore d'origine sismique.—
De même, pour les phénomènes ignés et lumineux, nous

avons établi l'intimité de la relation qui les lie aux actions

sismiques. Cela étant, l'énoncé des premiers, dans le texte
chaldéen révisé, est loin d'exclure du Déluge l'intervention
des dernières, au contraire. Que l'on considère donc les

Anunnaki comme apportant des flots, selon l'ancien texte,
ou comme vomissant des flammes, ou brandissant des

torches, d'après les versions récentes, le caractère sismique de

leur action et de l'événement tout entier subsiste, et
l'interprétation de Suess demeure dans son intégrité.

Ch. V : Nous avons posé le principe incontestable que,
si la théorie sismique doit être la véritable explication
géologique du Déluge, il faut avant tout qu'elle puisse s'appliquer

à l'ensemble des récits par lesquels seuls nous
connaissons cet événement. Partant de là, nous avons pris
successivement chacune des traditions que la critique
scientifique moderne considère comme réellement diluviennes

et aborigènes, nous y avons joint l'une ou l'autre tradition

importée, intéressante pour les motifs que nous avons



— 538 —

dits, et nous avons passé la théorie sismique au crible de
chacune de ces traditions. Le résultat de cette épreuve a
été décisif : La théorie sismique, qui cadrait déjà si bien
avec le récit cunéiforme et avec la Genèse, s'applique encore
parfaitement aux autres textes. Non seulement elle rend
compte, aussi bien qu'une autre théorie, de l'ensemble des

données de ces textes, mais il en est, parmi ces données,
qui sont inexplicables en dehors de cette théorie et
répugnent à toute autre. Enfin, les données concluant d'une
manière exclusive au caractère sismique de l'événement
sont à la fois les plus nombreuses, les plus importantes en
elles-mêmes et les moins équivoques des textes.

Ch. VI : Nous avons examiné les principales critiques
adressées à la théorie que nous défendons. On peut les

partager en deux groupes : les unes dirigées contre le tra»
vail spécial de Suess, la Sintfluth, les autres visant la théorie

sismique en elle-même. Parmi ces critiques, il en est

un bon nombre dont la seule force, la seule raison d'être,
réside dans le parti-pris. Quant aux autres, à celles qui
sont de bonne foi, les unes proviennent de ce que la pensée
de Suess n'a pas été suffisamment comprime, ses arguments
pas suffisamment pesés ; elles peuvent se réfuter par l'œuvre

de Suess elle-même. D'autres sont plus sérieuses, elles

ont vraiment leur raison d'être dans les défauts (peu
nombreux d'ailleurs) de la Sintfluth, dans les quelques points
faibles que la théorie sismique présentait dans ce premier
exposé. Nous espérons avoir fait disparaître ces points
faibles, ou tout au moins la plupart d'entre eux, en exposant

la théorie d'une façon plus complète que ne l'avait
fait son fondateur, et croyons pouvoir conclure que la
théorie sismique, convenablement exposée, triomphe des

critiques dont elle a été l'objet jusqu'ici, et cela sans sacrifier

aucune de ses parties essentielles ou seulement importantes.



— 539 —

Ch. VII : La thèse de Lenormant n'est pas soutenable.
Au point de vue critique, d'abord, nous avons vu que les

Iraniens et les Indiens n'ont pas de tradition diluvienne

originale. Il est même bien probable que leurs récits
diluviens ou pseudo-diluviens ne sont, en somme, que des

mythes plutôt cosmogoniques. Plus on retourne ce problème

de critique, plus se vérifie ce que nous avons dit : Les
Sémites de l'Asie antérieure possèdent seuls une tradition
diluvienne à la fois réelle et aborigène. C'est, en somme, la
tradition chaldéenne qui, nous le savons, fixe en Mésopotamie

le topique du cataclysme et conduit nécessairement
à l'interprétation sismique. Née sur le bas Euphrate, cette
tradition peut avoir passé de là dans l'Inde, voir même
dans l'Iran, pour y subir, de part et d'autre, l'opération
habituelle de l'adaptation locale et se greffer sur les mythes
cosmogoniques indigènes. Peut-être même, quoique ce soit

peu probable, la tradition diluvienne vint-elle directement
de Chaldée dans les pays qui entourent le Pamir, et cela

avant la dispersion des Aryas qui devaient l'emporter avec

eux en oubliant qu'elle ne leur appartenait pas en propre.
En tout cas, et quelles qu'aient pu être ses migrations
ultérieures, la tradition diluvienne est originaire de Chaldée.

Ceci est certain, tout le reste n'est que conjectures.
Au point de vue extrinsèque, le système de Lenormant

tend à placer le Déluge dans des contrées où il n'était pas

possible ; il en fait un mythe et pas autre chose. —
Ce que nous venons de dire du système de Lenormant

s'applique à ceux de Schwarz, de Van Zeebroek, de Ber--

lioux, et généralement à toutes les théories imaginées, dans

ces dernières années, pour rendre compte du Déluge, à

l'exception de la théorie sismique seule. Ces systèmes sont
tous inadmissibles, tantôt eu eux-mêmes, tantôt parce qu'ils
s'adaptent mal ou pas du tout aux relations traditionnelles
qu'ils prétendent expliquer. La théorie sismique reste seule



— 540 —

en mesure de satisfaire à la fois la géologie et la critique
historique. En particulier, les localisations que ces systèmes

assignent au Déluge le transportent en dehors du monde

traditionnel et, par le fait, lui enlèvent tout appui dans les

textes, c'est-à-dire toute probabilité historique. En outre,
elles le placent dans des contrées où physiquement il n'était

pas réalisable, ce qui équivaut à lui enlever toute
possibilité scientifique. Elles en font un mythe et pas autre
chose. Seule, la théorie sismique avec son topique chaldéen,
sauve la réalité historique du Déluge.

Ch. VIII : La théorie sismique ne peut expliquer qu'un
cataclysme limité à la Mésopotamie ou à une dépression
analogue, alluviale et littorale. D'autre part, la grande
majorité des traditions réellement diluviennes est favorable
à l'universalité géographique absolue du déluge. Cependant,
ce fait critique indéniable ne constitue pas une objection à

la théorie sismique. En effet, l'allure universaliste des récits

(ou au moins de la majorité d'entre eux) provient de
l'horizon géographique borné du peuple narrateur, ou du
phénomène presque général de l'exagération mythique portant
sur la forme seule des récits. Les deux procédés sont admis

et bien connus de la critique qui en conclut l'impossibilité
de s'en rapporter à la lettre des textes traditionnels pour
ce qui concerne l'extension du Déluge. L'exégèse biblique,
de son côté, arrive à un résultat identique en admettant
la non-universalité, même ethnographique et à plus forte
raison géographique, du Déluge. Cela étant, et le Déluge,
événement naturel dans sa réalisation, n'ayant pas été

universel par la raison que c'eût été physiquement impossible,

l'objection tirée de l'universalité du Déluge tombe ;

bien plus, la véritable extension de ce cataclysme, déterminée

par la critique, dans les limites de possibilité fixées

par la géologie, se réduisant à la Chaldée, l'objection se

retourne en faveur de la théorie sismique.



— 541 —

Arrivé à la fin de ce troisième volume consacré au

Déluge, nous nous retrouvons dans les sentiments avec

lesquels nous terminions le premier. Nous avons pleine
conscience de tout ce qui manque à notre œuvre; nous
sommes prêt à renoncer devant les preuves à toute
théorie préconçue et, si nous estimons que les théories
sont nécessaires pour jalonner la marche de la science,
en revanche, nous reconnaissons qu'à l'heure actuelle,
tout système ne peut être que provisoire, si on compare
le peu que l'on sait à la masse énorme de ce qui reste à

savoir.





TABLE DES MATIÈRES

PAGES

Introduction, Historique de la question 3

Chapitre premier, Exposé de la théorie sismique 23

I. — Mode de l'inondation diluvienne 46

II. — Le point de départ du phénomène 60

III. — Théâtre de l'inondation diluvienne 68

IV. — Avertissements ; Prédiction du déluge 73

V. — Fin du cataclysme 78

VI. — L'abordage 86

VII. — Remarques finales 97

Chapitre II, Phénomènes postérieurs rappelant ceux du déluge 101

I. — Les tremblements de terre dans les livres saints
et les rites religieux 102

II. — Tremblements de terre mèsopotamiens, post¬
diluviens 109

III. — Phénomènes contemporains aux bouches des

fleuves indiens 117

IV. — Autres catastrophes historiques post-diluvien¬
nes : Siège de Potidée. — Passage de la Mer
Rouge. — Destruction de la Pentapole jordani-
que. — Déluges d'Ogygès, de Deucalion et de

Dardanos. — Déluge cimbrique. — Débordements

du lac Mareb. — Inondations sur les côtes
du Nouveau-Monde. — Déluge néerlandais. —
Inondations aux bouches des fleuves indiens : sur
les rives du Mississippi ; dans les steppes du Baikal

; dans les îles de l'Océanie. — Catastrophe
de la Sonde. — Débordements des fleuves
européens. — Disparition de l'Atlantide. —
Tremblements de terre d'Ischia: de Riobamba ; de

Quito : de Lisbonne et de Mytilène 149

V. — Effet moral des grandes catastrophes, séismes
et cyclones 170

Chapitre III, Examen des traductions nouvelles du texte
cunéiforme 205

I. — Révision de P. Jensen (1890) 206



544

PAGES

II. — Révision de A. Jeremias (1891) 213

III. — Révision de J. Halévy (1891) 215

IV. — Révision de H. Winkler (1892) 222
Chapitre IV, Rappel de quelques points de la théorie générale

des tremblements de"terre. — Effets accessoires
des tremblements 225

I, — Phénomènes sonores 225
II. — Phénomènes ignés et lumineux 247

Chapitre V, La théorie sismique et les traditions diluviennes 259
I. — La tradition chaldéenne en dehors du texte

cunéiforme : Bérose d'après Alexandre Polyhistor.
— Bérose d'après Abydéne 266

II. — La tradition hébraïque en dehors de la Genèse :
Gen. vi à ix dans les versions polyglottes : Version

grecque des lxx ; Version syriaque ; Targ.
Jonathan B. Uziel ; Version persique ; Texte
hébreux ; La Vulgate ; Onkelos ; L'hébréo-sama-
ritain ; Version arabe; Targ. hierosol.— Le Livre
des Jubilés. — Le Livre d'Hénoch. — La Chronique

pascale. — Sai. Jarchi. — Bereschii Rabba.

— Josephe l'historien. — Philon le Juif. — Le
Talmud. — La Kabbale 292

III. — La tradition sgrienne : Lucien. — Nicolas de

Damas. — Molon 327

IV. — La tradition phrygienne : Oracles sibyllins. —

Etienne de Byzance. — Suidas. — Cédrénus. —

Syncelle. — Moïse de Chorène. — Ptolémée —

Pline 330

V. — La tradition arménienne : Les Turcs. — Les

Arméniens. — Les Kurdes. — Les Persans
modernes. — Ptolémée. — Josephe. — Moïse de

Chorène. — Mahomet 332

VI, — La tradition phénicienne : Josephe. — Jérôme

d'Egypte. — Mnaséas. — Pomponius Mela. —

Sanchoniathon 335

VII. — La tradition arabe: Le Coran. — Ibn-Khal-
doun. — Abulfeda. — Reidhuni. — Isthakhri.
Joseph-ben-Goryon 336

Chapitre VI, Examen des critiques 391

I. — Critique de l'abbé P. de Foville 391



— 545 —

PAGES

II. — Critique du Père H. Jürgens 425

III. — Critique de M. Neumayr 456

IV. — Critique de A. Dillmann 457

V. — Critique de F. Delitzsch 459

VI. — Critique de R. Heerncs 460

Chapitre VII. La théorie sismique et le site de l'Ararat, systè¬

mes de Lenormant, de Fr. von Schwarz, de F.
de Boucheporn, de L. Figuier, de Berlioux, de

Faye, de Van Zeebroek, de Chambrun de Rose-

mont 467

Chapitre VIII, La théorie sismique et l'universalité du déluge 529

Conclusions, Conclusions par chapitres : Conclusion générale 534
Table des matières 543

,r,




	Études de géologie biblique : la théorie sismique du déluge
	...
	Introduction
	Exposé de la théorie sismique
	Phénomènes postérieurs rappelant ceux du déluge
	Examen des traductions nouvelles du texte cunéiforme
	Rappel de quelques points de la théorie générale des tremblements de terre
	La théorie sismique et les traditions diluviennes
	Examen des critiques
	La théorie sismique et le site de l'Ararat
	La théorie sismique et l'universalité du déluge
	Conclusions
	...


