
Zeitschrift: Bulletin de la Société Fribourgeoise des Sciences Naturelles = Bulletin
der Naturforschenden Gesellschaft Freiburg

Herausgeber: Société Fribourgeoise des Sciences Naturelles

Band: 6 (1890-1893)

Artikel: Études de géologie biblique : la théorie sismique du déluge

Autor: Girard, Raymond de

Kapitel: III: Examen des traductions nouvelles du texte cunéiforme

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-306909

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-306909
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CHAPITRE III

EXAMEN
DES TRADUCTIONS NOUVELLES

DU TEXTE CUNÉIFORME

Comme on l'a vu dans notre chapitre premier, le travail
de Suess a pour base la traduction du récit chaldéen du

déluge, donnée par Paul Haupt, en 1880 et 1883.1 Depuis
lors, ce texte a subi plusieurs révisions successives, dont
quelques-unes modifient plus ou moins le sens des

passages sur lesquels s'appuyait l'interprétation de Suess, qui
se trouve ainsi remise en question. Les principales de ces

révisions sont celles de J. Oppert,2 en 1885; de M. L.
Kellner,'' en 1888; de P. Haupt,4 en 1889; de P. Jensen,5
en 1890; de A. Jeremias6 et de J. Halévy,7 en 1891; de

H. Winkler,8 en 1892.

La question est donc à reprendre, son haut intérêt
intrinsèque et le besoin de contrôler notre premier chapitre

1 Paul Haupt, Der Kcilinschriftlidie Sintjluthbericht, Habi-
lit-Vorles, a. d. Univ. Göttingen, 1880. Leipzig, 1881. —Le même,
Excttrs; Der Keilinschr, Sintfluthber., in Schrader, K. A. T.
S, Giessen, 1883. p. 55.

2 Le poème chaldéen du déluge, Paris, 1885.
3 The deluge in the Isdubar-Epic, and in the Old Testament,

Church Review, novembre 1888.
4 Anieric. Journal ofphilology, 1889.
r' Kosmologie des Babylonier, 1890, p. 367.
6 Isdubar-Nimrod,einealtbabylonischcHeldensage, 1891, p. 32.
7 Recherches bibliques : Noé, le déluge et les Noahides ; Revue

des études juives, avril-juin 1891.
8 Keilinschriftliches Textbuch sum A. T., Leipzig, 1892, p. 70.



206

nous en font un devoir. Nous allons étudier successivement

les traductions nouvelles données du texte
cunéiforme, afin de voir si et dans quelle mesure elles modifient
les bases du travail de Suess Cependant, pour ne pas
donner à cette partie de notre travail une étendue exagérée,

nous ne considérerons que les révisions les plus

importantes, celles qui ont fait époque au double point de

vue assyriologique et exégétique.

En 1890, révision de P. Jensen, qui ne modifie les

conclusions de Suess que sur des points secondaires. Le
résultat fondamental obtenu par le professeur viennois : le
caractère sismique de l'inondation diluvienne, subsiste,
confirmé plutôt par le nouveau texte.

Le point de départ (Suess, i, 11-13; Jensen, 11-13)
reste le même, c'est toujours la ville antique de Surippak,
sur l'Euphrate. Tout ce qui a été dit de sa situation
probable subsiste; de même les conclusions que nous en avons
tirées pour la position du foyer du séisme diluvien.
(Monat-Rosen de 1891 et 92.) *

Les vers 184 et 185 (Suess, iv, 30) confirment l'opinion
que le point de départ est situé sur le cours inférieur d'un
fleuve double.

L'emploi de l'asphalte (Suess, u, 9-11; Jensens, 61-63)est
confirmé de même avec ses conséquences pour le choix
d'un système déterminé parmi les systèmes asiatiques de

fleuves doubles. Le système choisi reste celui du Tigre-
Euphrate.

Avertissements (Suess, i, 19-26 et n, 30-32; Jenseu, 19-

26 et 82-84). Les avertissements du premier groupe sont

toujours donnés par Ja, le dieu de la mer, mais ici
verbalement. Ceux du second groupe, par une voix, qui est ici
celle de Samas, le Soleil.

La catastrophe (Suess, n, 40-50 et ni, 1-7). Rien de

changé aux lignes n, 40-43, par les vers 92-95 de Jensen.



— 207 —

La ligne 96 fait disparaître les Porteurs du trône lus à

la ligne 44 de Haupt. Cela a peu d'importance, en somme,
et d'autant moins que l'idée de l'ouragan ne disparaît pas
complètement, elle est rappelée à la ligne 98. —

Les lignes 99 et 100, correspondant à 47 et 48 de Suess,

sont de la plus haute importance. On y retrouve les

Anunnaki ou dieux des abîmes souterrains, un des indices

principaux du caractère sismique du déluge. Seulement, ils

n'apportent plus de flots, ce qui a une certaine importance,
puisque cela fait disparaître la notion du jaillissement des

eaux souterraines. Or, nous savons que ce phénomène est

caractéristique des séismes en terrain d'alluvions. Au lieu
de projeter des flots, les Anunnaki « élèvent leurs
torches » (99) et « font briller le pays à leur lueur rayonnante

» (100). Qu'est-ce que cela peut signifier? Sont-ce
des dégagements de gaz spontanément inflammables
d'hydrogène pur ou carboné, dans le genre des « feux éternels»
des derviches ; des salzes ou volcans boueux, comme les

« hornitos » du Jorullo Nous sommes très porté à le

croire ; on sait, en effet, que des dégagements de cette
nature ont été observés plus d'une fois dans les tremblements

de terre;1 d'autre part, les gaz combustibles sont en

relation intime avec les gisements de pétrole et de naphte.2
Or nous avons de l'asphalte dans les collines Kurdes et
les sources de naphte descendent dans la plaine jusqu'à
Hit, sur l'Euphrate. Cela posé, l'expérience générale des

mines est là pour nous apprendre que la dislocation du

terrain influe de la manière la plus favorable sur les

dégagements hydrocarbonés de toute espèce; il n'est donc

pas douteux que l'ébranlement sismique aît pu faire jaillir

1 Hœrnes, Erdbebenkunde, p. 113 et suiv.
2 Frémy, Encyclopédie chimique, tome n : Les combustibles

minéraux. Paris, 1885. —



— 208 —

temporairement des amas gazeux que les conditions
ordinaires de leur gisement condamnent à la rétention.

Il suffit, en effet, de réfléchir que les couches rocheuses

sont probablement horizontales sous la plaine chaldéenne

et que, par conséquent, des masses gazeuses enfermées

entre les strates dont les joints n'affleurent nulle part,
n'en peuvent sortir qu'à la faveur d'une dislocation qui
leur fraye des canaux à travers l'épaisseur des bancs. Il
est possible aussi que ces réservoirs gazeux soient en
relation avec le manteau alluvial ; dans ce cas encore, les

gaz n'en pourront sortir que si la croûte argileuse superficielle

est fendillée, tous effets admirablement réalisés

par un ébranlement sismique.
Nous n'avons du reste pas besoin de cette hypothèse,

attendu que les « torches des Anunnaki » pourraient être
simplement de ces flammes dont l'origine est mystérieuse
et qui se dégagent fréquemment du soi dans ies tremblements

de terre, ou de ces clartés soudaines qui accompagnent

l'ébranlement.1

Quoiqu'il en soit, l'action des Anunnaki est expressément

mentionnée dans le nouveau texte ; elle fut même

prépondérante; ce sont eux qui causèrent le plus grand
mal, puisque les dieux, déplorant le désastre avec Istar,
la bonne déesse protectrice des hommes (118), ne pleurent
ni sur le vent ni sur la mer, mais uniquement sur les

Anunnaki.
Au reste, il convient de rappeler les « fontes abyssi »

de la Genèse (vu, 11) qui sont le plus probablement
synonymes des Anunnaki et qui, synthétisant en quelque sorte

l'esprit des divers récits antérieurs, annoncent formellement

l'intervention des eaux inférieures. —

1 De Lapparent, Traité de géologie,'p. 525; 3" éd. (1893),
p. 527. Hœrnes, Erdbebenkunde (1893), p. 113. Voy. ch. iv.



— 209 —

Les lignes 98 et 100 (Suess n, 46 et 48) font disparaître

du récit l'ébranlement du sol et le déboi dement des

canaux pour les remplacer par l'ouragan et les feux
souterrains. Au premier abord, ce changement paraît
atténuer le caractère sismique de l'événement; cependant en

y réfléchissant de plus près, on voit qu'il n'en est rien. En
effet, si l'ébranlement du sol et le débordement qui en
résulte pour les réservoirs naturels de la surface sont des

manifestations nécessaires de l'activité sismique en terrain
de roche vive, il en est autrement en terrain meuble et
alluvionnel. Les dépôts meubles n'étant pas continus et
élastiques, ne peuvent guère vibrer sous l'influence de

l'onde; l'ébranlement au sens propre du mot et surtout
l'ondulation, véritable cause des débordements, y seront
très peu sensibles.1 Le manque d'homogénéité du milieu y
amènera une grande diversification des efforts et de là
résulteront des oppositions fréquentes entre les tensions,
oppositions qui se traduiront en efforts de rupture. La
tendance à l'ébranlement homogène y sera donc remplacée

par la tendance à la fissuration.2 Les fentes formées
absorberont les eaux de surface, dissimulant ainsi l'effet des

débordements, d'ailleurs très rares, qui auraient pu se

produire dans les points comprimés et par cela même
exhaussés. La faiblesse de l'ondulation explique, en outre, le

peu de dégâts causés aux édifices et le silence complet du

récit sur ce point.
En somme, nous pouvons dire que, jusqu'ici, le nouveau

texte, loin d'infirmer le caractère sismique du phénomène
diluvien, déduit de l'ancienne version, rend plutôt mieux

compte de certaines particularités que peut présenter un
phénomène de ce genre, surtout en terrain d'alluvions.

1 De Lapparent, op. cit.. p. 530.
2 Ibidem, p. 529, note (1). —

14



— 210 —

A la ligne 101 (Suess n, 49) il s'agit de Rammân, le
dieu du vent. C'est donc un ouragan, un cyclone, qui a

poussé les eaux du golfe Persique sur les campagnes de la
Chaldée.

Jensen pense qu'il ne s'agit pas ici d'un transport d'eau,
mais plutôt d'une trombe de poussière; il considère donc

ce passage comme un équivalent des « Porteurs du trône »

de la ligne 44 de l'ancien texte (p. 18 de Suess). Nous

croyons devoir en rester à l'ancienne interprétation, et, à

preuve que le cyclone portait bien la mer et non du sable,

nous citons les lignes 103 et 104 où il est dit formellement

que Rammân « inonde » le pays. On peut encore citer les

lignes 122-125. Toutefois, l'idée de Jensen n'a rien
d'impossible, car les éruptions et les trombes de sable sont
encore de ces phénomènes pseudo-volcaniques qui
accompagnent fréquemment les séismes.1

La ligne 102 (Suess, n, 50) où il est fait mention de

de l'obscurité causée par Rammân ne donne lieu à aucun
changement.

Il en est de même des lignes 122-125 (Haupt, ni. 20-

23), où il est fait mention des éléments divers et de leur
action.

La ligne 125 (S., 23) est importante. Elle mentionne
l'action de la mer et l'attribue tout entière à l'influence
du vent, c'est la vague soulevée par le vent (122) et la mer
soulevée par l'ouragan (125). On peut donc y trouver une
confirmation de ce qui a été dit à propos de la ligne 101.

Mais il nous semble que ce passage atteste d'une erreur
d'observation comme le vulgaire en commet lorsqu'il s'agit
de phénomènes complexes. En effet, la vague poussée par
un cyclone peut bien ravager le littoral, mais elle est

impuissante à pénétrer plus avant dans les terres.

1 De Lapparent, toc. cit.



— 211 —

D'autre part, la mer ne pouvant éprouver de crues, ne

pourra envahir les terres basses et les inonder sur une

grande étendue qu'à la faveur de mouvements sismiques

produisant des dénivellations considérables quoique
temporaires. Un cyclone et un raz de marée peuvent rendre

compte d'inondations circonscrites au voisinage immédiat
de la mer; mais lorsqu'il s'agit de couvrir d'eau une étendue

immense de pays comme celle qui s'étend de Surippak

aux collines de Nizir, il faut absolument recourir à

des mouvements sismiques de grande amplitude, amenant
les plaines basses de Chaldée au-dessous du niveau du

golfe Persique. La production d'un raz de ce golfe nous

indique que le foyer du séisme diluvien était au sud du

Schatt-el-Arab et l'étendue de l'inondation nous apprend

que le golfe n'a pas été seul ébranlé, mais que la plaine
de Chaldée a participé au mouvement. C'est en outre ce

qui ressort de l'action des Anunnaki.
En résumé, les lignes 122-125 s'expliquent à nos yeux

par le fait que le cyclone, agent en réalité secondaire,
était perceptible pour les anciens Chaldéens, tandis que le
mouvement sismique d'ensemble leur échappait, bien qu'étant

la cause principale de leur désastre. Ce passage
confirme donc encore, pour nous, la notion sismique de

l'événement : Sans mouvements sismiques, pas d'action possible
de la mer au-delà de son littoral immédiat.

Du reste, ce que nous avons appelé mouvement sismique
d'ensemble et les dénivellations qui durent en dériver
n'avaient nullement besoin de dépasser les dimensions
ordinaires de phénomènes de ce genre. Pour noyer la Chaldée
il suffit d'une dénivellation relativement minime, puisque
ce pays est bas, comme le prouve le courant presqu'insen-
sible de l'Euphrate et du Tigre.' Enfin, cette dénivellation

1 Suess, Sintfluth, p. 11 (vide cuite).



— 212 -
a pu produire les contre-courants et les débordements de

canaux et de rivières que relatait l'ancien texte.
La ligne 127 : « tous les hommes étaient retournés à

l'argile » renferme, nous semble-t-il, une réminiscence du

passage de la Genèse : « Le Seigneur-Dieu forma donc

l'homme du limon de la terre.... » (Gen., n, 7). Ne
pourrait-on y voir un écho des traditions anciennes sur les

peuples soi-disant « autochthones » et la rapprocher du
« Memento homo, quia pulvis es et in pulverem reverteris? »

On pourrait du reste l'expliquer aussi par les éruptions
boueuses qui purent accompagner le phénomène et par
les dépôts extraordinaires de limon qui durent couvrir la

plaine.
La ligne 128 nous parle du champ des forêts ou du champ

(boisé) en forêt. Il est difficile de dire ce que cela signifie.
Peut-être est-ce le bord des fleuves couvert d'ajoncs et de

palmiers, longue oasis s'étendaut sur les rives grâce à

l'humidité qui leur vient du fleuve, tandis que, de part et
d'autre, c'est le désert brûlant et aride. Ces rives, couvertes
de végétation, frappaient l'imagination par leur hospitalité
inusitée et il est naturel que, pour donner une haute idée
de l'état de dévastation du pays, l'écrivain chaldéen
mentionne la ruine de cet éden local.

Abordage. — Rien de changé à ce point de vue ; c'est

encore la montagne du pays de Nizir (1. 135-138) qui
retient l'arche captive. La ligne 134 dit que le navire s'en

vint contre le pays de Nizir, c'est dire clairement que ce

pays émergeait au-dessus des eaux et que, par conséquent,
l'arche s'arrêta aux flancs de ses collines et non sur leur
sommet. C'est d'ailleurs le sens « obvie » de la 1. 133. La
ligne 148 (Suess ni, 46) ne vient pas à rencontre de cette
manière de voir, elle ne signifie pas que l'arche s'arrêta
sur le sommet de la montagne, elle veut dire seulement

que Sit-Napistim, une fois débarqué, gravit la montagne



213

pour aller ériger sur le sommet l'autel du sacrifice. Il était,
en effet, d'usage chez les anciens d'offrir les sacrifices sur
le sommet des montagnes ou tout au moins ^les collines.
Comparez Suess, col ni, 46; ce que nous avons dit dans

notre Caractère historique et le sacrifice d'Abraham en
Gen. xxii, 2. 14.'

A la ligne 154, il est parlé des Intaglios. Faut-il entendre

par là l'arc-en-ciel de Gen. ix, 12-17 ou, comme le pense
Jensen, des pierres taillées (en croissant ou en arc) ou

sculptées, c'est-à-dire gravées Cela pourrait signifier ou
des talismans ou les tables de l'alliance de Dieu et des

hommes (Gen. ix, 9-17), ou enfin rappeler les écritures
enfouies à Sippara, dont parle Bérose.

En résumé, le texte, tel qu'il ressort de la révision de

Jensen, bien loin de contredire aux conclusions de Suess,
les appuie et les éclaire sur plusieurs points. En particulier,
le caractère sismique du phénomène diluvien ressort plus
net et plus précis encore de l'étude du texte amendé. —

1891. Révision de A. Jeremias :

Le point de départ reste le môme : Surippak, vieille
ville au bord de l'Euphrate.

Les avertissements : Premier groupe, donné par Ea,
toujours, ce qui laisse subsister les conjectures de Suess.

Le second groupe émane toujours de Samas.

L'emploi de l'asphalte subsiste et le naphte vient à son
aide. Rien de particulier là, puisque les deux produits sont
analogues et souvent réunis dans le même groupe de gîtes.

La catastrophe : Rammân tonne dans la nuée ; Nabû et
Marduk en sortent et, « comme guides de la nuée,
s'avancent par-dessus les monts et les vallées. » Ces deux

personnages réunissent donc en eux-mêmes Nebo et Serrû
et les « porteurs du trône » de la traduction de Haupt

1 Vovez aussi ch. v.



— 214 —

(col. n, 1. 43 et 44). « Ninib se précipite vers le navire et
inonde les rivages. » Cette phrase remplace le débordement

des canaux, causé par Adar (H. n, 46). « Le dieu
Uragal entraîne le navire, » ce qui, dans Haupt, correspond

à 1. 45 : « Le puissant dieu de la Peste (de la calamité

: pestis) déchaîne les tourbillons du vent (le cyclone

» Toutes ces données, en apparence diverses,
concordent fort bien : La vague de ras, déchaînée par les

efforts combinés du séisme et du cyclone, se précipite en
inondant les rives vers le navire encore au port, et
l'entraîne. En même temps, l'ébranlement sismique, venu du

large et qui a atteint la terre ferme, y fait déborder les

canaux. Il semble donc que, plus les révisions se

multiplient, plus le texte devient clair au point de vue géologique

et favorable à la théorie sismique. Chaque révision
découvre, si ce n'est un mot nouveau, du moins un sens

nouveau en sa faveur, et le tableau de l'inondation sismique
se complète de plus en plus.

« Les Anunnaki élèvent les torches, ils font trembler la
terre (le pays) dans (leur ou 1') éclat (de leurs torches).
La montagne des vagues de Rammân monte jusqu'au ciel,
toute la lumière se change en ténèbres » « Les dieux

pleurent avec Istar sur ce qu'ont fait les Anunnaki. »

Jeremias remarque (note 89, p. 55) avec raison que
« les Anunnaki apparaissent ici comme les esprits
malfaisants qui ont causé, eux tout spécialement, le plus grand
mal, déchaîné les éléments les plus malfaisants. Les dieux
n'ont pas pris tous la même part au déluge. Ainsi, à la 1.

162 (de Jensen), les « dieux de l'Igigi, » c'est-à-dire les

esprits du firmament ou de l'atmosphère, qui, à la 1. 118,

pleurent sur les Anunnaki, seront représentés comme
étant en opposition formelle avec Bel qui a pour lui les

esprits malfaisants, les (dieux des) Anunnaki. » — Or,
nous savons l'importance de ce rôle prépondérant attribué



215

aux Anunnaki. Ceux-ci reprennent du reste ici une couleur
plus franchement sismique, puisque non-seulement ils
éclairent la terre, mais qu'ils la font trembler.

Plus loin :

« 6 jours et (6?) nuits sévirent sans cesse l'ouragan,
l'inondation et les averses ; lorsque vint le 7e jour, la pluie
s'arrêta (et) l'inondation. L'ouragan, qui avait combattu
un combat comme une armée, s'apaisa. La mer devint plus
étroite (rentra dans ses limites), l'ouragan et la « tempête

d'inondation » eurent leur fin. »

La mer rentrant dans ses limites, voilà qui parle asse^

en faveur d'un raz de marée, seul phénomène capable de

jeter sur les terres autre chose que des vagues sans grande
puissance iuondatrice. On répondra peut-être qu'il ne
saurait être question ici de la mer proprement dite, parce
que nous sommes trop près de l'abordage. La mer devait
avoir été depuis longtemps perdue de vue, et tout ce que
ce terme peut signifier, c'est la plaine submergée. Soit,
même en ne tenant aucun compte des additions
postérieures possibles; nous sommes alors en présence de

l'écoulement et de l'absorption simultanés des eaux adventives

; l'absorption facilitée par le crevassement du sol,
l'écoulement s'établissant au fur et à mesure que se rétablit

la pente naturelle vers la mer. Voilà qui est loin de

contredire à l'hypothèse sismique.
Le lieu de débarquement reste le même : « la montagne

du pays de Nizir (ou Nisir), » c'est-à-dire au nord du point
de départ. —

En 1891 encore, révision de J. Halévy.
Le point de départ reste le même, Shurippak, au bord

de l'Euphrate :

L. 11. « Shurippak, la ville que tu connais, située sur la rive
de l'Euphrate,



— 216 —

12. cette ville ayant déplu aux divinités qui y demeuraient
(aux dieux municipaux de Shurippak),

13. Les grands dieux décidèrent de faire un déluge. »

Shurippak ne devait pas être éloignée de la mer, car
c'est dans la mer que doit avoir lieu la mise à l'eau du

navire :

L. 23. « Le vaisseau que tu construiras,
24. que sa façade soit mesurée,
25. fixées aussi sa longueur et sa largeur ;

26. puis tu le feras descendre à la mer. »

Cependant, les lignes suivantes semblent y contredire en

indiquant une distance assez considérable entre Shurippak
et la mer :

L. 33. « Parce que Bol me hait.
34. je ne resterai pas dans votre ville, je ne poserai pas ma

tête sur le territoire de Bel ;

35. je descendrai vers la mer et je demeurerai près d'Iau,
mon seigneur. »

A moins que le but du voyage de Cit-napishtim ne fût
pas seulement la mer, d'une façon générale, mais un
sanctuaire spécialement dédié au dieu lau et situé sur un point
du rivage ou dans une île en avant des bouches du Schatt-
el-Arab. Quant au caractère d'étranger à Shurippak, de

serviteur d'un dieu autre que son dieu municipal,1 qu'affecte

ici Cit-napishtim, il se comprend aisément par ce

que dit M. Renan2 des dieux locaux chez les Sémites :

« Chaque tribu, dit-il, avait un dieu protecteur, chargé
de la garder, de la diriger, de la faire réussir envers et

contre tous. Nous verrons les Beni-Isra'él s'attacher, comme
toutes les tribus antiques, à cette idée étroite, et leur dieu

devenir, pour protéger sa tribu de choix, aussi injuste,
aussi jaloux que les autres dieux. Le dieu de la tribu
suivait même l'individu hors de sa tribu et continuait d'être

1 Cf. 1. 27 et 31.
2 Hist, du peuple d'Israël, i, p. 34 et suiv.



— 217 —

sou dieu sur le territoire de dieux étrangers.1 C'était quelque

chose d'analogue à la Fortune personnifiée des familles
romaines,2 et en effet on appelait souvent ces dieux
protecteurs du nom de Gad (Fortune).3 Le dieu s'identifiait
ainsi avec la tribu. Les victoires et les défaites de la tribu
étaient ses propres défaites et victoires. Vaincu, il subissait

les outrages du vainqueur. Entre son nom et celui de

la tribu, on ne distinguait pas.4

Le dieu de tribu entraînait le dieu local, présidant à une

province, ayant son domaine déterminé, et souvent son
sanctuaire (cippe, autel, haut lieu) à un endroit donné,5
très puissant dans sa circonscription, si bien qu'eu passant
sur ses terres, on se croyait obligé de lui rendre hommage,
ne fût-ce que par crainte qu'il ne vous jouât de mauvais
tours.8 Une expression très commune parmi les nomades,
à une certaine époque : le Salm, le Baal ou le Moloch de

tel endroit,7 pour désigner le point central d'un culte,
vient de là. Jacob voit en songe « le dieu de Béthel ».s II

1 Inscription de Teïma, au Louvre, Nœldeke, Attaram.
Inschriften, Berlin, 1884. Rente d'arch. orientale, 1885, p. 41

et suiv.
3 Orelli-Henzen, n" 1769. Cf. n" 5787 et Corpus inscr. gr.,

n" 2693 6.
3 Ainsi la Fortune des Taym, à Palmyre. Comptes-rendus de

l'Acad. des Inscript, et Belles-lettres, 2 avril 1869.
4 Inscription de Mésa, lignes 12, 13, 18 ; le chant d'Hésébon,

Nombres, xxi, 29.
5 Inscription de Teïma (l. c).
6 II Rois, xvii, 25 et suiv.
7 Inscr. de Teïma. Une telle formule est très commune dans

l'épigraphie araméenne. Voir Corpus inscr. Sentit., V part., 183,
365-66: Constantine, Costa, 12 inscr. d'Altiburos (Journ. asiat.,
avril-juin 1887 ; de Vogué, Sgric centrale. Inscr. sétnit., p. 107,
111. — Cf. Jeremie, u, 44.

8 Gen. xxxi, 13. Sur la quest, grammat., Gesenius, Lehrg.,
657-58.



— 218 —

rend hommage au lieu de l'apparition, en dressant un

cippe et y versant de l'huile.1 Le lieu saint remonte ainsi
à la plus haute antiquité des cultes sémitiques. »

Il va de soi que cette explication, sans être annulée, au

point de vue général, perd de sa force, clans le cas

particulier, si on suppose non-sémitiques les auteurs des textes
cunéiformes de la Chaldée. Elle a du reste contre elle la
1. 19 du texte, où lau appelle son protégé Shurippakite,
soit « homme de Shurippak », et non point étranger à

cette ville.
Avertissements : Le premier groupe est toujours donné

par lau (1. 16 et suiv.); le second, par Shamash (1. 82-84),
mais il est dit : 1. 82. « Shamash fit un signe, » ce qui fait
disparaître du texte la voix et les difficultés qui en découlaient.

Shamash étant le dieu du soleil, ou le soleil lui-
même, la prédiction de la pluie, qui lui est attribuée (1. 83),

peut s'entendre d'indices fournis par l'aspect de cet astre,
comme c'est le cas encore aujourd'hui, ou se rapprocher
de l'idée talmudique de l'obscurité diluvienne. Le nouveau
texte favorise donc, encore plus que l'ancien, l'interprétation

naturaliste de Suess et annule les critiques relatives
à ce passage. Quant au fait qu'un seul homme ait compris
tous ces indices, nous maintenons purement et simplement
ec que nous avons dit à ce sujet.

Rôle prophétique du patriarche :2 Insinué seulement par
la ligne 40 : « Un soir, il fera pleuvoir sur vous une pluie
lourde, » paroles que le patriarche, sur l'ordre de lau
(1. 31 et 32), doit adresser aux habitants de Shurippak.

Emploi de l'asphalte : Maintenu, avec ses conséquences

topographiques, par les 1. 61-63 :

1 Gen. xxvni, 18 et suiv. — Voyez dans notre Caract. histor.
du dèl., ce que nous disons de l'ancienne religion chaldéenne.

2 Voyez à ce sujet notre étude sur le Caract. nalur. du déluge.



— 219 —

L. 61. « J'ai inspecté les fissures et j'ai comblé les lacunes:
62. J'ai versé vi sars de bitume sur l'extérieur ;

63. J'en ai versé m sars dans l'intérieur ; »

La catastrophe, 1. 92-105 :

L. 92. « Aussitôt que l'aube apparut,
93. Un nuage noir se leva du fond du ciel ;

94. Rammân y fit entendre son tonnerre;
95. Nabu et Marduk marchèrent en avant;
96. Les Agents parcoururent les montagnes et les vallées :

97. Nergal agita le targui ;

98. Ninip avança en lançant des traits :

99. Les Anunna portèrent des flambeaux:
100. Par leurs flammes ils incendièrent la terre.
101. Les flots de Rammân atteignirent les cieux,
102. et changèrent l'éclat du jour en ténèbres.
103. Il inonda la terre comme... un jour l'ouragan sévit et
104. souffla rapide... les eaux dépassèrent la hauteur des

montagnes
105. et atteignirent les hommes à l'improviste comme l'ou¬

ragan. »

Rien de nouveau dans ces quatorze lignes; elles n'introduisent

ni une difficulté ni un éclaircissement de plus que
la version de Jeremias. Le targui de 1. 97 doit se traduire
par « navire » ou par « cyclone », selon qu'on veut se

rapprocher de Jeremias ou de Haupt. Les Anunna
conservent leur rôle, seulement, au lieu d'apporter des flots

ou d'ébranler la terre, ils l'incendient. C'est moins
immédiatement favorable à l'idée sismique, cependant on peut

y voir des dégagements de gaz inflammables, des flammes

naturelles ou des clartés subites, comme nous l'avons
proposé. On réfléchit alors que, pour être mentionnés ici, ces

phénomènes devaient être insolites, ne pas compter au
nombre de ceux qui étaient habituels dans le pays. 11 faut
donc qu'une cause quelconque, troublant l'équilibre
ordinaire de leur gisement, ait fait jaillir ces gaz. habituellement

enfouis dans leurs réservoirs souterrains. Or, nous



— 220 -r
l'avons dit, l'expérience des mines et les travaux récents
des diverses commissions du grisou ont mis hors de doute
l'influence néfastement active des ébranlements sismiques
sur les dégagements de « mauvais air »-1 II est même
difficile de trouver une autre cause à ces jaillissements
inusités, de sorte que le caractère sismique nous paraît
subsister en plein. Le rôle prédominant et nuisible des

Anunna sans repentir se vérifie, du reste, encore par la

ligne 118 : « Les dieux, sauf les Anunna, pleurèrent avec
elle (Ishtar, la bonne déesse). »

Les 1. 101 à 105 laissent subsister l'explication de Suess:

La vague de raz produite par le séisme sous-marin et
aggravée par un cyclone.

L'abordage :

L. 126. « Je regardai la mer en poussant un cri :

127. Tout le genre humain est retourné à la poussière!
128. Comme un désert la plaine s'étendait.
129. J'ouvris la lucarne, le jour frappa mon visage :

130. Je me courbai et je m'assis en pleurant;
131. mes larmes coulèrent sur mes joues.
132. Je regardai les rives, les bords de la mer;
133. le sol s'éleva jusqu'à douze (kasbu?) ;

134. le vaisseau parvint au pays de Niçir:
135. la montagne de Niçir retint le vaisseau et ne le donna

pas au flot.
136. Un jour, deux jours, la montagne de Niçir, etc.
137. Trois jours, quatre jours, la montagne de Niçir, etc.
138. Cinq (jours), six (jours), la montagne de Niçir, etc. »

Il semble y avoir opposition entre les 1. 126 et 128, la
première parlant de la mer et la seconde de la plaine,
tandis que la 1. 132 mentionne de nouveau la mer avec ses

rives. La difficulté s'accroît encore par la 1. 134, at'endu

que, parvenus au pays de Nizir, les navigateurs ne pou-

1 Voyez nos leçons d'Exploitation des Mines à l'Ecole
polytechnique, depuis 1891.



— 221 —

vaieiit plus voir la mer, quelle que fût, à ce moment-là, la

position du fond du golfe. Nous pensons qu'il faut voir ici
un de ces effets de racourci comme il s'en produit souvent
dans la mémoire. Cela expliquerait comment trois impressions

qui durent être successives sont ici juxtaposées : la

mer, la plaine et les montagnes. Il est juste de remarquer
cependant que la succession est pour ainsi dire implicitement

indiquée, entre les 1. 132 et 134, par la 1. 133

marquant l'élévation progressive du sol visible. Quoiqu'il en

soit, le point de débarquement demeure le même : Nizir,
bien au nord et en amont du point de départ. Nous avons
montré l'importance de cette circonstance qui ne nous
paraît pouvoir laisser aucun doute sur le caractère sismique
de la catastrophe. C'est ce que Suess avait parfaitement
compris. Remarquons seulement que ce n'est pas Suess qui
« admet que le vaisseau remonta vers le nord », comme le

prétend M. de Foville;1 c'est le texte qui le dit et la Genèse

est du même avis lorsqu'au lieu du Nizir ou versant
babylonien du Zagros, elle indique le massif d'Ararat, ou
versant arménien de la même chaîne.2 Le narrateur biblique
paraît d'ailleurs avoir placé aussi la résidence des patriarches

antédiluviens et partant celle de Noé, dans la Basse-

Chaldée, patrie d'Abraham, quoiqu'il ne le dise pas
expressément.3 D'après la Genèse (xi, 26, 27 et 31), Abraham

était né à Ur en Chaldée, et M. Oppert a fixé
définitivement, en 1869, l'emplacement d'Ur-Kasdim à Mughéir.4
Or Mughéir est sur la rive droite de l'Euphrate, à la
latitude de Korna. Les deux récits s'accordent donc dans cette
donnée de la plus haute importance : la translation de

1 Loc. cit., p. 598.
2 Halévy, loc. cit., p. 188.
3 Ibidem, p. 185.
4 Voj*. notre Caract. liistor., p. 89, note.



— 222 -
l'arche vers le nord, contre la pente naturelle du sol.1 La
situation du point d'arrivée, loin de la mer, est toujours
marquée par les dernières lignes ;

L. 184. « Que Cit-Napishtim demeure loin, aux embouchures
des fleuves

185. Il nous emporta au loin et nous plaça aux embouchures
des fleuves. »

Pour la détermination exacte du topique, il serait
important de savoir laquelle des deux lectures est la vraie,
en définitive : la bouche des fleuves (Suess, Sintfl., p. 11 et
12) ou les bouches des fleuves. Ceux-ci étaient-ils alors
séparés ou réunis comme maintenant?

Dans la révision de H. Winkler (1892), nous ne
relèverons qu'un point ou l'autre :

Col. n, 1. 43. « Ninib entra en action, il (Rammân) fit
tomber un jet d'eau (une trombe ou une averse). » Donc,
mention expresse de la pluie ou d'une trombe.

Col. ni, 1. 15. « Les dieux des Anunnaki pleurèrent avec
elle (Istar). » Cette traduction est en contradiction
formelle avec toutes les précédentes et avec le caractère
constant des Anunnaki en tant que dii inferi (voir le ch. v).
Le repentir ou le regret du mal, qu'on leur prête en
traduisant ainsi, est contraire à leur caractère constant.
Cette traduction a, en outre, le tort de faire disparaître
l'antagonisme, caractéristique et fondé sur toutes les idées

mythologiques, qu'on mettait si bien en relief en traduisant:

« Les dieux (de ITgigi, dii superi), sauf les Anunnaki

(dii inferi ou dieux des Anunnaki), pleurèrent avec elle. »

Ce dernier sens est certainement le vrai; plusieurs
passages caractéristiques des textes cunéiformes (Cf. col. iv,

1 Cette donnée subsiste dans les diverses traditions (voy. ch. v)
et avec le « Puscht i-Kuh » deHolzinser (Einleit. im Hexateuch).



— 223 —

1. 4-10) l'appuient et il a pour lui l'ensemble des conceptions

mythologiques anciennes et même modernes. Cela

étant, nous le retiendrons avec sa conséquence importante
pour nous : le rôle actif joué dans le cataclysme par les

produits sismiques souterrains.
Col. in, 1. 31. Que le navire se dirige vers ou sur la

montagne de Nizir, peu importe. C'est affaire d'expression;
le fait seul que le point d'abordage a été reconnu comme
étant une montagne prouve qu'il n'était pas submergé.

Donc, l'abordage a eu lieu au flanc et non sur le sommet
do cette montagne. Ici encore, Suess a eu raison et toutes
les critiques n'y feront rien. Le topique reste: Nizir, au

N. ou au N.-E du point de départ, c'est-à-dire en amont,
toujours.

Col. iv, 1. 27 et 28. Les songes divins d'Atra-hasis le
font venir à la raison, et lui permettent de se sauver, tandis,

naturellement, que les autres hommes, privés de la

raison nécessaire pour prévoir le danger, périssaient. C'est

toujours la même idée : « Quos perdere vult Jupiter cœcat. »

Les guillemets, ouverts à 1. 16, peuvent fort bien ne se

refermer qu'après 1. 28.

Col. iv, 1. 35 et 36. « La bouche des fleuves. » —
En somme, les révisions successives apportées au texte

et à sa traduction, loin d'infirmer l'interprétation sismique
du cataclysme, l'appuient et l'éclairent de plus en plus.
Quelques divergences subsistent encore dans les détails,
mais le sens général est désormais certain, et l'interprétation

sismique doit être considérée non seulement comme

probable ou même admissible, mais comme rendant seule

compte du texte.




	Examen des traductions nouvelles du texte cunéiforme

