
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 63 (2021)

Heft: 395

Artikel: "Nach 9/11 gab es plötzlich die Möglichkeit, neue Narrative zu erzählen"

Autor: Hangartner, Selina / Landsberg, Alison

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-976689

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-976689
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PROF. ALISON LANDSBERG
ist Direktorin des Zentrums für
geisteswissenschaftliche Forschung
(Center for Humanities Research)
an der George Mason University in

Virginia, USA. Unter anderem
beschäftigt sich Landsberg mit Rassismus

in der amerikanischen Gesellschaft

(«Post-Postracial America»,
erschienen bei Columbia University
Press), einer Auseinandersetzung
mit den Diskursen zum Post-Obama-
Amerika. Sie ist Autorin der Bücher
«Prosthetic Memory: The
Transformation of American Remembrance
in the Age of Mass Culture» (2004)
und «Engaging the Past: Mass Culture
and the Production of Historical
Knowledge» (2015).



INTERVIEW ALISON LANDSBERG 59

«Nach 9/11 gab
es plötzlich
die Möglichkeit,
neue Narrative
zu erzählen»

INTERVIEW Seiina Hangartner

Prof. Alison Landsberg forscht zum Thema «kollektive
Erinnerungen». Mit Filmbulletin unterhält sie sich -
20 Jahre nach 9/11 - über das Kino als Ort gesellschaftlicher

Narrative.



60 FOKUS

S* ALISON LANDSBERG

FB Serien und Filme beschäftigen sich gerne mit ameri¬
kanischer Geschichte. Was sind die Möglichkeiten
und Risiken solcher Auseinandersetzungen?

al Filme und Serien produzieren oft keinen intellek¬
tuellen, sondern einen affektiven Zugang zur
Geschichte: Sie involvieren unsere Gefühle, bauen
ihre Erzählungen auf die Identifikation mit Figuren
auf. Das Problem dabei ist, dass dies Geschichte
oft auch simplifiziert. Tatsächlich wissen wir nie

ganz, was sich in der Vergangenheit genau abgespielt

hat, und unsere Affekte blockieren kritisches
Nachdenken. Aber: Seit Kurzem gibt auch immer
mehr komplexe Auseinandersetzungen mit
Geschichte in audiovisuellen Medien, die ihre
Zuschauerinnen auf eine Weise in die Geschichte
ziehen, dass - bei aller Identifikation, trotz allen
Gefühlen - immer auch klar ist, dass die Vergangenheit

eine komplexe Angelegenheit ist. Solche
Serien und Filme zeigen dann das Potential des

Mediums, sich mit Geschichte auf vielfältige Weise
auseinanderzusetzen.

FB Sie setzen sich in Ihrer Arbeit mit Ideen des «kollek¬
tiven Gedächtnisses» auseinander. Was müssen wir
uns darunter vorstellen?

al Die Idee basiert auf der Arbeit des französischen
Soziologen und Philosophen Maurice Halbwachs.
Zu Beginn des 20. Jahrhunderts interessierte er
sich dafür, wie man erinnert, und er argumentierte,

dass Gedächtnis immer eine geteilte, kollektive
Angelegenheit ist. Es wird von Generation zu
Generation weitergegeben, produziert Kontinuität -
und ist daher stets auch konservativ. Wenn wir
unsere medialisierte Welt betrachten, wird die
Sache noch komplexer: Die Miniserie Roots etwa,
1977 auf dem Sender ABC gezeigt, wurde von derart

vielen Amerikanerinnen zum gleichen
Zeitpunkt gesehen, dass sie in unser gemeinsames
Erinnern als ein historisches Ereignis eingegangen ist.

1977, als dominante Medien umfassendere
Reichweiten hatten, war es also noch simpel, von
«kollektivem Gedächtnis» zu reden. Kabelfernsehen,
Internet und Social Media haben es danach zunehmend

schwieriger gemacht, eine Art von Kollektivität

zu fassen. Und doch scheint es nach wie vor
jene Ereignisse zu geben, die sich durch die Schichten

arbeiten - dominante Erzählungen, die von

Mainstream- und sozialen Medien doch immer wieder

erfasst werden.

FB Es kann in unserer Zeit also noch solche dominante
Erzählungen zu historischen Ereignissen geben?

al Als Beispiel: Das dominante Narrativ in den USA
zum Rassismus war für lange Zeit, dass wir uns
nun, nach der Bürgerrechtsbewegung der Fünfziger-

und Sechzigerjahre, in einer Art Post-Rassis-
mus-Ara («post-racial era») befinden. Auch wenn
dies historisch gesehen offensichtlich nicht zutrifft:
Das kollektive Gedächtnis hat es so erfasst, als
Geschichte historischen Fortschritts. Und die Wahl
von Barack Obama trieb den Diskurs nur noch
weiter in diese Richtung. Auch Filme und Serien
kopierten dies: Wenn wir uns zum Beispiel West-
world ansehen - dort gibt es Schwarze und Weisse

Figuren, die scheinbar ohne jegliche Unterschiede
existieren. Aber es gibt selbst hier Hinweise, dass

nicht alles so post-racial ist, wie es scheint: Schaut
man sich die Geschichte nochmals genauer an,
sieht man, wie unterschwellige Stereotypen ihren
Weg zurück ins Narrativ der Serie finden, die
Schwarzen Figuren bleiben doch eigentlich
Helferinnen oder sind als Prostituierte etc. gecastet,
die Weissen Figuren wiederum sind individuelle
Protagonistinnen und Anführerinnen. Seit wenigen

Jahren, besonders nach der Wahl von Donald
Trump, wurde dann auch der kollektiven
Wahrnehmung klar, dass das schlicht nicht der Fall sein
kann: Wir sind nicht post-racial. Nun wird das
Narrativ in den Massenmedien hinterfragt, erneut
auch in Filmen und Serien, in denen die Idee von
Zugehörigkeit und Rassismus nun doch wieder
eine Rolle spielt. Zu dieser Kategorie würde ich
etwa Atlanta, Get Out, Lovecraft Country oder
Watchmen zählen. Watchmen ist zum Beispiel im
DC-Comic-Universum angesiedelt, spielt aber
zugleich auch in Tulsa, Oklahoma, wo 1921 das
grauenhafte «Tulsa Race Massacre» stattfand. Die Serie
ist also eine Intervention in das kollektive Gedächtnis,

in dem das Massaker von Tulsa bisher kaum
eine Rolle spielte.

FB Kollektives Gedächtnis kann auch durch Filme und
Serien geformt werden?

al Unbedingt. Get Out von Jordan Peele war etwa
grossartig in der Sache. Als Horrorfilm rückt er
eine andere Variante von Rassismus ins Licht: eine
Art «positiven» Rassismus der Weissen, liberalen
Elite. Und nicht der ländlichen, ungebildeten
Bevölkerung, der Rassismus allzu gerne zugewiesen
wird. Nach dem Film war diese neue Variante
vermehrt ein Begriff. Solche Filme und Serien sind
dann auch in der Lage, das zu produzieren, was



INTERVIEW ALISON LANDSBERG 61

Walter Benjamin «dialektische Bilder» nennen
würde; sie holen die Vergangenheit in gewisser
Weise in die Gegenwart, sie kombinieren. In Get
Out wird uns eine moderne Variante einer Auktion
von Sklavinnen gezeigt. So materialisieren sich

Erinnerungen in den Bildern, im Jetzt. Damit
kommt Komplexität ins Spiel, wenn Serie und Film
Geschichte erzählen.

fb Beeinflussen die sozialen Medien die Produktion
von kollektivem Gedächtnis anders als klassische
Medien, wie Film?

al Ich glaube, Filme und Serien haben mit ihrer Art,
Narrationen, Identifikationen und eine Einbindung

des Publikums zu produzieren, nach wie vor
riesigen Einfluss, wenn es um das Erzählen von
Vergangenheit geht. Wie Filme uns via Erzählung,
Kameraführung, Schnitt etc. involvieren und
einbringen, das ist wirkmächtig. Das sehe ich bei
Social Media nicht. Sie sind ebenfalls wirkmächtig,
auf ihre Weise - zum Beispiel wirken sie oft
unmittelbarer, authentischer -, aber beim Erzählen

von Geschichte erscheint mir das Film- und Serienformat

übermächtig.

fb In einem Ihrer Bücher beschreiben Sie die Idee eines
«Prosthetic Memory», einer Gedächtnisprothese.
Was meinen Sie damit?

al Im 20. Jahrhundert ist aufgrund von zwei Entwick¬

lungen eine neue Variante von Erinnern aufgekommen:

Erstens gab es zu Beginn der Moderne viele
Exil-Bewegungen, Communities wurden aufgebrochen.

Zweitens entwickelte sich eine Massenkultur,

vor allem dank unserer Medien. Erinnerungen
wurden nicht mehr unbedingt zwischen Generationen,

sondern über diese Kanäle an ein breites
Publikum vermittelt. Gedächtnis wird zur Prothese:
Wir können die Geschichte von Anderen erinnern,
wir können selbst eine affektive Verbindung zu
diesen anderen Vergangenheiten haben. Das ist

eigentlich wunderbar. Denn das engagiert das

Publikum, und wir sehen Dinge aus verschiedenen
Perspektiven. Die Erinnerungen sind wohl künstlich,

aber im besten Falle auch nützlich - genau wie
Prothesen. In Total Recall und Blade Runner, über
die ich auch schreibe, sehen wir die Idee solcher
fremder Erinnerungen durchdacht. Kontrovers
ausgedrückt, könnte man sagen: Es spielt keine
Rolle, woher die Erinnerungen kommen, solange
sie in positive Taten umgesetzt werden. Das ist das

Grundmotiv von Blade Runner. Und das könnten
kollektive Erinnerungen auch für uns sein.

fb 9/11 hat unser kollektives Gedächtnis wie fast kein
anderes Ereignis der jüngeren Geschichte geprägt.

Ilaben sich Filme und Serien danach verändert?

al Ich finde es schwer, ganz genau zu sagen, bei wel¬

chen Veränderungen 9/11 tatsächlich zentral war,
aber nicht zu leugnen ist, dass die Jahre nach der
Jahrtausendwende insgesamt eine seismografische
Veränderung für die USA bedeuteten. Bestimmt
gab es den kollektiven Eindruck, dass etwas
Historisches, etwas Althergebrachtes erschüttert oder
zerbrochen wurde. Unsere Naivität, unsere
amerikanische «Unschuld», das ging für alle nach 9/11
verloren. Und dann existierte in einigen Filmen ein
konservativer Reflex - man setzte sich wieder mit
uralten Vorstellungen, mit den Frontiers zum
Beispiel, und mit einem schwarzweissen Denken
auseinander, «make America great again». Andere
sahen in dem, was zerbrochen war, wiederum die

Möglichkeit, neue Narrative zu erzählen. Es gab
Platz für eine neue Generation Heidinnen.

fb Gibt es in den USA heute noch eine dominante Sicht

auf 9/11, oder ist diese polarisierter?
al Es gibt eine grosse Polarisierung. Das beste Bei¬

spiel ist das 9/11-Museum in New York: Ich finde
es furchtbar, weil es den 11. September als ein sin-

guläres, unglückliches Ereignis ohne Kontext oder
Geschichte erzählt. Man müsste doch erklären,
wieso jemand die USA angreifen würde, was die
aussenpolitischen Vorgänge waren, die dazu führen

konnten. Stattdessen legt das Museum den
Fokus einzig und allein auf die Timeline des Events.
10:01 Uhr, 10:02 Uhr Und das passt perfekt zu
einer eher konservativen, vereinfachenden Sicht
auf das Ereignis: Amerika wurde angegriffen,
Unschuldige wurden getötet. Das ist nicht falsch, aber
eine erweiterte Perspektive würde auch die
ideologischen Zusammenhänge einbeziehen, etwa dass

mit dem World Trade Center das Symbol des
amerikanischen Kapitalismus attackiert wurde. Die
konservative, und dominante, Sicht spart das aus.

fb Wie sieht es mit Verschwörungstheorien zu 9/11
aus? Gibt es immer mehr davon, auch aus kollektiver

Sicht?

al Mutmassungen, dass die USA selbst involviert sein

könnten, gab es sofort. Und in den USA gab es
auch schon immer eine laute Minderheit, die an
solche Konspirationen nur allzu gerne glaubt. I


	"Nach 9/11 gab es plötzlich die Möglichkeit, neue Narrative zu erzählen"

