Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift fir Film und Kino
Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 63 (2021)

Heft: 395

Artikel: "Nach 9/11 gab es plotzlich die Méglichkeit, neue Narrative zu erzéhlen”
Autor: Hangartner, Selina / Landsberg, Alison

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-976689

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-976689
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PROF. ALISON LANDSBERG

ist Direktorin des Zentrums fiir geis-
teswissenschaftliche Forschung
(Center for Humanities Research)

an der George Mason University in
Virginia, USA. Unter anderem be-
schaftigt sich Landsberg mit Rassis-
mus in der amerikanischen Gesell-
schaft («Post-Postracial America»,
erschienen bei Columbia University
Press), einer Auseinandersetzung
mit den Diskursen zum Post-Obama-
Amerika. Sie ist Autorin der Blicher
«Prosthetic Memory: The Trans-
formation of American Remembrance
in the Age of Mass Culture» (2004)
und «Engaging the Past: Mass Culture
and the Production of Historical
Knowledge» (2015).




«Nach 9/11 gab
es plotzlich

die Moglichkeit,
neue Narrative
zu erzahlen»

Prof. Alison Landsberg forscht zum Thema «kollektive
Erinnerungen». Mit Filmbulletin unterhalt sie sich -

20 Jahre nach 9/11 — Gber das Kino als Ort gesellschaft-
licher Narrative.




PROF.
ALISON LANDSBERG

re Serien und Filme beschidftigen sich gerne mit ameri-

kanischer Geschichte. Was sind die Moglichkeiten
und Risiken solcher Auseinandersetzungen?

Filme und Serien produzieren oft keinen intellek-
tuellen, sondern einen affektiven Zugang zur Ge-
schichte: Sie involvieren unsere Gefiihle, bauen
ihre Erzéhlungen auf die Identifikation mit Figuren
auf. Das Problem dabei ist, dass dies Geschichte
oft auch simplifiziert. Tatsdchlich wissen wir nie
ganz, was sich in der Vergangenheit genau abge-
spielt hat, und unsere Affekte blockieren kritisches
Nachdenken. Aber: Seit Kurzem gibt auch immer
mehr komplexe Auseinandersetzungen mit Ge-
schichte in audiovisuellen Medien, die ihre Zu-
schauer*innen auf eine Weise in die Geschichte
ziehen, dass - bei aller Identifikation, trotz allen
Geflihlen - immer auch klar ist, dass dic Vergan-
genheit eine komplexe Angelegenheit ist. Solche
Serien und Filme zeigen dann das Potential des
Mediums, sich mit Geschichte auf vielfiltige Weise
auseinanderzusetzen.

Sie setzen sich in Ihrer Arbeit mit Ideen des «kollek-
tiven Geddchtnisses» auseinander. Was miissen wir
uns darunter vorstellen?

Die Idee basiert auf der Arbeit des franzosischen
Soziologen und Philosophen Maurice Halbwachs.
Zu Beginn des 20. Jahrhunderts interessierte er
sich dafiir, wie man erinnert, und er argumentier-
te, dass Gedachtnis immer eine geteilte, kollektive
Angelegenheit ist. Es wird von Generation zu Ge-
neration weitergegeben, produziert Kontinuitét -
und ist daher stets auch konservativ. Wenn wir
unsere medialisierte Welt betrachten, wird die Sa-
che noch komplexer: Die Miniserie Roots etwa,
1977 auf dem Sender ABC gezeigt, wurde von der-
art vielen Amerikaner*innen zum gleichen Zeit-
punkt gesehen, dass sic in unser gemeinsames Er-
innern als ein historisches Ereignis eingegangen ist.
1977, als dominante Medien umfassendere Reich-
weiten hatten, war es also noch simpel, von «kol-
lektivem Gedéchtnis» zu reden. Kabelfernsehen,
Internet und Social Media haben es danach zuneh-
mend schwieriger gemacht, eine Art von Kollektivi-
tdt zu fassen. Und doch scheint es nach wie vor
jene Ereignisse zu geben, die sich durch die Schich-
ten arbeiten - dominante Erzdhlungen, die von

Mainstream- und sozialen Medien doch immer wie-
der erfasst werden.

Es kann in unserer Zeit also noch solche dominante
Erzihlungen zu historischen Ereignissen geben?
Als Beispiel: Das dominante Narrativ in den USA
zum Rassismus war fiir lange Zeit, dass wir uns
nun, nach der Biirgerrechtsbewegung der Fiinfzi-
ger- und Sechzigerjahre, in einer Art Post-Rassis-
mus-Ara («post-racial era») befinden. Auch wenn
dies historisch gesehen offensichtlich nicht zutrifft:
Das kollektive Gedéchtnis hat es so erfasst, als Ge-
schichte historischen Fortschritts. Und die Wahl
von Barack Obama trieb den Diskurs nur noch
weiter in diese Richtung. Auch Filme und Serien
kopierten dies: Wenn wir uns zum Beispiel West-
world ansehen - dort gibt es Schwarze und Weisse
Figuren, die scheinbar ohne jegliche Unterschiede
existieren. Aber es gibt selbst hier Hinweise, dass
nicht alles so post-racial ist, wie es scheint: Schaut
man sich die Geschichte nochmals genauer an,
sicht man, wie unterschwellige Stereotypen ihren
Weg zuriick ins Narrativ der Serie finden, die
Schwarzen Figuren bleiben doch eigentlich Hel-
fer*innen oder sind als Prostituierte etc. gecastet,
die Weissen Figuren wiederum sind individuelle
Protagonist*innen und Anfiihrer*innen. Seit weni-
gen Jahren, besonders nach der Wahl von Donald
Trump, wurde dann auch der kollektiven Wahr-
nehmung klar, dass das schlicht nicht der Fall sein
kann: Wir sind nicht post-racial. Nun wird das Nar-
rativ in den Massenmedien hinterfragt, erneut
auch in Filmen und Serien, in denen die Idee von
Zugehorigkeit und Rassismus nun doch wieder
eine Rolle spielt. Zu dieser Kategorie wiirde ich
etwa Atlanta, Get Out, Lovecraft Country oder
Watchmen zihlen. Watchmen ist zum Beispiel im
DC-Comic-Universum angesiedelt, spielt aber zu-
gleich auch in Tulsa, Oklahoma, wo 1921 das grau-
enhafte «Tulsa Race Massacre» stattfand. Die Serie
ist also eine Intervention in das kollektive Gedacht-
nis, in dem das Massaker von Tulsa bisher kaum
eine Rolle spielte.

Kollektives Geddchtnis kann auch durch Filme und
Serien geformt werden?

Unbedingt. Get Out von Jordan Peele war etwa
grossartig in der Sache. Als Horrorfilm riickt er
eine andere Variante von Rassismus ins Licht: eine
Art «positiven» Rassismus der Weissen, liberalen
Elite. Und nicht der landlichen, ungebildeten Be-
volkerung, der Rassismus allzu gerne zugewiesen
wird. Nach dem Film war diese neue Variante ver-
mehrt ein Begriff. Solche Filme und Serien sind
dann auch in der Lage, das zu produzieren, was




INTERVIEW ALISON LANDSBERG 61

Walter Benjamin «dialektische Bilder» nennen
wiirde; sie holen die Vergangenheit in gewisser
Weise in die Gegenwart, sie kombinieren. In Get
QOut wird uns eine moderne Variante einer Auktion
von Sklav*innen gezeigt. So materialisieren sich
Erinnerungen in den Bildern, im Jetzt. Damit
kommt Komplexitit ins Spiel, wenn Serie und Film
Geschichte erzéhlen.

Beeinflussen die sozialen Medien die Produktion
von kollektivem Geddchtnis anders als klassische
Medien, wie Film?

Ich glaube, Filme und Serien haben mit ihrer Art,
Narrationen, Identifikationen und eine Einbin-
dung des Publikums zu produzieren, nach wie vor
riesigen Einfluss, wenn es um das Erzidhlen von
Vergangenheit geht. Wie Filme uns via Erzéihlung,
Kamerafiihrung, Schnitt etc. involvieren und ein-
bringen, das ist wirkméchtig. Das sehe ich bei So-
cial Media nicht, Sie sind ebenfalls wirkméchtig,
auf ihre Weise - zum Beispiel wirken sie oft un-
mittelbarer, authentischer —, aber beim Erzéhlen
von Geschichte erscheint mir das Film- und Serien-
format tiberméchtig.

In einem Ihrer Biicher beschreiben Sie die Idee eines
«Prosthetic Memory», einer Geddchtnisprothese.
Was meinen Sie damit?

Im 20. Jahrhundert ist aufgrund von zwei Entwick-
lungen eine neue Variante von Erinnern aufgekom-
men: Erstens gab es zu Beginn der Moderne viele
Exil-Bewegungen, Communitics wurden aufgebro-
chen. Zweitens entwickelte sich eine Massenkul-
tur, vor allem dank unserer Medien. Erinnerungen
wurden nicht mehr unbedingt zwischen Generatio-
nen, sondern {iber diese Kanéle an ein breites Pu-
blikum vermittelt. Geddchtnis wird zur Prothese:
Wir kénnen die Geschichte von Anderen erinnern,
wir konnen selbst eine affektive Verbindung zu
diesen anderen Vergangenheiten haben. Das ist
eigentlich wunderbar. Denn das engagiert das Pu-
blikum, und wir sehen Dinge aus verschiedenen
Perspektiven. Die Erinnerungen sind wohl kiinst-
lich, aber im besten Falle auch niitzlich - genau wie
Prothesen. In Total Recall und Blade Runner, iiber
die ich auch schreibe, sehen wir die Idee solcher
fremder Erinnerungen durchdacht. Kontrovers
ausgedriickt, konnte man sagen: Es spielt keine
Rolle, woher die Erinnerungen kommen, solange
sie in positive Taten umgesetzt werden. Das ist das
Grundmotiv von Blade Runner. Und das konnten
kollektive Erinnerungen auch fiir uns sein.

9/11 hat unser kollektives Geddichtnis wie fast kein
anderes Ereignis der jiingeren Geschichte geprdgt.

Haben sich Filme und Serien danach verdndert?
Ich finde es schwer, ganz genau zu sagen, bei wel-
chen Veranderungen 9/11 tatsachlich zentral war,
aber nicht zu leugnen ist, dass die Jahre nach der
Jahrtausendwende insgesamt eine seismografische
Verdnderung fiir die USA bedeuteten. Bestimmt
gab cs den kollektiven Eindruck, dass etwas Histo-
risches, etwas Althergebrachtes erschiittert oder
zerbrochen wurde. Unsere Naivitit, unsere ameri-
kanische «Unschuld», das ging fiir alle nach 9/11
verloren. Und dann existierte in einigen Filmen ein
konservativer Reflex - man setzte sich wieder mit
uralten Vorstellungen, mit den Frontiers zum Bei-
spiel, und mit einem schwarzweissen Denken aus-
einander, «make America great again». Andere
sahen in dem, was zerbrochen war, wiederum die
Moglichkeit, neue Narrative zu erzdhlen. Es gab
Platz fiir eine neue Generation Held*innen.

Gibt es in den USA heute noch eine dominante Sicht
auf 9/11, oder ist diese polarisierter?

Es gibt eine grosse Polarisierung. Das beste Bei-
spiel ist das 9/11-Museum in New York: Ich finde
es furchtbar, weil es den 11. September als ein sin-
guldres, ungliickliches Ereignis ohne Kontext oder
Geschichte erzahlt. Man misste doch erkléaren,
wieso jemand die USA angreifen wiirde, was die
aussenpolitischen Vorgidnge waren, die dazu fiih-
ren konnten. Stattdessen legt das Museum den Fo-
kus einzig und allein auf die Timeline des Events.
10:01 Uhr, 10:02 Uhr ... Und das passt perfekt zu
einer cher konservativen, vereinfachenden Sicht
auf das Ereignis: Amerika wurde angegriffen, Un-
schuldige wurden getotet. Das ist nicht falsch, aber
eine erweiterte Perspektive wiirde auch die ideo-
logischen Zusammenhénge einbezichen, etwa dass
mit dem World Trade Center das Symbol des ame-
rikanischen Kapitalismus attackiert wurde. Die
konservative, und dominante, Sicht spart das aus.

Wie sieht es mit Verschworungstheorien zu 9/11
aus? Gibt es immer mehr davon, auch aus kollekti-
ver Sicht?

Mutmassungen, dass die USA selbst involviert sein
konnten, gab es sofort. Und in den USA gab es
auch schon immer eine laute Minderheit, die an
solche Konspirationen nur allzu gerne glaubt. &




	"Nach 9/11 gab es plötzlich die Möglichkeit, neue Narrative zu erzählen"

