
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 63 (2021)

Heft: 394

Artikel: Das Kino im Gegenwind : Cancel Culture gestern und heute

Autor: Kadritzke, Till

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-976661

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-976661
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


32 FOKUS

Das Kino im
Gegenwind

TEXT Till Kadritzke

Das Gespenst einer neuartigen Cancel Culture
hat zuletzt immer wieder auch die Filmkultur
erreicht. Ein Blick hinter die Kulissen der Debatte
und in die Filmgeschichte zeigt: Die Diskussion
über problematische Inhalte ist so alt wie dfts
Kino selbst.



DAS KINO IM GEGENWIND



34 FOKUS

Im Juni letzten Jahres schien es kurzzeitig so, als wäre
der Filmklassiker Gone with the Wind (Vom Winde
verweht) selbst verweht worden. Der US-amerikanische
Streamingdienst FIBO Max hatte die Romanverfilmung

von 1939 aus dem Programm genommen, als

Reaktion auf den Mord an George Floyd und die
Black-Lives-Matter-Proteste, die sich in der Folge überall

in den USA entzündeten und weltweit für Debatten

sorgten: über Polizeigewalt, aber auch und vor allem
über die Kontinuität des Rassismus in den USA und
Europa. Schliesslich gilt Gone with the Wind, mit
seiner Südstaatennostalgie und den Darstellungen devoter

und zufriedener Sklavinnen, als ein Paradebeispiel

dafür, dass zu dieser Kontinuität auch ein
filmisches Archiv des Rassismus und seiner Legitimierungen

gehört.
Am Tag darauf beklagte sich in der deutschen

Tageszeitung «Die Welt» Filmredakteur Flanns-Georg
Rodek über die Massnahme. Er witterte einen kulturellen

Gegenwind, der mittlerweile unter dem Begriff
«Cancel Culture» diskutiert wird: eine aus der «Angst
vor politisch korrekter Empörung» entstandene «neue
Verbotskultur». Die Kunst, befand Rodek, müsse unter

das «überragende Gebot der freien Meinungsäusserung»

fallen, und zwar selbst in dem «schwer erträglichen

Fall, dass sie einen Missstand eher affirmiert als

kritisiert.» Eine kurze Recherche hätte schon damals

ausgereicht, um Rodeks eigener Empörung den Wind
aus den Segeln zu nehmen. Denn HBO Max hatte
zwar tatsächlich angekündigt, den Titel aus dem
Programm zu nehmen. Allerdings nur, um ihn mit einer
historischen Einordnung zu versehen. Nur wenige
Wochen später war das Epos wieder abrufbar.

Missverständnisse

Rodeks vielleicht nicht ganz unfreiwilliges Missverständnis

ist ein Paradebeispiel für die Reiz-Reaktions-
Ketten, die sich derzeit bilden, wenn politische Kritik
an einer Person oder einem Werk handfeste
Konsequenzen nach sich zieht. Der Begriff der Cancel
Culture ist der Versuch, solchen Einzelfällen das Label
eines gesellschaftlichen Trends zu verpassen. Mit dem
Verb «canceln» ist dabei ein kultureller Boykottaufruf
oder ein Social-Media-Shitstorm gemeint, dessen Opfer

sich in der Folge sozial geächtet sehen, Aufträge
oder Reichweite verlieren. Auf dem eher schwammigen

Phantombild der Täterinnen lässt sich in der Regel

eine nur noch an «identitätspolitischen» Fragen
interessierte «Kulturlinke» erkennen, die sich im Internet

zu einem Twitter-Mob zusammenschliesse, um
alles zu canceln, was sich in irgendeiner Form als
problematisch erwiesen hat.

Bei einem Blick auf die konkreten Fälle wirkt
der Teufel, der da an die Wand gemalt wird, allerdings

«lm<Thema> Cancel
Culture liegt das
Potenzial, junge Weisse
Wählerinnen
anzusprechen.»

erstaunlich zahm und sieht eher fragend drein, als ein
Unwesen zu treiben. So folgen auf Cancel-Culture-
Skandale oftmals Nachfragen und Einschränkungen:
Hat ein Hamburger Literaturfestival die österreichische

Comedian Lisa Eckhart tatsächlich wegen der
Kritik an ihren Judenwitzen ausgeladen oder eher aus

Angst vor Störungen der Veranstaltung, die sich bei
näherem Hinsehen als unberechtigt erwies? Setzen
Universitäten neuerdings gendergerechte Sprache
autoritär durch, oder veröffentlichen manche von ihnen
eher Leitlinien zur Orientierung? Werden mittlerweile
als rassistisch eingeordnete Lehrbücher aus Bibliotheken

verbannt oder eher in Lehrplänen durch zeitge-
mässere Werke ersetzt? Darf man heute gar nichts
mehr sagen, oder stösst man nur schneller auf
Widerspruch?

Der Fall der Übersetzung des Gedichts, das die
afroamerikanische Dichterin Amanda Gorman an der
Vereidigung von US-Präsident Joe Biden vorgetragen
hatte, ist ein weiteres Paradebeispiel dafür, wie
Auslöser und Folge in dieser Debatte oft wenig miteinander

zu tun haben. In einem Kommentar hatte die
niederländische Aktivistin Janice Deul sich daran
gestossen, dass die Weisse Schriftstellerin Marieke
Rijneveld vom zuständigen Verlag als ideale Übersetzerin

für Gormans Gedicht bezeichnet wurde, obwohl
sie noch nie etwas übersetzt hatte. Deul warf in
diesem Kontext auch die Frage auf, ob der Verlag hier
nicht die Gelegenheit verpasse, heimischen Spoken-
Word-Künstler*innen of Color einen Auftrag und
damit Gehör zu verschaffen. In den deutschsprachigen

Medien wurde daraus eine beispiellose Cancel-

Culture-Story mit dem Tenor, das Ende des Abendlandes

sei ja nun wirklich erreicht, wenn man nur
noch diejenigen übersetzen dürfte, deren Identität
man teilt - obwohl das nicht einmal Janice Deul selbst

gefordert hatte.
Ein alter Hut

Die im Begriff «Cancel Culture» enthaltene Vorstellung,

eine machtvolle kollektive Instanz reguliere mitt-





36 FOKUS

lerweile, wer noch was schreiben, sagen und filmen
darf, erscheint also einigermassen abstrus. So viel
Deutungsmacht wie diejenigen, die diese Fälle zu
einer gesellschaftlichen Krise hochstilisieren und damit
die Gazetten füllen, können die Agent*innen der
Cancel Culture kaum haben. Reaktionären Kräften
(deren Drohungen und Kampagnen in der Regel nicht
mit dem Label belegt werden) ist das längst aufgefallen,

sie machen mit der Angst vor Cancel Culture
mittlerweile handfeste Politik. In den USA etwa sehen

Strateg*innen der Republikanischen Partei auf ihrer
Suche nach einem Trumpismus ohne Trump im «Thema»

Cancel Culture das Potenzial, junge Weisse
Wählerinnen anzusprechen.

Und neu ist das alles schon gar nicht: Bereits in
den Achtziger- und Neunzigerjahren beschrieben
Konservative eine Kultur der «politischen Korrektheit»,
die zentrale Werte der Meinungs- und Redefreiheit
bedrohe - die fast schon bizarren Ähnlichkeiten zu heute

lassen sich in Diedrich Diederichsens Buch «Politische

Korrekturen» von 1996 bestaunen. Schon in
dieser Krisendebatte drückten sich vor allem Erfolge
aus: nämlich die Errungenschaften der antirassistischen

und feministischen Bewegungen der Sechzigerund

Siebzigerjahre, die man heute gerne mit dem
Schlagwort der Identitätspolitik versieht.

Das lässt sich auch im filmischen Archiv
nachvollziehen. Das Kinojahr 1976 etwa spricht Bände
über die kulturelle Panik vor einer Allianz aus Mächtigen

und Minderheiten: In Network sieht sich der ge-
cancelte TV-Moderator Howard Beale einer narziss-
tischen Karrierefrau gegenüber, im dritten Dirty-
Harry-Film The Enforcer schlägt sich Clint Eastwood
mit einer Gleichstellungsbeauftragten herum, und
Rocky muss auf dem Weg zum grossen Kampf gegen den

vom Establishment bezirzten Apollo Creed seinen
Spind im Boxverein für einen aufstrebenden Schwarzen

freiräumen.
Wie damals steht auch in den Debatten um eine

neuartige Cancel Culture das Verhältnis zwischen
universellen Idealen und bestehenden Ungleichheiten auf
dem Spiel. Die liberale Idee einer demokratischen
Öffentlichkeit, in der Individuen im fairen Wettstreit der
Ideen um das bessere Argument ringen, sieht sich
dabei zunehmend von einer anderen Idee herausgefordert:

dass diese Öffentlichkeit noch gar keine
demokratische ist, solange Individuen qua soziale Position
mit ungleichen politischen und kulturellen Ressourcen

ausgestattet sind, um am Wettbewerb der Ideen
teilzunehmen - in dem es deshalb alles andere als fair
zugeht. Auf den Punkt gebracht: dass schon immer
gecancelt wurde, und das zumeist mit deutlich schärferen

Waffen als heute.
Was für die Cancel-Culture-Kritiker*innen also

wie ein demokratischer Normalzustand erscheint, der

übertriebenen Attacken ausgesetzt wird, stellt sich aus
einer anderen Perspektive als ein mit vielfältigen
Ausschlüssen einhergehender Mechanismus der Macht
dar. Diese andere Perspektive ist in akademischen
Disziplinen wie den Gender Studies oder der Critical
Race Theory weiterentwickelt worden, denen in
Cancel-Culture-Artikeln regelmässig die Wissenschaftlichkeit

abgesprochen wird. Dabei dürfte kaum in
Zweifel stehen, dass die Ideale der Kunst- und
Meinungsfreiheit historisch niemals für alle gleichermas-
sen durchgesetzt waren. Wer Kunst machen und auf
Rezeption hoffen durfte, wessen Aussagen gehört und
wem eine Bühne bereitet wurde, das ist nicht erst heute

umkämpft. Das zeigt nicht zuletzt ein Blick auf
jenen Film, der im Juni letzten Jahres kurzzeitig «gecancelt»

schien.

Die Cancel Culture und der Ku-Klux-Klan

Denn Gone with the Wind, der heute mit dem Verweis
auf die Umstände seiner Entstehungszeit in Schutz
genommen wird, sah sich schon damals heftiger Kritik
ausgesetzt. Bereits im Vorfeld der Dreharbeiten zur
angekündigten Verfilmung bekam Produzent David
O. Selznick Briefe, die vor den rassistischen Inhalten
der Romanvorlage warnten und ihn dazu bewegen
suchten, diese nicht auf die Leinwand zu übersetzen.
Man vermutete nicht zuletzt, dass der Film ein schon
damals mehrfach auf den Weg gebrachtes, aber nicht
ratifiziertes Anti-Lynching-Gesetz sabotieren könnte.
Nach der Premiere 1939 waren Vorführungen
regelmässig von Protesten begleitet. Der damalige Präsident

der Schwarzen Bürgerrechtsorganisation NAACP
fürchtete zudem, der Erfolg des Films könnte auch
dem anderen grossen Epos des «Good Old South»
- D.W. Griffiths Klassiker Birth of a Nation - zu neuerlicher

Aufmerksamkeit verhelfen.
Griffiths rassistischer Film von 1915, der im

Lynchmord des Ku-Klux-Klans an einem (von einem
Weissen in «Blackface» gespielten) Schwarzen
Vergewaltiger gipfelt, gilt als Geburtsstunde des modernen
Erzählfilms US-amerikanischer Prägung. Während
der damalige US-Präsident Woodrow Wilson (der
sowohl mit Griffith als auch mit Thomas Dixon, Autor
der Romanvorlage «The Klansman», befreundet war)
den Film begeistert als «history, written by lightning»
bezeichnete, forderten Bürgerrechtsbewegungen und
Sozialreformer*innen ein Verbot des Films. Sie

befürchteten, er könnte ganz unmittelbar eine Zunahme
der Lynchmorde an Afroamerikaner*innen bewirken.

Übertrieben war dieser Cancel-Aufruf aus
heutiger Sicht kaum. «Vor meinem geistigen Auge»,
erinnerte sich Griffith einst an die Lektüre des Romans,
«sah ich die weissen Gewänder fliegen», und die Reise
dieser Bilder vom Kopf auf die Leinwand endete mit



DAS KINO IM GEGENWIND 37

tödlichen Folgen in der Realität. Birth of a Nation sorgte

für ein beispielloses Revival des Ku-Klux-Klans,
wurde von diesem über Jahrzehnte für die Rekrutierung

benutzt und inspirierte das Symbol des brennenden

Kreuzes - ein Umstand, auf den auch Spike Lees
BlacKkKlansman hinweist.

Lees Film, der nicht umsonst mit einer Szene

aus Gone with the Wind beginnt, lässt sich als filmische
Form jener Kontextualisierung von Filmklassikern
begreifen, die vom US-Sender Turner Classic Movies
mittlerweile aktiv vorangetrieben wird. «Hollywoodfilme

mit Einführungsseminaren» zu versehen, ist für
die Spiegel-Autoren Philipp Oehmke und Tobias Rapp
ein Beispiel für die Folgen der Cancel Culture, dabei
könnte man diese Praxis durchaus auch als Aufwertung

des Kinos begreifen. Schliesslich nimmt eine
solche Kontextualisierung das Medium in seiner
Vielgestaltigkeit, seiner Wirkungsgeschichte und seiner
Relevanz erst ernst. In kaum einer Ausstellung hängt
Kunst ohne Kontext, ohne begleitende Texttafeln und
Kataloge, die Werke in ihre zeitlichen Bezüge einordnen.

Und kaum jemand würde sich dort von einem
einführenden Text bevormundet und in seiner Existenz

als mündige*r Bürger*in beleidigt fühlen.

Identifikation und Diversity Culture

Eine andere Form der filmischen Kontextualisierung
von Kinogeschichte nimmt die HBO-Serie Watchmen
vor. Die beginnt mit einem Schwarzen Kind in einem
Kinosessel im Jahre 1921, das den «Black Marshall of
Oklahoma» anfeuert, eine zwar historisch verbürgte
Figur, die aber nicht zum Helden eines Stummfilms
gemacht worden ist. Die Begeisterung des Jungen für
den ungewöhnlichen Helden ist eine Projektion in die
Vergangenheit, weist aber auch auf eine Leerstelle hin,
im Archiv des Bewegtbildes wie auch in Debatten um
Cancel Culture: Wen stellt man sich als Rezipient*in
jener Kunst vor, deren Freiheit man verteidigt? Wer ist
der oder die Bürgerin, dessen und deren Mündigkeit
man einfordert?

Darüber lässt sich auch viel in James Baldwins
1976 veröffentlichtem Essayband «The Devil Finds
Work» lernen, in dem er die Kinoerfahrungen seiner
Jugend Revue passieren lässt. So erinnert sich Baldwin

an einer Stelle, wie er als Jugendlicher eine
Aufstandsszene im Revolutionsdrama A Tale of Two Cities
(Flucht aus Paris) (1935) gesehen hat: «Ich wusste
nicht, wer diese Leute waren oder warum sie auf den
Strassen waren - aber sie waren weiss, und ein weisser

Mob bedeutet für einen schwarzen Jungen niemals
etwas Beruhigendes, selbst wenn er noch nicht sagen
kann, warum.»

An dieser Stelle ist jedoch ein kleiner Plot-Twist
nötig. Denn so wichtig es ist, zu fragen, wer spricht,





DAS KINO IM GEGENWIND 39

wer gehört wird, wer Filme macht und wer sie

rezipiert, so wichtig ist es, zu einfache Antworten zu
vermeiden. Und das gilt nicht nur für jene, die das

Gespenst einer Cancel Culture beschwören. Denn
natürlich läuft Identifikation im Kino niemals so
einfach ab wie in der idealtypischen Projektion im Prolog
von Watchmen - Schwarze Helden für Schwarze Kinder.

Das Besondere an der Kunst und vor allem am
Kino ist schliesslich, dass es der Logik der Identität
immer wieder entflieht, dass es das Begehren nach
etwas Anderem provoziert, dass es einlädt, Positionen
einzunehmen, die für uns in der Welt da draussen
nicht vorgesehen sind. Die Geschichte queerer
Aneignungen heteronormativer Hollywood-Dramen singt
davon ein schönes Lied.

Deshalb kann die emanzipatorische Forderung,
unterschiedliche Erfahrungswelten im Film zu ihrem
Recht kommen zu lassen, auch schnell auf Kosten der
dem Kino selbst innewohnenden emanzipatorischen
Kräfte gehen. Und dann wäre da noch die kapitalistische

Kehrseite dieser Forderung, die für die Kunst
tatsächlich nichts Gutes bedeutet. Denn eine veränderte
Filmindustrie sieht in den strukturell noch immer
diskriminierten, kulturell aber mittlerweile stärker
sichtbaren Identitäten weniger politische Impulse als
potenzielle Marktlücken. Da hätten wir einen echten
Teufel an der Wand: die Überführung von Identitätspolitiken

in die Marktlogik der Diversity, die sich ganz
hervorragend mit der Algorithmisierung von
Filmgeschmäckern verträgt, wie sie die Streaming-Plattformen

vorantreiben.
Dass es sich für grosse Firmen mittlerweile

auch finanziell lohnen kann, moralisches Fehlverhalten

zu sanktionieren, bekommen nicht zuletzt diejenigen

zu spüren, die gecancelt werden, ohne dass
daraufhin der Untergang des Abendlandes ausgerufen
wird. In der Sendung Zündfunk des Bayerischen Rund-

«Man beklagt sich
über die Verengung
eines Diskursraums,
den man selbst
am liebsten luftdicht
verschlossen hielte.»

funks wurde vor kurzem der Fall von Emmanuel Caf-

ferty aufgerollt, einem mexikanisch-amerikanischen
Angestellten der Stadtwerke von San Diego, der dabei
fotografiert wurde, wie er während einer Black-Lives-
Matter-Demonstration angeblich ein «White Powers-
Handzeichen aus dem Auto heraus machte. Das Foto
kursierte auf Twitter, die Chefs bekamen Wind und
feuerten Cafferty aus Angst vor schlechter PR. Obwohl
Cafferty - bizarrerweise der einzige Nicht-Weisse in
der ganzen Geschichte - das Symbol, das er gezeigt
haben soll, überhaupt nicht kannte. Fälle wie dieser
weisen tatsächlich auf etwas Neues hin: eine auch
durch die Eigenlogik der sozialen Netzwerke befeuerte

Praxis des Shaming, die eher subkulturelle Züge
trägt.

Eine Gegenwartsdiagnose, die diesen Namen
verdiente, müsste sich solcher Dynamiken allerdings
annehmen, ohne mit dem Bade gleich einen ganzen
Kindergarten auszuschütten und eine Vergangenheit
zu verklären, die auf vielen Ebenen weniger demokratisch

und frei war, als sie es heute ist. Doch daran
scheinen die meisten, die gegen die Cancel Culture zu
Felde ziehen, kaum interessiert. Stattdessen reagiert
man mit ähnlicher Hypersensibilität, wie man sie den

Identitätspolitiker*innen vorwirft, auf jeden politischen

Anspruch, der an Kunst und Kultur gestellt
wird. Man mokiert sich über den Einzug der Moral in
die autonome Sphäre der Kunst, die davon möglichst
frei gehalten werden soll, als wäre dies nicht selbst ein
moralisches Anliegen. Man beklagt sich über die

Verengung eines Diskursraums, den man selbst am liebsten

luftdicht verschlossen hielte.

Politische Anklageschriften und
cinephile Freisprüche

So ist Cancel Culture - ebenso wie zuvor «politische
Korrektheit» oder das «Gutmenschentum» - zu einem
politischen Kampfbegriff geworden, der längst mehr
verschleiert als sichtbar macht, die Debatte dort
beendet, wo sie eigentlich ihren Anfang nehmen müsste.
In Diskussionen über Filme hat diese Verkürzung zu
einer Dynamik geführt, in der sich zuverlässig politische

Anklageschriften und cinephile Freisprüche
gegenüberstehen. «Joker ist politisch problematisch»,
sagt die politische Anklägerin. «Joker reflektiert das
aber alles mit», lautet die cinephile Verteidigung. Eine
Auseinandersetzung mit dem konkreten Film und
seiner Wirkung in der Welt wird dadurch erschwert und
findet zu selten statt.

Politische Anklageschriften über einzelne
Filme, selbst wenn sie inhaltlich zutreffen, sind dann
gefährlich, wenn sie das Kino mit einer Art Polit-TÜV auf
eine Logik der Identitäten und der Transparenz
festnageln wollen, mit der es ästhetisch ja gerade brechen



40 FOKUS

will. Wenn sie also den Filmen selbst den Mund
verbieten oder ihnen nur das eigene begrenzte Vokabular
zur Verfügung stellen, anstatt sie selbst sprechen zu
lassen. Wer aus diesem Argument einen cinephilen
Freispruch bastelt, der Filme per se aus jedweder
Verantwortung entlässt, macht es sich allerdings zu leicht.
Denn Filme sind zwar ästhetische Konstruktionen,
dabei aber aus Materialien gebaut, die selbst
gesellschaftliche Verhandlungsmasse sind.

So tritt zwischen diesen beiden Polen die
filmkritische Debatte mitunter auf der Stelle, anstatt das
Verhältnis von Politik und Ästhetik im Lichte einer
veränderten Welt tatsächlich mal neu zu justieren.
Dazu würde auch gehören, die Stimmen derjenigen
wahrzunehmen, die über die meiste Zeit der
Filmgeschichte nur gegen grösste Widerstände Filme machen
konnten, die auf der Leinwand weniger als komplexe
Individuen denn als Repräsentantinnen von Minderheiten

in Erscheinung traten und die mit der Kategorie
des «Zuschauers» in der Regel nicht gemeint waren.

«Jeder cinephile Akt ist zugleich eine Intervention

in eine ungleiche Welt», schreibt der indisch-amerikanische

Filmkritiker Girish Shambu in seinem
Plädoyer für eine «neue Cinephilie». So banal der Satz

klingt, er umschreibt doch ziemlich präzise die
Herausforderung, dem Film als Medium wie als Politikum
gerecht zu werden. Denn natürlich muss auch Filme-
macher*innen wie Filmkritiker*innen bewusst sein,
dass gerade das Bewegtbild mit seiner scheinbaren
Evidenz an der stetigen Identifizierung von Menschen
über äussere Merkmale mitwirkt. Zugleich lässt sich
die ungleiche Welt nicht einfach dadurch egalitärer
gestalten, dass man die Leinwand möglichst frei von
allen gesellschaftlichen Übeln hält. Dann wäre das, was
aus den Augen wäre, vielleicht manchmal aus dem
Sinn, aber längst nicht aus der Welt.

Es wäre schon etwas gewonnen, würde man die
politische Energie nicht nur dafür aufbringen, auf
problematische Inhalte in Filmen zu verweisen, sondern
auch dafür, der real existierenden Vielfalt in der
filmischen Gegenwart wie Geschichte zu ihrem Ausdruck
zu verhelfen. Dafür sind das Werk des afroamerikanischen

Pioniers Oscar Micheaux - dessen Within Our
Gates (1919) nicht zuletzt als eine Antwort auf Birth
of a Nation verstanden wurde - oder der Fall von
Barbara Lodens Wanda (1970)- einer der eigenwilligsten
Filme der männerdominierten Zeit des New Hollywood,

der jahrzehntelang gecancelt, also nicht zu
sehen war - nur zwei prominente Beispiele.

Mit dem Begriff der Cancel Culture lässt sich
also kaum hantieren, will man mit politischen Ansprüchen

an eine Kunstform herangehen, der gerade in
affektiv aufgeladenen Zeiten wie den unseren eine
besondere Bedeutung zukommt. Denn die Formulierung
solcher Ansprüche stellt im besten Fall keine über¬

griffige Intervention in ein Reich der Freiheit dar,
sondern eröffnet neue Einblicke in ein Feld, das nie frei
gewesen ist, aber immer bewegt. Bilder haben schon
seit jeher Politik gemacht, und sie werden das auch
weiterhin tun. Deshalb müssen wir auch politisch über
sie sprechen. i



A Journey with Not Vital

RECK Film presents a film by PASCAL HOFMANN

Director of Photography BENNY JABER6-Recording & Sound Design CHRISTOPH BRÜNGGEL-Editing PASCAL HOFMANN & BERNHARD LEHNER

Picture Design UELI NÜESCH - Music MARCEL VAID - Sound Mix MAURIZIUS STAERKLE DRUX- Producer FRANZISKA RECK - Written and directed by PASCAL HOFMANN
A RECK FILMPRODUCTION ZURICH in co-production with SRF, RSI and RTS - With the support of BUNDESAMTfür KULTUR (EDI)-ZÜRCHER FILMSTIFTUNG

AARGAUER KURATORIUM-TELEPRODUKTIONS-FONDS GMBH-SUCCÈS PASSAGE ANTENNE SRG SSR - SWISSLOS & KULTURFÖRDERUNG KANTON GRAUBÜNDEN

MIGROS KULTURPROZENT -BATA SCHUHSTIFTUNG - CORPORAZIUN ENERGIA ENGIADINA- STIFTUNG DR. VALENTIN MALAMOUD
STIFTUNG STAVROSS.NIARCHOSCHUR-FONDATION SUISA-ERNST GÖHNER STIFTUNG

OURBAKI) RIFFRAFF


	Das Kino im Gegenwind : Cancel Culture gestern und heute

