Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift fir Film und Kino
Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 63 (2021)

Heft: 393

Artikel: Milo Rau : "Wirtschaftlich gesehen leben wir im Kriegszustand"
Autor: Kuratli, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-976634

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-976634
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

20 INTERVIEW

«Wirtschaftlic
gesehen leben
wir 1m Kriegs-

zustand»

Was kann Kunst bewirken? Theater- und Filme-
macher Milo Rau nimmt diese Frage nicht als rhe-
torische und beantwortet sie auch nicht mit vagen
Phrasen. Mit seinem «International Institute for
Political Murder» und dem Nationaltheater Gent,
das er seit 2018 leitet, macht Rau dort Theater, wo
Rechtsstaatlichkeit - meist mit System - nicht auf-
rechterhalten wird und wo der Mensch in tiefe Ab-
griinde blickt: in den Minen des Kongo, im ehe-
maligen Territorium des IS in Mossul oder auf den
Plantagen Siiditaliens. Rau stellt und beantwortet
die lastige Frage, was das mit uns zu tun hat. Akti-
vist*innen und Bosewichte werden zu Darstel-
ler*innen, die Bithne zur Drehscheibe der Konflik-
te. Doch seine Stiicke und Filme sind nicht nur ein
Megaphon fiir die Minderprivilegierten, und sie
bleiben nicht nur Anklagen. Wo er hinkommt, da
bleibt er mit sozialen Projekten auch nach der Pre-
miere priasent und beantwortet die Frage nach der
Wirksamkeit der Kunst ganz konkret. Im Kongo
mussten lokale Minister wegen seiner «Inszenie-
rung» eines Volkstribunals den Hut nehmen (Das
Kongo Tribunal), und die Tribunale wurden mit
staatlicher Unterstiitzung regelrecht institutionali-
siert, in Siiditalien leben Migrant*innen nach Das
neue Evangelium in richtigen Héusern und produ-
zieren faire Tomaten. Mit seinem neuesten Werk
will der einflussreichste Theatermacher der Ge-
genwart nicht nur die soziale Revolution, sondern
auch das Medium Film nachhaltig umkrempeln.




MILO RAU

e

INTERVIEW Mlchael K rath

Milo Rau verfllmte rnli Das neue Eyangehum den Leldens-
“weg Christi neu. Damit gewann er den Schweizer

~ Filmpreisiin.der Kategorie Dokumentarfilm. Rau sucht
nicht nur die'Revelution der Produktionsbedingungen
in Stditalien, sondern auchdes Mediums Film.




22

FB

INTERVIEW

Milo Rau, Sie haben einen «Jesusfilm» gedreht, in
Matera, wo schon Pier Paolo Pasolini und Mel Gib-
son Gottes Sohn kreuzigen liessen. Gibsons Werk
haben Sie einmal einen «Trashfilm» genannt. Was
ist Ihrer im Vergleich?

The Passion of the Christ von Mel Gibson erzéhlt
ja fast ausschliesslich die letzte, gewalttatige Etap-
pe des Neuen Testaments. Das 1. Evangelium — Mat-
thaus (Il vangelo secondo Matteo) von Pasolini da-
gegen ist ein radikal humanistischer und é&sthe-
tisierter Film. Da gibt es tiberhaupt keine reale Ge-
walt. Mein Film ist eine Mischung. Ich versuche
einerseits, ein Kunstwerk, ein Evangelium fiir die
Armen zu machen, wie Pasolini. Gleichzeitig konn-
te ich auf die strukturelle Gewalt, den Rassismus,
der vor Ort herrscht, nicht verzichten. So ergab
sich die Mischung der Perspektiven - einer extrem
transzendenten Geschichte einerseits und einem
brutalen Naturalismus andererseits.

FB

eine halbe Million illegaler Farmarbeiter*innen ein-
setzt, gibt es eigentlich fast nur ihn. Er ist eine Fiih-
rerfigur. Ich bin sehr gliicklich, dass er zugesagt
hat. Und es stellte sich zum Gliick heraus, dass er
auch noch ein guter Schauspieler ist.

Das neue Evangelium spielt, wie alle Ihre Werke, mit
der Grenze zwischen Fiktion und Realitdt. Jesus wird
gekreuzigt, aber nach der Show wird auch gleich wie-
der gezeigt, wie er vom Kreuz genommen wird. Was
bezwecken Sie mit diesem Bruch, der ja auch in
Threm «Genter Manifest» formuliert ist? Etwa, dass
die woértliche Adaption von Klassikern nur 20% der
Vorstellungsdauer ausmachen diirfe.

Als Zuschauer, aber auch als politischer Mensch
interessiert mich der Prozess genauso wie das Pro-
dukt selbst. Der Ansatz von Pasolinis Jesusfilm -
mit Laien und Armen zu arbeiten -, ist super, aber
im Film erfdhrt man nichts iiber diese Menschen.

«Das Problem eines Jesusfilms ist, dass
die Verfilmung der Geschichte, die jeder
kennt, einfach langweilig ist.»

FB
MR

FB

Wie ist es tiberhaupt zu diesem Projekt gekommen?
Matera hat mich 2017 angefragt, ob ich etwas ma-
chen will, weil die Stadt 2019 Kulturhauptstadt
wurde. Ich wollte einen Jesusfilm drehen, weil ich
den Film von Pasolini kannte und mit Maia Mor-
genstern, die die heilige Mutter Maria im Film von
Gibson spielte, im Jahr davor ein Stiick inszeniert
hatte. Ich habe sie gefragt und Enrique Irazoqui,
der Jesus bei Pasolini spielte, und Marcello Fonte,
der bei uns dann den Pontius Pilatus gab. Im Prin-
zip habe ich einen typischen Cast zusammenge-
stellt, um einen Jesusfilm zu machen, und bin da
hingefahren. Erst in den Vorbereitungen, Anfang
2018, habe ich die Lage in den Fliichtlingslagern
genauer kennengelernt und gemerkt, dass ich nicht
einfach einen Schauspieler*innenfilm machen
kann, sondern mit diesen Menschen arbeiten muss.

Wie sind Sie auf Yvan Sagnet, der Jesus spielt, ge-
stossen?

Er ist ein bekannter Aktivist, der schon zehn Jahre
zuvor einen grossen Streik unter Feldarbeiter*in-
nen organisiert hat. Wenn man sich einen aktivis-
tischen Jesus in dieser Region vorstellt, der sich fiir

FB
MR

Das gilt auch fiir Mel Gibson, und das ist das Pro-
blem eines jeden Jesusfilms, weil die Verfilmung
einer Geschichte, die jeder kennt, als Resultat ein-
fach langweilig ist. Dasselbe trifft auch auf all die
Klassiker im Theater zu: Warum immer diese
1:1-Adaptionen? Warum nicht etwas Phantasie?
Als die Bibel geschrieben wurde, als Shakespeare
seine Sachen schrieb - oder die Griechen ihre Tra-
godien -, da haben sie aufgeschrieben, was sie sa-
hen. Es gab 100 «Hamlets», aber Shakespeare hat
mit seinen Schauspieler*innen einen neuen ge-
schrieben fiir seine Zeit. Diese Fahigkeit haben wir
ein Stiick weit verloren. Wenn ich heute die Bibel
verfilme, will ich wissen, was die Botschaft der Bi-
bel heute ist - und nicht nur, was wortwortlich
drinsteht.

Was ist denn fiir Sie die Essenz der Jesusgeschichte?
Jesus wird kritisiert als Provokateur, als Extremist,
als jemand, der die Gesellschaft zum Einsturz brin-
gen will. Und er antwortet darauf: «Ich bin nicht
gekommen, das Gesetz zu brechen, sondern es zu
erfiillen.» Es ist heute wie damals revolutionir,
wenn man ein Minimum an Wiirde fiir die Men-



FB

MILO RAU

schen einfordert. Es gibt heute Millionen Men-
schen unter uns, die als illegal bezeichnet werden,
aber in den europédischen Verfassungen ist es gar
nicht moglich, illegal zu sein, diesen Rechtsstatus
gibt es nicht. Der Begriff der Illegalitat ist selbst
kriminell. Es geht darum, die Gesetze, die wir uns
selbst gegeben haben, auch einzul&sen.

Die Machart des Films wird im Film sehr transpa-
rent. Mit einer Ausnahme: Ein Grossteil des Casts
hat einen muslimischen Hintergrund. Wie ging das
mit dem Projekt Jesusfilm zusammen? War diese
Diskrepanz ein Thema oder gerade ein Reiz, eine
Aneignung?

Yvan ist Katholik, die meisten Apostel*innen sind
aber Muslime. Wir thematisieren das einige Male
eher nebenbei und ganz deutlich am Schluss im
Abspann, als einige Apostel*innen im Ramadan
beten. Uns und ihnen ist es gerade darum gegan-

FB

23

Sagnet als Jesus wird fiir die «Rivolta della dignita»
im Film mit Dornenkrone als lkone abgebildet. Hat
diese Uberhohung jenseits der Inszenierung fiir die
Leinwand funktioniert?

Ja, und das war uns von Anfang an wichtig. Darum
gibt es diese «Rivolta della dignita», darum gibt es
die Verkniipfung der Jesusgeschichte mit der sozia-
len Bewegung. Wir haben {iber 40 Organisationen
zusammengeschlossen fiir diesen Aufstand, aus
allen Bereichen: Gewerkschaften, Genossenschaf-
ten, aktivistische Vereinigungen. Einige lernt man
im Film kennen, andere erspiirt man. Und wir ha-
ben die «<Hauser der Wiirde» gegriindet - in dem
heute 100 Fliichtlinge leben und arbeiten -, und
wir sind bereits in 50 Supermarkten mit den fairen
Produkten aus deren Produktion prasent. Die
Apostel*innen sind Produzent*innen geworden.
Fiir mich ist ein Filmprojekt - und vielleicht ist ge-
rade das fiir «Filmbulletin» interessant - nicht die

«Wer nicht komplett geistesgestort ist,
kann ohne Probleme einen Jesusfilm
inszenieren.»

gen, dass sie diese Rollen spielen, gerade weil sie
Muslime sind, weil sie Schwarz sind, Frauen oder
vielleicht ungldubig. Gerade da driickt sich der Uni-
versalismus der Bibel aus. Es gibt ja diesen paulini-
schen Moment in der Kirchengeschichte: Anfangs
glaubten alle, dass das Christentum nur etwas fiir
Juden wire. Das dnderte sich mit Paulus, der sagte,
jede*r kann Christ werden. Ob du R6mer, Heide,
Germane oder Grieche bist, ist egal. Und Das neue
Evangelium sagt das auch. Das ist ja die Revolte
der Wiirde: Du bist ein Mensch, egal, was du
glaubst und woher du kommst. Natiirlich erzeugte
das einige Skandale, aber alles gibt immer viel
Skandal.

MILO RAU 1977 wurde Rau in Bern geboren. Er studierte
Soziologie, Germanistik und Romanistik in Ziirich, Paris und Berlin.
Mit Gber flinfzig Theater- und Filmproduktionen gilt er als einer
der produktivsten und wichtigsten zeitgenéssischen Regisseure.
Mit seinen postdramatischen «Prozessen» erfand er eine neue
Spielart des Theaters. Seit 2018 ist er kiinstlerischer Leiter des
Nationaltheaters Gent, 2020 wurde im die Ehrendoktorwiirde

der dortigen Universitét verliehen. Rau hat zwei Tochter und lebt in
Kéln, Ziirich und Gent.

FB

Premiere oder ein 90-mintitiger Film, sondern ein
Produktions- und Distributionszusammenhang.
Die Frage ist also nicht nur, hast du einen guten
Film gemacht, sondern auch: Verleihst du ihn gut,
produzierst du ihn gut, bringt der Film den Betei-
ligten etwas? Hast du die Art und Weise, wie Filme
gemacht und konsumiert werden, verandert? Ge-
gen Ende des Drehs wurde einer der Apostel in
einer offentlichen Runde gefragt, was unser Film
bringt. Er sagte: Wir haben schon gewonnen, wir
haben einen Schwarzen Jesus, wir haben weibliche
Apostelinnen. Das ist ein bildpolitischer Erdrutsch.

Dann geht es aber weniger darum, den Film als Me-
dium zu dndern, als darum, was ein Film bewirkt.

Nein, das betrifft genauso das Medium. Einen gu-
ten fiktionalen Film zu machen, ist nicht schwierig.
Wer nicht komplett geistesgestort ist, kann ohne
Probleme einen Jesus- oder einen anderen Kino-
film inszenieren: Kostlime anziehen, Kamera auf-
stellen, Anweisungen geben. Unser Film versucht
aber, das Filmemachen an sich zu zeigen, den
Handschuh nach aussen zu drehen. Georg Seel3-
len, einer meiner Lieblingskritiker, sagte zum Film:



24

FB

FB

INTERVIEW

Das ist das Kino der Zukunft. Weshalb? Weil alle
Genres in einem Film vereint sind. Und da wird es
dann eben hochkompliziert, da musst du ewig dre-
hen und herumschneiden, bis sich diese Mischung
ergibt. Wie kann man eine Grossdemo organisie-
ren und daraus gleichzeitig eine Szene aus einem
Jesufilm machen? Wie kriegt man die Polizisten,
die ein Lager rdaumen, dazu, dann romische Legio-
ndre zu spielen? Wie ist die Darstellung von Ge-
walt gebrochen, wie sieht man das Making-of, wie
sieht man die utopische Ideologie, die in einem
Jesusfilm drinsteckt, wirklich? Wie {ibersetzt man
das ins Reale, und zwar nicht nur indem man mit
Fliichtlingen arbeitet, sondern indem sich fiir die
Fliichtlinge sichtbar etwas dndert? Indem aber
auch der Regisseur im Film auftritt und man &hn-
lich wie in der Jesusgeschichte sieht, wie Sachen
nicht gelingen - und dann auf einer anderen Ebene
doch gelingen. All das schafft eine vollig neue Form
von Film.

Sie werfen immer wieder ein Licht auf Krisenherde
ausserhalb oder an den Rdndern Europas. Warum
diese Orte, warum das Ausserhalb?

Unsere Lebenswelt ist zutiefst krisenhaft und zer-
rissen. All diese Billgprodukte, die wir hier genies-
sen, entstehen wortwortlich in Sklaverei, etwa im
Kongo oder in Siiditalien. Wirtschaftlich gesehen
leben wir im Kriegszustand, wir merken das nicht,
weil wir weit hinter der Front, in der Schaltzentra-
le der Konzerne sitzen. Wir haben die Ungerechtig-
keit in Nordeuropa abgeschafft, wir konsumieren
Billigtomaten, Billigorangen - unter der Bedin-
gung, dass es in Siiditalien eine halbe Million Skla-
ven gibt. Unser Reichtum basiert auf dem Export
des Ungliicks: die Kinderarbeit nach Pakistan, wo
unsere T-Shirts hergestellt werden, die Sklaverei
nach Stiditalien und so weiter. Die Zivilisation mit
ihrem barbarischen Untergrund, der die Zivilisa-
tion erst ermdglicht, zusammenzubringen, ist fiir
mich deshalb die Aufgabe der Kunst. Das ist das,
was ich den «Globalen Realismus» nenne. Denn
unsere Vorstellung von Gerechtigkeit tduscht: Na-
tirlich gibt es immer gewisse elitire Rdume, in
denen man das Recht fiir jede*n durchsetzen kann,
doch das bedingt, dass es einen viel grosseren Ge-
genraum gibt, wo es das alles nicht gibt.

Was entgegnen Sie dem Vorwurf des Kulturimperia-
lismus, der deine Inszenierungen verfolgt?

Die Gefahr des Imperialismus besteht immer. Fiir
mich ist Nachhaltigkeit entscheidend: Wir gehen
seit zehn Jahren in den Nahen Osten, in den Kon-
go, das sind langsam gewachsene Arbeitsbeziehun-
gen, die weit iiber einzelne Projekte hinausgehen.

FB

FB

Die Vorwiirfe beruhen meistens darauf, dass die
Journalist*innen nur kurze Ausschnitte sehen. Die
sind dann eine Woche dabei, sehen den ganzen
Stress, den interkulturelle Arbeit bedeutet. Wie ge-
sagt: Wir sind uns das als Elite nicht gewohnt. Die
meisten Tipps, wie ich mich in Krisenzonen ver-
halten soll, hore ich logischerweise von 18-jdhrigen
Student*innen aus den USA, die noch nie in einem
Kriegsgebiet waren. Obwohl ich mich damit ver-
wundbar mache, glaube ich, es wire falsch, nicht
transparent zu sein, all die Widerspriichlichkeiten
aus einem Projekt herauszuhalten. Was wire denn
die Alternative? Gar nichts zu tun? Nur auszubeu-
ten? Solidaritét zu leben, ist komplex. Und man
muss eben auch ehrlich sein: Es ist eine Folge wirt-
schaftlicher Gewalt, dass die Schweiz ohne Boden-
schitze das reichste Land der Welt ist. Wir leben
in einem globalen Kolonialsystem. Der Vorwurf
des Kulturimperialismus hat so auch einen politi-
schen Grund: Wenn Leuten, die auf ein wenig Ver-
danderung in diesem Kolonialsystem hinarbeiten,
vorgeworfen wird, selbst kolonialistisch zu sein, ist
das eine derart absurde Umdrehung der Tatsachen,
dass es nur darum gehen kann, jede Verdnderung
zu verunmoglichen.

Aber lhre Arbeit mit Menschen, die sich mit Ihren
Stiicken und Filmen exponieren, etwa bei der Dar-
stellung von Homosexualitdt im Theaterstiick «Orest
in Mossuly», hat fiir diese Menschen Konsequenzen,
auch lange nachdem Sie wieder weg sind.

Wir sind ja nicht «wieder weg»: Im Nahen Osten
zum Beispiel arbeiten wir seit 2015. Aktuell bauen
wir gemeinsam mit den Schauspielern und Musi-
kern von «Orest in Mossul» und der UNESO ein
Filminstitut in Mossul auf. Oder in Siiditalien ha-
ben wir die Hauser der Wiirde gegriindet und ar-
beiten weiter an der Starkung von fairen Produk-
tionsbedingungen. Die Medien sehen da immer
nur einen Ausschnitt, nur eine Premiere oder ein
paar Probetage, nicht die jahrzehntelange Arbeit.

Dennoch: Leute, die mit Ihnen zusammenarbeiten,
sind verletzlicher als Sie. In Das neue Evangelium
wird etwa thematisiert, dass die Menschen an den
Demonstrationen von der Polizei gefilmt werden
und dass dies Konsequenzen fiir sie haben kénnte.
Wie sind Sie damit umgegangen?

Indem wir sehr konsequent daran arbeiten, Men-
schen aus ihrer strukturellen Verletzlichkeit her-
auszuholen. Beim Neuen Evangelium haben wir
gesagt: Jede*r, der in dem Film eine Rolle spielt,
muss nachher Papiere haben. Wir hatten im gan-
zen Produktionszeitraum mehrere Anwilte, die die
Schauspieler*innen in ihrem Asylantrag begleitet




FB

MILO RAU

und die darauf geachtet haben, dass niemand mit
strafrechtlichen Folgen zu rechnen hat. Wir haben
die Hauser der Wiirde gegriindet, um den Wider-
spruch zu zerbrechen, dass man ohne Niederlas-
sungsbewilligung keine Arbeitsbewilligung kriegt
und umgekehrt. Ich glaube: Es ist eine Hybris von
uns Westeuropéer*innen, dass wir glauben, dass
diese Leute - aus Stiditalien, aus Mossul, aus dem
Ostkongo - so blod sind, bei Sachen mitzumachen,
die fiir sie negative Folgen haben. Das sind alles
Aktivist*innen. Die wissen genau, was ihrer Sache
etwas bringt. Und darum geht es ja auch.

Das heisst, Sie miissen das Vertrauen herstellen kon-
nen, dass Ihre Arbeit etwas bewirkt und den Leuten
vor Ort nicht schadet. Wie geht das?

Das grosse Problem, das man als Kiinstler vor Ort
hat, ob in Mossul oder in Matera, hingt mit dem
Medienbetrieb zusammen. Fernsehteams kommen
da ein, zwei Stunden hin, drehen und sind wieder
weg. Das ist extrem schédlich. Denn dann wird
bekannt, dass es da oder dort ein Fliichtlingslager
gibt, in dem zum Beispiel die Hygiene schlecht ist.
Das sieht die italienische Regierung, sie schliesst
das Camp, und die Leute stehen ohne Alternative
auf der Strasse. Hier liegt der grosse Unterschied
zwischen Journalismus und Kunst, zwischen meht-
jahriger Zusammenarbeit auf vielen Ebenen und
dem Abgreifen von Bildern. Schon rein praktisch
funktioniert Kunst nur auf Augenhdhe: Wenn ich
iiber Jahre einen Film mit jemandem drehe, kann
ich es mir nicht leisten, das nicht gleichberechtigt
zu tun. Denn dann wére ganz schnell Schluss.

Das neue Evangelium 2020, Milo Rau

FB

FB

25

Sie werden oft als Kapitalismuskritiker gesehen,
nannten sich aber schon einen «Kritiker meiner
Selbst, mein ethnografisches Hauptprojekt». Was ha-
ben Sie mit diesen Krisen zu tun? Und wo findet sich
die Kritik an ihrer Selbst in IThrem Werk?

In denke, in jedem von uns gibt es einen performa-
tiven Widerspruch: Ich kann das System zwar als
neoliberalen Unterdriickugnszusammenhang kriti-
sieren, aber es gibt kein Ausserhalb dieses Systems.
Wahrend ich das System zu dndern versuche, neh-
me ich darin eine Rolle ein. Das ist so, als wiirde
man auf einem Dampfer sitzen, stindig Kohle
nachschaufeln und gleichzeitig versuchen, die
Fahrtrichtung zu dndern. Das funktioniert, aber es
ist eben ein sehr widerspriichlicher Vorgang. Ein
gutes Kunstwerk ist seine eigene Kritik. Objektiv
gesehen ware es fiir den Planeten ohnehin das Bes-
te, wir Menschen wiirden komplett verschwinden.
Aber da wird es dann grundsitzlich ...

Das war bei der Familienplanung sicher auch ein
Thema ...

Natiirlich. Aber auf der anderen Seite gibt es einen
Vitalismus, eine Hoffnung, dass unsere Existenz
nicht verheerend sein muss. Es gibt unzéhlige Bei-
spiele dafiir, dass der Mensch nachhaltig auf die-
sem Planeten leben kann. Eine soziale, faire Land-
wirtschaft ist moglich - siehe die Landlosen-
bewegung in Brasilien, mit der wir auch zusam-
menarbeiten. Und das sind dann eben die kleinen
Kursénderungen, auf die es ankommt. ]




	Milo Rau : "Wirtschaftlich gesehen leben wir im Kriegszustand"

