Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift fir Film und Kino
Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 62 (2020)

Heft: 391

Artikel: Close-up : Muttersprache

Autor: Binotto, Johannes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-905913

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-905913
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Close-up

Neben der Sprache der Bilder
lohnt es sich, auch auf
die gesprochene Sprache in
einem Film zu achten. In
Hohenfeuer verbirgt sich
in einem alten Dialektausdruck
ein unerschépflicher
Reichtum an Konnotationen.

Muttersprache

Die Sprache des Films ist eine Bild-
sprache, so heisst es. Darin steckt
die Hoffnung, dass Filme nicht an die
sonst geltenden Sprachgrenzen ge-
bunden seien. Stattdessen werden die
Bilder des Kinos auf der ganzen Welt
verstanden. Der globale Erfolg Charlie
Chaplins ist dafiir ein friiher Beweis,
und Sergej Eisensteins Panzerkreuzer
Potemkin wurde vom amerikanischen
Publikum wohl genauso verstanden
wie vom sowjetischen. Auch Alfred
Hitchcock bildete sich besonders viel
darauf ein, dass man seine Tonfilme
im Ausland héchstens rudimentér zu
synchronisieren brauche, weil doch
alles Wesentliche ohnehin nie in den
Dialogen zwischen den Figuren, son-
dern in den Bildern gesagt werde. Kein
Wunder, konzentrieren sich darum
auch Filmanalysen in iiberwiltigender
Mehrzahl auf das, was die Filmsprache
nonverbal zum Ausdruck bringt.

24 Filmbulletin

Was aber, wenn in einem Film ge-
nau das zum Zentrum wird, was nicht
in der globalen Sprache der Bilder,
sondern in einem gesprochenen Satz
liegt, der absolut spezifisch ist fiir eine
bestimmte Sprache und sich darum
auch kaum tibersetzen lasst? Wie soll
man einen Moment analysieren, der
nicht der Allgemeinverstandlichkeit
dient, sondern der absoluten Beson-
derheit, der unentzifferbar bleiben
muss, wenn man die gesprochene
Sprache nicht beherrscht?

Es gibt in Fredi Murers Hohenfeuer
diesen Moment, auf den der Film zu-
lauft, in dem seine Emotionen kulmi-
nieren. Und der Moment ist ein Satz.
Die Bergbauerntochter Belli sitzt auf
dem Sofa, hinter der Mutter, die an der
alten Nahmaschine arbeitet. Belli will
etwas sagen, das merken wir schon lan-
ge, bevor sie den Mund 6ffnet. Sie fingt

an und bricht ab. Die Mutter wartet,
wendet sich um, sagt still der Tochter,
sie solle sagen, was sie sagen miisse.
Und dann spricht Belli sie aus, diese un-
erhorten drei Worter: «Bi ir Hoffnig.»

Ich weiss noch ganz genau, wie
es war, diesen Moment das erste Mal
im Kino zu erleben, wie da etwas ge-
brochen ist — eingebrochen, durchge-
brochen, abgebrochen — im Film, aber
auch in mir und im ganzen Publikum.
Es ist der Moment, in dem die Tochter
sagt, dass sie ein Kind erwartet von ih-
rem Bruder. Es ist der Moment, wo ihr
gemeinsames Geheimnis nicht mehr
ldnger verborgen bleiben kann, son-
dern aufgedeckt wird vor der Mutter,
vor den Eltern — mit fatalen Folgen, wie
wir sehen werden. Und trotzdem erklart
sich das Besondere von Bellis Satz nicht
allein aus dessen Bedeutung fiir die Ge-
schichte, die man problemlos auch in
andere Sprachen iibersetzen kann. Viel-
mehr hingt das, was mich an diesem
Satz so trifft, auch an der besonderen
sprachlichen Form, am Schweizer Dia-
lekt, in dem er gesagt wird.

Das merkt, wer sich die anderen
Sprachversionen des Films anschaut:
«Je suis enceinte», heisst es in der fran-
zosischen Synchronisation des Films,

in der italienischen gar «aspetto un
figlio». Die grobe Bedeutung beliebt
dieselbe, aber all die verschiedenen
Schichten an Konnotationen, die das
schweizerische «Bi ir Hoffnig» in sich
trigt, sind in diesen Ubersetzungen
verschwunden. Zum Beispiel das Ge-
fiihl, dass der Ausdruck viel zu alter-
tiimlich ist, um von einem jungen
Midchen gesagt zu werden. Es ist
ein Ausdruck, nicht wie ihn die Jun-
gen, sondern wie ihn die Eltern und
Grosseltern verwenden wiirden. Ein
Ausdruck, der verwurzelt ist in jener
religiosen Tradition, die Schwanger-
schaft als Hoffnung machendes Got-
tesgeschenk versteht. Und es ist auch
ein schamhafter Ausdruck, wieihn jene
verwenden, die von Sexualitdt und ih-
ren Folgen immer nur verklausuliert zu
sprechen wagen. In Erwartung sein, in
froher Hoffnung sein — man hort sol-
chen Ausdriicken an, dass man sie auch
dazu erfunden hat, um nicht dariiber
sprechen zu miissen, wie Kinder ge-
zeugt werden, um nicht von Lust und
Trieb zu sprechen.

Wenn Belli zu ihrer Mutter sagt
«Bi ir Hoffnig», dann riihrt uns das
vielleicht auch deswegen, weil wir mer-
ken — gar nicht mal bewusst, sondern



instinktiv, iiber unser Sprachgespiir —,
dass die Tochter nun selberin der Spra-
che der Mutter spricht. Ist es, dass Belli
selbst gar keine eigenen Worte hat, um
das erkldren zu konnen, was zwischen
ihr und ihrem Bruder geschehen ist?
Oder weil sie weiss, dass dies die einzi-
ge Art ist, wie sie iiberhaupt den Eltern
das Unerhorte erkldren kann? Oder ist
es, dass Belli damit nun selber an die
Stelle der Eltern tritt, indem sie deren
Sprache iibernimmt und dadurch
nachriickt und sie ablost (wie es un-
mittelbar auf diese Szene folgend denn
auch tatsichlich geschieht)? Es ist all
das zusammen und noch viel mehr,
was in Bellis drei Wortern steckt. Die
Worte markieren eine Fortsetzung ge-
nauso wie eine Ablosung. Dazu passt,
was die Mutter und die Tochterin eben
dieser Szene machen. Die Mutter an
der Maschine naht Stoff zusammen,
die Tochter, hinter ihr, trennt die Nihte
eines alten Kleids auf: Zusammenfii-
gen und Auftrennen in einem Bild, in
einem Satz.

Ich muss dabei an jenen kurzen
Text «Muttersprache» denken, in dem
Buch von Roland Barthes, das dieser
iiber sich selbst geschrieben hat. Bar-
thes schreibt darin von seiner Unfa-
higkeit, in eine Fremdsprache vollstin-
dig einzutreten, auch deswegen, weil
ihm das Uniibersetzbare der eigenen
Sprache immer viel zu bewusst war:
«bestindiger Pessimismus gegeniiber
der Ubersetzung, Verwirrung vor den
Fragen der Ubersetzer, so sehr schei-
nen sie gerade das nicht zu wissen, was
ich fiir den Sinn eines Wortes halte:
die Konnotation. All diese Blockierung
ist die Kehrseite einer Liebe: der fiir
die Muttersprache (die Sprache der
Frauen). Es ist keine nationale Liebe:
Einerseits glaubt er nicht an den Vor-
rang irgendeiner Sprache, anderer-
seits fithlt er sich nie in seiner eigenen
Sprache im Zustand der Sicherheit.»

Die Muttersprache ist fiir Barthes
also weniger identititsstiftend als
vielmehr ein Ort der immer wieder
neuen Verunsicherung. Interessant
auch, dass Barthes in dieser Passage
von sich mal in der ersten, mal in der
dritten Person spricht. Auch darin
zeigt sich sein Schwanken zwischen
Nihe und Distanz. Muttersprache
bedeutet, das Gefiihl zu behalten fiir
eine immer weiter sich entfaltende
Vielschichtigkeit der Konnotationen
der eigenen Sprache. Ein Prozess, der
nie zu einem Ende gebracht werden
kann und in dem man doch ganz und
gar drinsteckt, schon immer verbun-
den war, wie mit einer Nabelschnur.

Diese Ambivalenz steckt in Bellis
Satz und nicht zuletzt in dem einen
Wort, das vor allem der Grund dafiir

gewesen sein diirfte, dass der Regisseur
ausgerechnet diesen Ausdruck seiner
Figurin den Mund legte: «Hoffnungy.
Auch in Fredi Murers schriftlichen Er-
zdhlung zum Film ist die Hoffnung ein
ganz wichtiges Wort und bildet nicht
umsonst den Zwischentitel fiir diese
Episode, in der die Schwangerschaft
Bellis offenbar wird. Dass diese Epi-
sode nicht mit einer Geburt, sondern
mit zwei Toten endet, macht klar, dass
Hoffnung nicht bloss jene wohlige Ge-
borgenheit ist, die wir gemeinhin mit
ihr assoziieren, sondern etwas Radika-
les, Dammbrechendes, Gefidhrliches,
Todliches sogar. In der Hoffnung sein,
in der Muttersprache sein —das ist das
Gegenteil von in Sicherheit sein.

Zu Beginn habe ich von der Hoff-
nung des Films geschrieben, mit
seiner Bildersprache eine universelle
Sprache bilden zu konnen, die auf der
ganzen Welt verstanden wird. Und
es ist das, was uns bestimmt zuerst
auffallt an diesem Film, mit all seinen
sagenhaften Bildern, die keine Worte
brauchen und deren Poesie man lange
analysieren konnte. Der Film, so hat
Fredi Murer iiber Héhenfeuer gesagt,
«konnte iiberall zwischen Island und
Japan spielen; und darum auch in
der Innerschweizy». Das stimmt. Und
trotzdem erzdhlt Hohenfeuer, neben
dieser Hoffnung von einer universel-
len,nonverbalen allgemeinverstidndli-
chen Bildsprache, in dieser Szene eben
auch von einer anderen Hoffnung, von
einem absolut einzigartigen, in seinen
subtilen Konnotationen unerschopfli-
chen Sprechen, das allen Ubersetzun-
gen widersteht.

Dazu passt, dass die Dialektspra-
che in Hdhenfeuer nicht mal den
Schauspielern und Schauspielerinnen
selbst gehort: Murer hat sie alle durch
Urner Laiensprecher nachsynchroni-
sieren lassen. Die absolut spezifische
Ausdrucksweise entpuppt sich damit
als eine, die sogar von den Korpern der
Personen abgespaltet ist. Und trotz-
dem ist Belli mit ganzem Korper in
dieser zugleich fremden und intimen
Muttersprache drin, atmet und bewegt
sich mit ihr. Wenn der Satz zu héren
ist, dann sackt Bellis Korper zusam-
men, weil mit den Worten auch in ihr
etwas gebrochen ist.

Und an noch etwas muss ich dabei
denken: Johanna Lier, die die Rolle der
Belli spielt, ist nicht Schauspielerin
geblieben, sondern Schriftstellerin,
Lyrikerin, Reporterin, Erzidhlerin
geworden. Das hat nichts direkt mit
diesem Film zu tun und ist doch von
einer wundersam poetischen Schon-
heit: zu wissen, dass die Darstelle-
rin aus Hohenfeuer, deren Stimme
mit einer Dialekt-Muttersprache

nachsynchronisiert wurde, sich jen-
seits des Films ganz der eigenen Spra-
che zugewandt hat, einer eigenen
Sprache, die man ewig erkundet und
die doch ritselhaft bleibt — eine Mut-
tersprache als Ort einer immer neuen
Geburt. In einem von Johanna Liers
Gedichten heisst es:

in uns.
zwei fremde.
mich haben
zwei fremde. dich haben
zwei fremde. gemacht.

beschleunigt zerdreht im schlaf

ein fremdes. wir.
haben gemacht.

aufwachen! schau!
mir zeichne ein dorf
sagt hellwach das kind

Filmbulletin 25

Johannes Binotto

Hohenfeuer (CH 1985) 01:35:30—-01:36:05

Regie, Drehbuch: Fredi M. Murer;
Kamera: Pio Corradi; Ton: Florian

Eidenbenz; Darsteller_in (Rolle): Johanna

Lier (Belli), Dorothea Moritz (Mutter);
Stimmen (Rolle): Irene Calcagni (Belli),

Annemarie Germann (Mutter).



	Close-up : Muttersprache

