
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 62 (2020)

Heft: 388

Artikel: Über Lust : Die unheimliche Verführung der bewegten Bilder

Autor: Köhler, Kristina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-905856

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-905856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über Lust

Über den kritischen Blick auf
die Lust der Masse,

der Überhöhung des eigenen
Kinogangs zum Erweckungs-

erlebnis und Ingmar Bergmans
«Guilty Pleasure»: Dallas.

Die unheimliche
Verführung der

bewegten Bilder

Die Annahme, dass sich das Schauen
von Filmen mit Lust verbindet, scheint
auf den ersten Blickbanal. Warum sonst
sollten wir ins Kino gehen oder uns im
Home Cinema Filme anschauen?
Komplizierter wird es, wenn wir anfangen,
genauer darüber nachzudenken, wie
diese Lust beschaffen ist.

Das setzt schon bei den Begrifflichkeiten

an, die uns zurVerfügung stehen.
Was im Englischen scheinbar griffig
«pleasure» heisst, wird im Deutschen
mal «Lust», «Vergnügen», «Genuss»
oder «Amüsement» genannt. Das
verweist einerseits auf die unterschiedlichen

Genealogien des Themas;
andererseits zeichnet sich ab, dass auch das,
was jeweils als «Lust», «Genuss» oder
«Vergnügen» in den Blick genommen
wird, völlig disparate Vorstellungen
aufruft. «Lust» wird mal als Trieb, mal
als Affekt imaginiert, «Genuss» mal mit
intellektueller Kontemplation, mal mit
den körperlich-sinnlichen Freuden der
Genussmittel assoziiert; wer von
«Vergnügen» oder «Amüsement» spricht,
denkt wiederum eher an Unterhaltung
und Freizeit.

Antidepressivum

Von den Lüsten, die das Kino zu
stimulieren verspricht, erzählen auch
Filme selbst, und zwar schon seit den
Anfängen der Filmgeschichte. Um 1900
entsteht eine Reihe von Filmen, die
Figuren zeigen, die erwartungsfroh in
den Kinosaal drängen, dort aufgeregt
auf die Leinwand starren oder mit
anderen Zuschauer_innen Schabernack

•§ treiben. Von einem solchen lustvollen
Kinobesuch erzählt etwa die italieni-

f sehe Komödie Tontolini e triste (1911):
E Tontolini, vor Liebeskummer ganz

betrübt, konsultiert einen Arzt, der

ihm eine Vergnügungskur verordnet.
Und so geht Tontolini ins Theater und
in den Zirkus, doch seine Laune bessert

sich kein bisschen. Erst als er ein
Kino besucht, in dem er sich selbst auf
der Leinwand über Tische und Bänke
stolpern sieht, bricht er in schallendes
Gelächter aus - und ist auf wundersame

Weise von seinem Kummer geheilt.
Geradezu wortwörtlich setzt der Film
die Wendung vom «Feel Good Movie»
ins Bild und zelebriert das Kino als

Antidepressivum, das Trauer in Lachen,
Unlust in Lust verwandeln kann.
Zugleich wird das Lustversprechen des
Kinos hier aber auch ironisch aufs Korn
genommen - wer über die Pointe von
Tontolini e triste lacht, hat längst
verstanden, dass das Verhältnis von Lust
und Kino weitaus komplexer ist, als es

der Film behauptet.
Die Idee, dass das Kino sein

Publikum auf neuartige Weise stimuliert,
wurde nicht nur in Filmen spielerisch
angepriesen, sondern zur gleichen Zeit
auch zum Problem erklärt. Filme, so
fürchteten insbesondere Lehrer, Schriftsteller

und Mediziner um 1910, könnten
«niedere Instinkte», Krankheiten,
Perversionen und sexuelle Enthemmung
begünstigen. Diese Einwände bezogen
sich nicht allein auf die Geschichten,
die die Filme erzählten, sondern auch
auf deren Gestaltungsprinzipien und
auf die Wahrnehmungssituation im
Kino. Herausgestellt wurde etwa, dass
die schnelle Abfolge von Einstellungen
in der Montage zur Reizüberflutung
führen könne und die Dunkelheit des
Kinosaals zum Ausleben sexueller
Bedürfnisse einlade. Symptomatisch an
solchen Debatten, die Lust zumProblem

erklären, ist bis heute, dass sie stets die
Lust der anderen problematisieren. So

sinnieren um 1910 (fast ausschliesslich
männliche) Akademikerjnnen über die
Lust, die das Kino in Frauen, Kindern
und weniger gebildetenArbeiterinnen
auslösen könnte.

Erweckungserlebnisse

Über die eigene Lust am Kino sprach
man zunächst nur im Vokabular der
klassischen Ästhetik - wenn Filme
«Kunstgenuss» versprachen, oder im
Modus eines «Geständnisses», das sich

nur leisten konnte, wer sozial etabliert
war. Ein angesehener Psychologe und
Harvard-Professor wie Hugo Münsterberg

konnte es sich bereits 1915 erlauben,

begeistert über die Vorführung
eines Blockbusters zu schreiben und
diesen Kinobesuch mit einem religiösen
Erweckungserlebnis gleichzusetzen.
Sich als angesehener Akademiker mit
denvermeintlich «primitiven» Gelüsten
der Masse zu solidarisieren, diente nicht
nur derAufwertung des Populären,
sondern auch dazu, die eigene Position als

progressiv und modern auszuweisen.
Mit diesem Gestus bezogen sich in
den Zwanzigerjahren auch Avantgarde-
künstler_innen wie Fernand Léger auf
die Attraktionen von Rummelplatz und
Tanzlokal als Vorbilder für ihre Kunst.

In den Sechzigerjahren rüttelten
die französischen Filmkritiker_innen
der «Cahiers du cinéma» mit
leidenschaftlichen Liebeserklärungen für
das US-amerikanische Kino an tradierten

Vorstellungen des (französischen)
Kunstkinos und forderten andere
Lustangebote ein. Diese Forderungen



schlugen sich auch in den Filmen dieser
auteurs nieder - etwa im ausgeklügelten

Spiel mit Referenzen der Film- und
Kulturgeschichte, wobeiAnspielungen
auf Musical und Gangsterfilm direkt
neben Zitaten der Kunstgeschichte
platziert waren. Und es ist kein Zufall,
dass kaum einer dieser Filme ohne
Szenen auskommt, in der Figuren ins
Kino gehen und wie gebannt auf die
Leinwand starren, wie Nana in Vivre
sa vie (1962) oder Michelangelo in Les

Carabiniers (1963). Mit solchen Szenen
setzt Regisseur wie Jean-Luc Godard
nicht nur die eigene Leidenschaft fürs
Kino demonstrativ ins Bild, sondern
seziert diese zugleich - mitunter auf
schonungslose Weise.

So können wir an den Grossaufnahmen

der Gesichter von Paul und
Madeleine in Masculin Féminin (1966)
ablesen, wie die aufgeregte Vorfreude
zu Beginn des Kinobesuchs im Verlauf
der Filmprojektion in Enttäuschung,
Unlust und Langeweile umschlägt:
«Das war nicht der Film, von dem wir
geträumt hatten. Das war nicht jener
vollkommene Film, den jedervon uns in
sich trug. Der Film, den wir selber gerne
gemacht hätten oder denwir ganz tief in
unserem Innersten sogar gehofft hatten,
leben zu können», berichtet Pauls Stimme

ernüchtert aus dem Off. Hier bricht
das Konzept der Cinephilie am Kino
selber - in der Erkenntnis, dass nicht
alle Filme jene Welt präsentieren, die
sich unseren Wünschen angleicht («un
monde qui s'accorde à nos désirs»), wie
es in der Anfangssequenz von Godards
Le Mépris (1963) heisst.

Subversive Kraft

Indes erstaunt es, wie selten diese
Brüche und Ambivalenzen bedacht
werden. Fast scheint es, als käme
Lust im Nachdenken über Filme nur
in zwei Varianten vor, beide gleicher-
massen holzschnittartig konturiert.
Die einen bemühen die Rede von
Vergnügen und Amüsement als
kritische Begriffe. «Vergnügtsein heisst
Einverstandensein», formulieren Max
Horkheimer und Theodor W. Adorno
gegen Ende der Vierzigerjahre scharf-
züngig. Ihre Kritik richtet sich gegen
die kapitalistische Funktionsweise der
Kulturindustrie, die sich über ihre
Vergnügungsangebote aufs Intimste in
die Gefühls- und Lustökonomien
einschalte. Andere wiederum beschwören

Lust, nun emphatisch und sexuell
aufgeladen, als subversive Kraft, die
tradierte Sinnsysteme sprengen und
Machthierarchien durchkreuzen
könne. Lust fungiert dabei häufig als

Gegenbegriff - etwa eines feministischen

oder queeren Begehrens. Häufig

bleibt dabei jedoch unklar, was genau
gemeint ist und wie genau Lust Sinn
zu sprengen vermag.

Eine wichtige Verschiebung in
diesen Denkmustern vollzog sich zu
Beginn der Achtzigerjahre: Man müsse

«pleasure» als Dimension der Film-
und Medienrezeption ernst nehmen,
forderten Vertreterinnen der Cultural
Studies. Gerade am vermeintlich Trivialen,

an Fernsehserien wie Dallas (USA
1978-1991) oderMTV-Videoclips, lasse

sich zeigen, wie vielfältig und ambivalent

jene Lustformen sind, die zwischen
Zuschauerinnen und Filmen entstehen.

So soll der schwedische Regisseur
Ingmar Bergman über Dallas gesagt
haben: «Es ist so faszinierend schlecht,
dass ich keine Folge versäume. Die
Handlung ist abstrus und unlogisch,
die Kameraführung grauenhaft, die
Regie entsetzlich, und unglaublich
viele schlechte Schauspieler spielen
unglaublich schlecht. Aber es ist irre
faszinierend!»

Guilty Pleasures

Die Möglichkeit, Filme gegen den
Strich zu lesen, das Gute im Schlechten

zu goutieren, verdichtet sich auch
in der Rede von den guilty pleasures.
1978 publizierte die US-amerikanische

Filmzeitschrift «Film Comment»
eine gleichnamige Artikelreihe. Darin
berichteten Filmkritikerjnnen und
Filmschaffende wieMartin Scorsese und
Jodie Foster von ihren abseitigen oder
uneingestandenen Lieblingsfilmen. Der
Gestus des Geständnis ermöglicht eine

doppelte Haltung: Er markiert einerseits

ein Sprechen, das gewisse Regeln

(des «guten Geschmacks», des Kanons,
der Qualität) anerkennt und damit das
normierende Feld sichtbar macht, das

um Filme am Werk ist; andererseits
zelebriert er das Abseitige, Skurrile oder
Triviale als demonstrativen Bruch mit
diesem Regelwerk. Was damals neu
schien, ist heute längst zur inflationären
Redewendung geworden - etwa, wenn
es darum geht, von der eigenen Lust an
Filmen oder Fernsehserien zu sprechen
und sich zugleich (mit ironisch-gebrochener

Haltung) davon zu distanzieren.
Selbst Streaminganbieter wie Netflix
oder TV NOW setzen den Begriff
unterdessen als Marketing-Label ein. Die
jüngst im Feuilleton geführte Debatte zu
guilty pleasure kritisierte den moralisierenden

Effekt dieser Redewendung. Sie

würde, so lautete die Kritik, Hierarchien

von Hoch- und Populärkultur eher
bekräftigen als abbauen. Stattdessen
solle man sich selbstbewusst zu seinen
Vorlieben bekennen. Diese Forderung
verkennt indes, wie verstrickt und
umschlungen das Verhältnis zwischen Film
und Lust seit jeher ist.

Aus eben diesem Grund lohnt es

sich, kritisch danach zu fragen, wie
Lust für das Kino (und andere Medien)
konstruiert wird. Welche moralischen
Wertungen, politischen Interessen,
aber auch ästhetischen Programme
werden über die Rede von der Lust
für oder wider das Kino eingebracht?
Wer spricht mit welchen Interessen
von Lust? Und um wessen Lust geht
es dabei eigentlich? Kristina Köhler

Bilder: Cape Fear (1991)
Regie: Martin Scorsese


	Über Lust : Die unheimliche Verführung der bewegten Bilder

