Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift fir Film und Kino
Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 62 (2020)

Heft: 388

Artikel: Uber Lust : Die unheimliche Verfiihrung der bewegten Bilder
Autor: Kohler, Kristina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-905856

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-905856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uber Lust

Uber den kritischen Blick auf
die Lust der Masse,
der Uberhéhung des eigenen
Kinogangs zum Erweckungs-
erlebnis und Ingmar Bergmans
«Guilty Pleasure»: Dallas.

Die unheimliche
Verflihrung der
bewegten Bilder

Die Annahme, dass sich das Schauen
von Filmen mit Lust verbindet, scheint
auf den ersten Blick banal. Warum sonst
sollten wir ins Kino gehen oder uns im
Home Cinema Filme anschauen? Kom-
plizierter wird es, wenn wir anfangen,
genauer dariiber nachzudenken, wie
diese Lust beschaffen ist.

Das setzt schon bei den Begrifflich-
keiten an, die uns zur Verfligung stehen.
Was im Englischen scheinbar griffig
«pleasure» heisst, wird im Deutschen
mal «Lust», «Vergniigen», «Genuss»
oder «Amiisement» genannt. Das ver-
weist einerseits auf die unterschiedli-
chen Genealogien des Themas; ande-
rerseits zeichnet sich ab, dass auch das,
was jeweils als «Lust», «Genuss» oder
«Vergniigen» in den Blick genommen
wird, vollig disparate Vorstellungen
aufruft. «Lust» wird mal als Trieb, mal
als Affekt imaginiert, «Genuss» mal mit
intellektueller Kontemplation, mal mit
den korperlich-sinnlichen Freuden der
Genussmittel assoziiert; wer von «Ver-
gniigen» oder «Amiisement» spricht,
denkt wiederum eher an Unterhaltung
und Freizeit.

Antidepressivum

12 Filmbulletin

Von den Liisten, die das Kino zu sti-
mulieren verspricht, erzdhlen auch
Filme selbst, und zwar schon seit den
Anfingen der Filmgeschichte. Um 1900
entsteht eine Reihe von Filmen, die
Figuren zeigen, die erwartungsfroh in
den Kinosaal dridngen, dort aufgeregt
auf die Leinwand starren oder mit an-
deren Zuschauer_innen Schabernack
treiben. Von einem solchen lustvollen
Kinobesuch erzahlt etwa die italieni-
sche Komdodie Tontolini e triste (1911):
Tontolini, vor Liebeskummer ganz
betriibt, konsultiert einen Arzt, der

ihm eine Vergniigungskur verordnet.
Und so geht Tontolini ins Theater und
in den Zirkus, doch seine Laune bes-
sert sich kein bisschen. Erst als er ein
Kino besucht, in dem er sich selbst auf
der Leinwand iiber Tische und Béinke
stolpern sieht, bricht er in schallendes
Geldchter aus — und ist auf wundersa-
me Weise von seinem Kummer geheilt.
Geradezu wortwortlich setzt der Film
die Wendung vom «Feel Good Movie»
ins Bild und zelebriert das Kino als An-
tidepressivum, das Trauer in Lachen,
Unlust in Lust verwandeln kann. Zu-
gleich wird das Lustversprechen des
Kinos hier aber auch ironisch aufs Korn
genommen — wer iiber die Pointe von
Tontolini e triste lacht, hat ldngst ver-
standen, dass das Verhiltnis von Lust
und Kino weitaus komplexer ist, als es
der Film behauptet.

Die Idee, dass das Kino sein Pub-
likum auf neuartige Weise stimuliert,
wurde nicht nur in Filmen spielerisch
angepriesen, sondern zur gleichen Zeit
auch zum Problem erklirt. Filme, so
fiirchteten insbesondere Lehrer, Schrift-
steller und Mediziner um 1910, konnten
«niedere Instinkte», Krankheiten, Per-
versionen und sexuelle Enthemmung
begtinstigen. Diese Einwénde bezogen
sich nicht allein auf die Geschichten,
die die Filme erzihlten, sondern auch
auf deren Gestaltungsprinzipien und
auf die Wahrnehmungssituation im
Kino. Herausgestellt wurde etwa, dass
die schnelle Abfolge von Einstellungen
in der Montage zur Reiziiberflutung
fithren konne und die Dunkelheit des
Kinosaals zum Ausleben sexueller Be-
diirfnisse einlade. Symptomatisch an
solchen Debatten, die Lust zum Problem

erkldren, ist bis heute, dass sie stets die
Lust der anderen problematisieren. So
sinnieren um 1910 (fast ausschliesslich
miénnliche) Akademiker_innen iiber die
Lust, die das Kino in Frauen, Kindern
und weniger gebildeten Arbeiter_innen
auslésen konnte.

Erweckungserlebnisse

Uber die eigene Lust am Kino sprach
man zunichst nur im Vokabular der
klassischen Asthetik — wenn Filme
«Kunstgenuss» versprachen, oder im
Modus eines «Gestidndnisses», das sich
nur leisten konnte, wer sozial etabliert
war. Ein angesehener Psychologe und
Harvard-Professor wie Hugo Miinster-
berg konnte es sich bereits 1915 erlau-
ben, begeistert iiber die Vorfithrung
eines Blockbusters zu schreiben und
diesen Kinobesuch mit einem religiosen
Erweckungserlebnis gleichzusetzen.
Sich als angesehener Akademiker mit
den vermeintlich «primitiven» Geliisten
der Masse zu solidarisieren, diente nicht
nur der Aufwertung des Populéren, son-
dern auch dazu, die eigene Position als
progressiv und modern auszuweisen.
Mit diesem Gestus bezogen sich in
den Zwanzigerjahren auch Avantgarde-
kiinstler_innen wie Fernand Léger auf
die Attraktionen von Rummelplatz und
Tanzlokal als Vorbilder fiir ihre Kunst.

In den Sechzigerjahren riittelten
die franzosischen Filmkritiker_innen
der «Cahiers du cinéma» mit leiden-
schaftlichen Liebeserkldrungen fiir
das US-amerikanische Kino an tradier-
ten Vorstellungen des (franzésischen)
Kunstkinos und forderten andere
Lustangebote ein. Diese Forderungen




schlugen sich auch in den Filmen dieser
auteurs nieder — etwa im ausgekliigel-
ten Spiel mit Referenzen der Film- und
Kulturgeschichte, wobei Anspielungen
auf Musical und Gangsterfilm direkt
neben Zitaten der Kunstgeschichte
platziert waren. Und es ist kein Zufall,
dass kaum einer dieser Filme ohne
Szenen auskommit, in der Figuren ins
Kino gehen und wie gebannt auf die
Leinwand starren, wie Nana in Vivre
sa vie (1962) oder Michelangelo in Les
Carabiniers (1963). Mit solchen Szenen
setzt Regisseur wie Jean-Luc Godard
nicht nur die eigene Leidenschalft fiirs
Kino demonstrativ ins Bild, sondern
seziert diese zugleich — mitunter auf
schonungslose Weise.

So konnen wir an den Grossauf-
nahmen der Gesichter von Paul und
Madeleine in Masculin Féminin (1966)
ablesen, wie die aufgeregte Vorfreude
zu Beginn des Kinobesuchs im Verlauf
der Filmprojektion in Enttduschung,
Unlust und Langeweile umschlagt:
«Das war nicht der Film, von dem wir
getrdumt hatten. Das war nicht jener
vollkommene Film, den jeder von uns in
sich trug. Der Film, den wir selber gerne
gemacht hitten oder den wir ganz tief in
unserem Innersten sogar gehofft hatten,
leben zu konnen», berichtet Pauls Stim-
me erniichtert aus dem Off. Hier bricht
das Konzept der Cinephilie am Kino
selber — in der Erkenntnis, dass nicht
alle Filme jene Welt prisentieren, die
sich unseren Wiinschen angleicht («un
monde quis’accorde a nos désirs»), wie
es in der Anfangssequenz von Godards
Le Mépris (1963) heisst.

Subversive Kraft

Indes erstaunt es, wie selten diese
Briiche und Ambivalenzen bedacht
werden. Fast scheint es, als kidme
Lust im Nachdenken iiber Filme nur
in zwei Varianten vor, beide gleicher-
massen holzschnittartig konturiert.
Die einen bemithen die Rede von
Vergniigen und Amiisement als Kkri-
tische Begriffe. «Vergniigtsein heisst
Einverstandensein», formulieren Max
Horkheimer und Theodor W. Adorno
gegen Ende der Vierzigerjahre scharf-
ziingig. Ihre Kritik richtet sich gegen
die kapitalistische Funktionsweise der
Kulturindustrie, die sich iiber ihre Ver-
gniigungsangebote aufs Intimste in
die Gefiihls- und Lustokonomien ein-
schalte. Andere wiederum beschwo-
ren Lust, nun emphatisch und sexuell
aufgeladen, als subversive Kraft, die
tradierte Sinnsysteme sprengen und
Machthierarchien durchkreuzen
konne. Lust fungiert dabei hdufig als
Gegenbegriff — etwa eines feministi-
schen oder queeren Begehrens. Hiufig

bleibt dabei jedoch unklar, was genau
gemeint ist und wie genau Lust Sinn
ZU sprengen vermag.

Eine wichtige Verschiebung in
diesen Denkmustern vollzog sich zu
Beginn der Achtzigerjahre: Man miis-
se «pleasure» als Dimension der Film-
und Medienrezeption ernst nehmen,
forderten Vertreter_innen der Cultural
Studies. Gerade am vermeintlich Trivi-
alen, an Fernsehserien wie Dallas (USA
1978-1991) oder MTV-Videoclips, lasse
sich zeigen, wie vielfiltig und ambiva-
lent jene Lustformen sind, die zwischen
Zuschauer_innen und Filmen entste-
hen. So soll der schwedische Regisseur
Ingmar Bergman iiber Dallas gesagt
haben: «Es ist so faszinierend schlecht,
dass ich keine Folge versdaume. Die
Handlung ist abstrus und unlogisch,
die Kamerafithrung grauenhaft, die
Regie entsetzlich, und unglaublich
viele schlechte Schauspieler spielen
unglaublich schlecht. Aber es ist irre
faszinierend!»

Guilty Pleasures

Die Méglichkeit, Filme gegen den
Strich zu lesen, das Gute im Schlech-
ten zu goutieren, verdichtet sich auch
in der Rede von den guilty pleasures.
1978 publizierte die US-amerikani-
sche Filmzeitschrift «Film Comment»
eine gleichnamige Artikelreihe. Darin
berichteten Filmkritiker_innen und
Filmschaffende wie Martin Scorsese und
Jodie Foster von ihren abseitigen oder
uneingestandenen Lieblingsfilmen. Der
Gestus des Gestiandnis ermoglicht eine
doppelte Haltung: Er markiert einer-
seits ein Sprechen, das gewisse Regeln

(des «guten Geschmacks», des Kanons,
der Qualitit) anerkennt und damit das
normierende Feld sichtbar macht, das
um Filme am Werk ist; andererseits
zelebriert er das Abseitige, Skurrile oder
Triviale als demonstrativen Bruch mit
diesem Regelwerk. Was damals neu
schien, ist heuteldngst zur inflationédren
Redewendung geworden — etwa, wenn
es darum geht, von der eigenen Lust an
Filmen oder Fernsehserien zu sprechen
und sich zugleich (mit ironisch-gebro-
chener Haltung) davon zu distanzieren.
Selbst Streaminganbieter wie Netflix
oder TV NOW setzen den Begriff un-
terdessen als Marketing-Label ein. Die
jlingst im Feuilleton gefiihrte Debatte zu
guilty pleasure Kritisierte den moralisie-
renden Effekt dieser Redewendung. Sie
wiirde, so lautete die Kritik, Hierarchi-
en von Hoch- und Popularkultur eher
bekriftigen als abbauen. Stattdessen
solle man sich selbstbewusst zu seinen
Vorlieben bekennen. Diese Forderung
verkennt indes, wie verstrickt und um-
schlungen das Verhaltnis zwischen Film
und Lust seit jeher ist.

Aus eben diesem Grund lohnt es
sich, kritisch danach zu fragen, wie
Lust fiir das Kino (und andere Medien)
konstruiert wird. Welche moralischen
Wertungen, politischen Interessen,
aber auch dsthetischen Programme
werden iiber die Rede von der Lust
fiir oder wider das Kino eingebracht?
Wer spricht mit welchen Interessen
von Lust? Und um wessen Lust geht
es dabei eigentlich? Kristina Kéhler

Bilder: Cape Fear (1991)
Regie: Martin Scorsese




	Über Lust : Die unheimliche Verführung der bewegten Bilder

