Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift fir Film und Kino
Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 62 (2020)

Heft: 386

Artikel: "Es gibt eine andere Welt, aber sie ist in dieser" : Mythologie im
deutschen Film

Autor: Holzapfel, Patrick

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-905832

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-905832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Nibelungen (1924) Regie: Fritz Lang




Fitzcarraldo (1982) Regie: Werner Herzog




«Es gibt eine
andere Welt, aber
sie ist in dieser»

Patrick Holzapfel

Mythologie
im deutschen Film



Der Umgang mit Helden

und mythischen Landschaften
war in der deutschen Ge-
schichte stets problematisch.
Jetzt feiern die Motive im
Kino ein bemerkenswertes
Comeback. Wie sich ldenti-
tat und Verzauberung in
seinen subversiven Geschich-
ten verzahnen.

«Auch fir ein liebend Herz ist die gemeine
Natur zu eng, und tiefere Bedeutung
Liegt in dem Marchen meiner Kinderjahre,
Als in der Wahrheit, die das Leben lehrt.»
(Friedrich Schiller, Die Piccolomini)

Lichtkegel fallen auf den Schwanenflaum, der in der
Luft von Siegfrieds beriihmtem Schwert durchschnit-
ten wird, riesige Baume zieren die Wilder rund um
Worms, in denen der strahlende Held der Nibelungen-
sage in einer — bis heute in Sachen kluges Pathos wohl
unerreichten — Sequenz in Fritz Langs Die Nibelungen
einen Drachen tétet und durch das Bad in dessen Blut
unverwundbar wird. Die Produktion von 1924 ist bis in
jedes Detail monumental: Sie evoziert Mythologie. Die
Heldentaten Siegfrieds fallen zusammen mit jenen des
Kinos selbst. Der Mythos wird zum Leben erweckt von
einer Technik, die ihn mit ihren Methoden des Trugs,
Scheins und Spektakels nur allzu gern umgarnt.
«Mythologie» ist ein unscharfer Begriff. Seine
Bedeutung dndert sich mit der Zeit und iiberlappt sich
mit dem Mythischen, Legenden und Urbildern. Was
sie eint, ist die Idee einer Uberlieferung aus der Vor-
zeit eines Volkes in Form von Sagen oder zu Legenden
Gewordenem. Im Kino sind derartige Erzdhlungen oft
eine Sache des Budgets, weswegen man meist aus Hol-
lywood oder in amerikanischen Serien von vorzeitlichen
Gott_innen und Held_innen hort. Mit Filmen wie 300
(2006) oder Serien wie Game of Thrones (2011—2019)
wurden regelrechte Mythoswellen losgetreten und

damit offenbart, dass der gesellschaftliche Hunger nach
libermenschlichen Helden und ideologisch manipulier-
barem Spektakel gross ist.

Fehlende Mythen

Aber gerade das deutsche Kino hat nicht zuletzt auf-
grund der Nihe nationalsozialistischer Ideologien
zum Mythenbildenden eine besondere Beziehung zur
Mythologie. Spétestens nach dem Zweiten Weltkrieg
wurden identitétsstiftende Urerzdhlungen unbrauch-
bar, sie waren, in den Worten von Max Horkheimer
und Theodor W. Adorno, «zum Riickfall ersonnen»
und fiir lange Zeit ein formliches Tabu im Kino. Der
muskulose, blonde Held Siegfried, der in golden kolo-
rierten Tonen auf der Leinwand erstrahlte, oder die
Bildgewalt der Alpen, all das war und ist nicht mehr
ohne Beigeschmack geniessbar. Doch wenn ein Volk
sich von seinen eigenen Erzdhlungen abkapseln muss,
geht etwas verloren.

Filmbulletin 51

Etwas mehrals achtzig Jahre nach Langs Stumm-
filmepos sieht das anders aus: Im Jahr 2005 bringt
Constantin Film mit Siegfried eine niveaulose Persif-
lage des Nibelungenmythos in die Kinos. Tom Gerhardt
spielt den Helden «Siegi» im Kolner Dialekt als Voll-
trottel, bereits der Trailer verrit ironisch, die Wahrheit
hinter den Nibelungen liiften zu wollen. Es scheint nun
namlich unendlich leichter, Helden blosszustellen, als
an sie zu glauben. Dasselbe gilt fiir damit verbundene
Gefiihle wie Erhabenheit, Bewunderung oder Ehr-
furcht. Der Grund dafiir liegt natiirlich nicht allein im
Riss, der durch die deutsche Geschichte und damit
auch deutsche Geschichtsschreibung geht. Entmytho-
logisierung liefiiber Jahrzehnte parallel zu kritischem
Denkenin einer sikularisierten, modernen Welt. Doch
nach und nach hat sich fiir Filmemacher_innen die
Frage von den Problemen der Mythen hin verlagert
zum Problem von deren Abwesenheit. In anderen Wor-
ten: das Fehlen von Verzauberung in einer entzauber-
ten Welt. Dabei geht es oft nicht nur um Eskapismus,
sondern auch nach wie vor um Identitit, die diskutable
gesellschaftliche Notwendigkeit von Held_innen, die
Verarbeitung von Traumata und Diskurse zur nationa-
len Identitit, die in mythologischen Motiven verdichtet
sichtbar werden kénnen.

Bergromantik

Dass Mythologie auch viel mit Verkldrung zu tun hat,
zeigen unter anderem die Filme Leni Riefenstahls. Ihre
«Berglegende» Das blaue Licht aus dem Jahr 1932 lésst
Riickschliisse zu auf das mogliche Deutsche an einem
Mythos. Denn neben einer auf den ersten Blick sub-
versiven Genderdarstellung, die eine Frau von Berg-
gipfeln triumen lisst, und der romantischen Verkld-
rung deutscher Landschaften, die absurderweise in
Italien angesiedelt sind, enthilt der Film ein Konzept
von Fernweh, eine Sehnsucht nach dem Fremden, dem
Anderen, dem Ubersinnlichen, die in der deutschen
Mythologie eine grosse Rolle spielt. Zweifellos lédsst sich
dieses Fernweh leicht in kolonialistische oder arische
Fantasien wandeln (was im Fall von Riefenstahl ja auch



t
o
©
3
c
Q
2
(=
o
c
o
>
7
°
o
)
[

d (2005)




Wild (2016) Regie: Nicolette Krebitz




passierte und so gewollt war), aber viel mehr noch steht
es in dieser mythologisch-iiberfrachteten Variante in
krasser Opposition zur Moderne. Diese Ferne liegt in
der Vergangenheit, sie ist ein Urzustand. Paul Klees
«Angelus Novus», 1920 gezeichnet, ist nicht nur in
der beriihmten Betrachtung Walter Benjamins, die im
Blick zuriick Triimmer vorfindet, eine Art Antithese zu
deutscher Mythologie. Der sich abzeichnende Horror
vor den Triimmern der Geschichte hat nichts mit der
idyllischen, idealisierenden Darstellung der Vorzeit zu
tun. Was Filme wie Die Nibelungen oder Das blaue Licht
gemein haben, ist ein recht schmerzloser Ubergang
von der Gegenwart in die Ferne der Vergangenheit,
das Urbild ist noch erreichbar, es gibt ein «Wir», selbst
wenn es auf Legenden basiert.

Der harte Bruch mit diesen Erzdhlformen
geschah in Deutschland erst in den Sechzigerjahren.
Filmemacher wie Hans-Jiirgen Syberberg, Rainer Werner
Fassbinder oder Alexander Kluge arbeiteten sich mal
intellektuell distanziert, mal fiebrig involviert an allego-
rischen Neomythologien ab. Sie zeigten, dass die Frage
nach dem Mythos auch immer eine Frage nach dem
Deutschsein enthilt. Im Fall von Fassbinder, der nicht
davor zuriickschreckte, auch rund um den Nazismus
neue Mythologien zu errichten, ist das durchaus dis-
kutabel. Ist das Deutschsein selbst Mythos geworden?
Darf es auf keinen Fall Mythos sein? Horkheimer und
Adorno bemerkten zur europédischen Urerzdhlung, der
homerischen «Odyssee», dass sich der Held Odysseus
sein Selbst erst in den Mythen bildet. Ist diese Identi-
tdtsfindung in Mythologien eine Notwendigkeit oder
eine menschliche Schwiche, die es zu korrigieren gilt?
«In der aufgekliarten Welt ist Mythologie in die Profa-
nitit eingegangen», schreiben sie, und man fragt sich,
ob es das war mit den Mythen in Deutschland und im
deutschen Kino. Dabei muss man jedoch unterschei-
den zwischen einer Fortfithrung mythologischer Ver-
blendung, wie sie in der deutschen Unterhaltungsin-
dustrie nach 1945 vorkam, und dem klugen Einsatz von
nachvollziehbar historischen mythologischen Motiven.

Wiederaufleben
des Mythologischen

Denn es gibt einen Hintereingang, der seit einigen
Jahren wieder benutzt wird in deutschen Produkti-
onen. Es sind ausgerechnet Filmemacher_innen, die
sichin besonderer Weise um Realitdten des Lebens in
der Bundesrepublik bemiihen, die im Mythologischen
ein Stiick gebrochener deutscher Identitidt wiederent-
decken. Filmemacher_innen wie Christian Petzold,
Nicolette Krebitz, Dominik Graf oder Christoph Hoch-
hdusler arbeiten mit mythologischen Materialen, his-
torischen Versatzstiicken oder Assoziationen und
fiigen ihren (Deutschland-)Bildern damit allegorische
Sehnsiichte hinzu. Zwischen den Autobahnen, Gar-
tensiedlungen, Einkaufsstrassen und Mobelhdusern
lauert Magie. Dieses Wiederaufleben des Mythologi-

schen hingt an drei Eckpunkten:

54 Filmbulletin

1. Die Weiblichkeit

Kreieren mythologische Erzdhlungen sonst gerne
Mythen um Minnlichkeit, sind es im jiingeren deut-
schen Kino vornehmlich Frauen, die zu Sagenheld-
innen werden. Petzolds Undine (2020) ist dafiir genauso
ein Beispiel wie Krebitzs Wild (2016). Letzterer erzdhlt
die Geschichte einer jungen Frau, die sich in einen Wolf
verliebt. Der Film verweigert sich sogar einer mytholo-
gischen Erzidhlweise, aber die Anwesenheit des Wolfes
wirkt wie ein Suggestivtrigger — assoziiert wird vorzeit-
liche Metaphorik. Dass Motive nur angedeutet werden,
trifft letztlich oft auf den Umgang mit Mythologie im
zeitgendssischen Kino zu.

Von den Gebriidern Grimm wurde der Wolf als
das boseste aller Tiere bezeichnet, aber das Tier nimmt
unterschiedliche Rollen im Geschichtenerzihlen ein.
Vom Kriegsgott Mars bis zum Werwolf sind diese aber
meist mdnnlich besetzt. Einzig in der Geschichte um
Romulus und Remus (die gewissermassen in «Das
Dschungelbuch» adaptiert wurde) gibt es eine weib-
liche Konnotation. Allerdings nicht so sexuell wie bei
Krebitz, der es gelingt, zu zeigen, dass das Mythologi-
sche vor allem dann weder iibertrieben noch licherlich
wirkt, wenn es sich als Obsession einer Figur offenbart.
Mythologie als Blick in die Seele ist auch fiir Petzold
eine entscheidende Strategie. In Transit (2018) geht es
wie in alten griechischen Sagen auch um das Uberset-
zen iiber einen Flusses, der die Toten von den Lebenden
trennt. Eine dhnliche Trennlinie wird auch in Undine
oder Phoenix vom Mythologischen besetzt.

Die Filme legen Angste und Unerklirliches frei,
machen es mit den Motiven tradierter Mythologie
erzdhlbar. Ein Wolf kann zu einem Bild fiir weibliche
Sexualitidt werden, ein wiederauferstehender Vogel
erzdhlt von deutscher Geschichte. Dabei geht es dezi-
diert nicht mehr um eine nationale Erzdhlung, son-
dern eine Verkniipfung von deutschen Seelenbildern
mit dem, was hinter ihnen liegt: Geschichte, Trauer,
Trauma, Vergessen, unterdriickte Korperlichkeit.

2. Der Traumzustand

Mythologie ist im deutschen Kino heute auch eine
Sache der Biirgerlichkeit. Die Filme balancieren meist
zwischen einem scheinbar sproden Alltag und den
Helden_innen und Ungeheuern, die dahinter lauern.
Kein Wunder, dass viele der mit Mythologie arbeiten-
den Filme Melodramen sind, Filme iiber Ausbruch und
Gesellschaft, Gefangenschaft und Emotionalitit. Die-
ser traumnahe Modus des Erzdhlens hat auch deshalb
wieder Einzug ins deutsche Kino gehalten, weil er einer
internationalen Tendenz folgt. Vor allem asiatische
Filmemacher_innen haben zu Beginn des Jahrtausends
mit einer Verschrinkung realistischer Narrative und
traumartiger, im Mythologischen verankerter Szenen
aufhorchen lassen. Apichatpong Weerasethakul oder
Naomi Kawase liefern die treffendsten Beispiele. Die
mythischen Kreaturen in Weerasethakuls Uncle Boon-
mee erinnert sich an seine friiheren Leben fallen einem
da genauso ein wie der titelgebende «Wald der Trauer»
bei der japanischen Filmemacherin.



Esist die Suche nach einem deutschen Traumzustand,
einer Art Urerzdahlung, die greifbar macht, warum man
gelandet ist, wo man gelandet ist. Die kalten Glasfassa-
den und neu gestrichenen Biiros erzihlen von einem
System, aber dieses System ist eines der Verdringung.
Es stellt sich die Frage, wohin die Narben, die Aussen-
seiter_innen, die nicht-funktionierenden, nicht-er-
klarbaren Phinomene verdringt wurden. Mythologie
gibt es auch im Genrekino. Die starken Horrorfilme
im Weltkino der letzten Jahre sind eng mit mythologi-
schen Motiven verzahnt. Der deutsch-osterreichische
Hagazussa — Der Hexenfluch (2017) von Lukas Feigelfeld
etwazeigt, dass dieses Verdriangte in ein kaum fassbares,
psychisches Inneres gewandert ist. Auch hier hingen
die nie verheilten Wunden an einer Weiblichkeit, auch
hier trifft das Mythologische auf eine Welt der Ausge-
grenzten. Es geht darum, eine Grundlage zu finden,
auf der man von Menschen erzihlen kann, wenn es so
leicht scheint, von Unmenschen zu erzihlen.

3. Die Unschuld des Erzahlens

Man kann also auch von einer Suche nach der Unschuld
des Erzihlens sprechen. Klassische Mythen beruhen
oft auf miindlicher Uberlieferung, sie stehen im kom-
pletten Widerspruch zu unseren modernen Kommu-
nikationsformen. In der Mythologie gibt es Raum fiir
Geheimnisse, fiir Unfassbares und zugleich die Mog-
lichkeit, einen eigenen Raum der Fiktion zu bauen. In
ihrer Suche nach dem Zauber in der Welt haben diese
Filmemacher_innen im deutschen Kino vor allem eine
Vorreiterin: die Animationsfilmerin Lotte Reiniger.

Dies, weil Reiniger in ihren Silhouettenanimati-
onen nicht nur mythologische Stoffe bearbeitete, son-
dern dies auch in einer Form tat, die — nur schon durch
das Abstrakte der Umrisse — in sich eine Schattenwelt,
eine Riickseite der Moderne zeigte. Ihre Filme wirken
wie Traumgebilde. Sie brachte mythologische Erzih-
lungen und Kindermirchen in ein Nahverhiltnis. Die
Unterwassernixen, die marchenhaften Wilder, Schat-
tengestalten, durch die Zimmer wandelnden Wolfe, sie
existieren! In den Worten von Paul Eluard: «Es gibt
eine andere Welt, aber sie ist in dieser.» Die Filme von
Petzold oder Krebitz wirken wie eine Aktualisierung
dieses Gedankens.

Mythologie des Kinos

Was die neuen Mythen im deutschen Kino mit Reiniger
verbindet, ist die Sparsamkeit der Mittel. Zwar gibt es
auch immer wieder den Versuch, mit vergleichsweise
grossen Fantasyproduktionen erfolgreich zu sein, Krabat
aus dem Jahr 2008 ist dafiir ein Beispiel. Doch eben jene
Uberlappung technischer Brillanz und monumentaler
Erzidhlung, die noch bei Lang entscheidend wirkte, ver-
pufft hier im unbeholfenen Versuch, einen grossen Film
zumachen. Das Wiederaufleben von Fantasie hat eben
nichts mit teuren Spezialeffekten zu tun.

Wie Scheherazade in «Tausendundeine Nacht»
geht es mehr um das Erzdhlen an sich. Filme, die heute
gelungen mit Mythologie umgehen, thematisieren oft
die Menschen, die diese Mythologien erzidhlen oder

erfinden. Manchmal muss man eben erzidhlen, um
zu liberleben. Es geht weniger um klassische Helden-
erzidhlungen alsumdie Erzdhlung als Utopie,alsbessere
Welt. In Helma Sanders-Brahms’ Deutschland, bleiche
Mutter aus dem Jahr 1980 erzihlt die Filmemacherin
vom Uberleben wihrend des Zweiten Weltkriegs. Der
Film ist als Liebesbrief an Sanders-Brahms’ eigene
Mutter konzipiert, und in einer entscheidenden Szene
schiitzt diese Mutter ihre Tochter vor dem Grauen,
indem sie ihr das Mérchen «Der Rduberbrautigam»
nacherzihlt, als sie durch an Auschwitz erinnernde
Ruinen und Ofenlandschaften gehen. Eine Szene,
an der man entweder sieht, dass Erzdhlungen und
Mythen notwendig sind, um die Welt zu verdndern,
oder aber an der man eine Beschonigung, ja Flucht
bemerkt. Wahrscheinlich ist beides richtig. Mythen
zu hinterfragen und neu zu schreiben ist essentiell,
sie zu vernichten ist fatal.

Der grosse Mythomane des deutschen Kinos ist
Werner Herzog. Das liegt nicht nur daran, dass er in
Filmen wie Fitzcarraldo (1982) mit bekannten Mythen
arbeitete oderin Wo die griinen Ameisen traumen (1984)
mit ihrer Erfindung spielte, sondern auch daran, dass
er Kino macht, das selbst zum Mythos werden will. Die
konkreten Drehbedingungen und damit verbundene
Abenteuer werden Stoff fiir Legenden, ganz so wie bei
Romanciers im 19. Jahrhundert.

Filmbulletin 55

Dazu interessiert sich Herzog genau fiir jene

Geschichten, die wie aus einer anderen Welt wirken
und doch alles iiber diese erzédhlen. Die griinen Amei-
sen in Australien ertrdumen sich die Erde. Wer immer
sie stort, fiihrt den Untergang der Menschheit herbei.
Mit dieser frei erfundenen Mythologie zeigt Herzog,
dass eine Legende auch Ausgangspunkt sein kann und
damit nicht, wie oft behauptet, nur dazu dient, Gegebe-
nes festzuzurren. So baut das Kino immer eine eigene
Mythologie auf. Die Filmgeschichte ist voller Legenden
und Sagen aus der Vorzeit. Bild- und Erzdhlstrategien
kehren wieder, werden neu ausgelegt und hinterfragt.

Ob das deutsche Kino wieder selbst mythologi-
sche Bilder schaffen kann wie etwa jene von Friedrich
Wilhelm Murnaus Nosferatu von 1922, wird die Zeit
zeigen. Die Fundamente dafiir sind — wenn auch als
subversive, reflexive Varianten — gelegt; wenn es einen
Mut gibt, im Filmischen den Unwahrscheinlichkeiten,
dem Entriickten, dem kaum Sichtbaren zu folgen, kann
es gelingen. Denn dort gibt es noch Bilder, die nicht
vom Alltag iiberfiillt sind. Die Frage ist nur, wie wir mit
diesen umgehen. x

«Genau wie der Mond, der Tod oder die nachste Woche
vermag die entfernte Vergangenheit Ignoranz
zu bereichern. Sie lasst sich liber Nacht formen und
angenehm gestalten, viel zuvorkommender als
die Zukunft, und sie verlangt weniger Einsatz von uns.
Es ist die berihmte Jahreszeit, die von den Mytholo-
gien bevorzugt wird.» (Jorge Luis Borges)



Fitzcarraldo (1982) mit Klaus Kinsk




Die Nibelungen (1924) mit Paul Richter




P

TS,
T

3
<)
a
=
©
x
i
o
>
[
7}
£
=
£
=]
3
a
oy
[
2
(=}
-
<
o
(2]
&
=
c
L
o
&
2
(]
Q
=z
2
a




) Kamera: Reinhold Vorschneider




>

Film
in der edition text+kritik

Hans Richard Brittnacher, Elisabeth K. Paefgen (Hg.)

IM BLICK
DES PHILOLOGEN

LITERATUR-
WISSENSCHAFTLER

LESEN
FERNSEHSERIEN

edition text+kritik

Hans Richard Brittnacher/
Elisabeth K. Paefgen (Hg.)

Im Blick des Philologen
Literaturwissenschaftler

lesen Fernsehserien

2020, 403 Seiten, s/w-Abbildungen
€36,—

ISBN 978-3-96707-092-7

Seit einigen Jahrzehnten erfreuen sich neue
serielle Erzahlformen - zuletzt besonders
die Fernsehserien des »Quality TV« -

nicht nur grofiter Beliebtheit beim Publikum,
sie erfahren auch immer mehr Anerken-
nung in der Wissenschaft.

Siebzehn Beitridge von Literaturwissen-
schaftlerinnen und Literaturwissenschaft-
lern {iber unterschiedliche Serien demonst-
rieren die mediale Vielfalt des Mediums und
verdeutlichen, welchen Beitrag ein philolo-
gischer Ansatz zur Betrachtung von
(Fernseh-)Serien leisten kann.

etk

edition text+kritik - 81673 Minchen
www.etk-muenchen.de

Anzeige

C Fiir den Blick hinter

die Leinwand
CINEBULLETIN Abonnieren Sie Cinébulletin: www.cinebulletin.ch

bralicht

Bilder

7 HE Fotograffe ‘
Dipl. _Gestalterlin HF

Lehrgangsstart
August 2020

Kanton St.Gallen

Schule fiir Gestaltung
Gewerbliches Berufs- und
Weiterbildungszentrum St.Gallen

Anzeiae

Anzeiae



	"Es gibt eine andere Welt, aber sie ist in dieser" : Mythologie im deutschen Film

