
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 62 (2020)

Heft: 386

Artikel: "Es gibt eine andere Welt, aber sie ist in dieser" : Mythologie im
deutschen Film

Autor: Holzapfel, Patrick

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-905832

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-905832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Nibelungen (1924) Regie: Fritz Lang



Fitzcarraldo (1982) Regie: Werner Herzog



«Es gibt eine
andere Welt, aber
sie ist in dieser»

Patrick Holzapfel

Mythologie
im deutschen Film



Der Umgang mit Helden
und mythischen Landschaften
war in der deutschen
Geschichte stets problematisch.
Jetzt feiern die Motive im
Kino ein bemerkenswertes
Comeback. Wie sich Identität

und Verzauberung in
seinen subversiven Geschichten

verzahnen.

«Auch für ein liebend Herz ist die gemeine
Natur zu eng, und tiefere Bedeutung

Liegt in dem Märchen meiner Kinderjahre,
Als in der Wahrheit, die das Leben lehrt.»

(Friedrich Schiller, Die Piccolomini)

Lichtkegel fallen auf den Schwanenflaum, der in der
Luft von Siegfrieds berühmtem Schwert durchschnitten

wird, riesige Bäume zieren die Wälder rund um
Worms, in denen der strahlende Held der Nibelungensage

in einer - bis heute in Sachen kluges Pathos wohl
unerreichten — S equenz in Fritz Langs DieNibelungen
einen Drachen tötet und durch das Bad in dessen Blut
unverwundbar wird. Die Produktion von 1924 ist bis in
jedes Detail monumental: Sie evoziert Mythologie. Die
Heldentaten Siegfrieds fallen zusammen mit jenen des

Kinos selbst. Der Mythos wird zum Leben erweckt von
einer Technik, die ihn mit ihren Methoden des Trugs,
Scheins und Spektakels nur allzu gern umgarnt.

«Mythologie» ist ein unscharfer Begriff. Seine
Bedeutung ändert sich mit der Zeit und überlappt sich
mit dem Mythischen, Legenden und Urbildern. Was
sie eint, ist die Idee einer Überlieferung aus der Vorzeit

eines Volkes in Form von Sagen oder zu Legenden
Gewordenem. Im Kino sind derartige Erzählungen oft
eine Sache des Budgets, weswegen man meist aus
Hollywood oder in amerikanischen Serienvon vorzeitlichen
Göttjnnen und Held_innen hört. Mit Filmen wie 300

(2006) oder Serien wie Game of Thrones (2011—2019)
wurden regelrechte Mythoswellen losgetreten und

damit offenbart, dass der gesellschaftliche Hunger nach s
übermenschlichen Helden und ideologisch manipulier- s
barem Spektakel gross ist. |-Q

J
Fehlende Mythen "

Aber gerade das deutsche Kino hat nicht zuletzt
aufgrund der Nähe nationalsozialistischer Ideologien
zum Mythenbildenden eine besondere Beziehung zur
Mythologie. Spätestens nach dem Zweiten Weltkrieg
wurden identitätsstiftende Urerzählungen unbrauchbar,

sie waren, in den Worten von Max Horkheimer
und Theodor W. Adorno, «zum Rückfall ersonnen»
und für lange Zeit ein förmliches Tabu im Kino. Der
muskulöse, blonde Held Siegfried, der in golden
kolorierten Tönen auf der Leinwand erstrahlte, oder die
Bildgewalt der Alpen, all das war und ist nicht mehr
ohne Beigeschmack geniessbar. Doch wenn ein Volk
sich von seinen eigenen Erzählungen abkapseln muss,
geht etwas verloren.

Etwas mehr als achtzig Jahre nach Langs
Stummfilmepos sieht das anders aus: Im Jahr 2005 bringt
Constantin Film mit Siegfried eine niveaulose Persiflage

des Nibelungenmythos in die Kinos. Tom Gerhardt
spielt den Helden «Siegi» im Kölner Dialekt als
Volltrottel, bereits der Trailer verrät ironisch, die Wahrheit
hinter den Nibelungen lüften zu wollen. Es scheint nun
nämlich unendlich leichter, Helden blosszustellen, als

an sie zu glauben. Dasselbe gilt für damit verbundene
Gefühle wie Erhabenheit, Bewunderung oder
Ehrfurcht. Der Grund dafür liegt natürlich nicht allein im
Riss, der durch die deutsche Geschichte und damit
auch deutsche Geschichtsschreibung geht. Entmytho-
logisierung lief über Jahrzehnte parallel zu kritischem
Denken in einer säkularisierten, modernen Welt. Doch
nach und nach hat sich für Filmemacher_innen die
Frage von den Problemen der Mythen hin verlagert
zum Problem von deren Abwesenheit. In anderen Worten:

das Fehlen von Verzauberung in einer entzauberten

Welt. Dabei geht es oft nicht nur um Eskapismus,
sondern auch nach wie vor um Identität, die diskutable
gesellschaftliche Notwendigkeit von Held_innen, die
Verarbeitung von Traumata und Diskurse zur nationalen

Identität, die in mythologischen Motiven verdichtet
sichtbar werden können.

Bergromantik

Dass Mythologie auch viel mit Verklärung zu tun hat,
zeigen unter anderem die Filme Leni Riefenstahls. Ihre
«Berglegende» Das blaue Licht aus dem Jahr 1932 lässt
Rückschlüsse zu auf das mögliche Deutsche an einem
Mythos. Denn neben einer auf den ersten Blick
subversiven Genderdarstellung, die eine Frau von
Berggipfeln träumen lässt, und der romantischen Verklärung

deutscher Landschaften, die absurderweise in
Italien angesiedelt sind, enthält der Film ein Konzept
von Fernweh, eine Sehnsucht nach dem Fremden, dem
Anderen, dem Übersinnlichen, die in der deutschen
Mythologie eine grosse Rolle spielt. Zweifellos lässt sich
dieses Fernweh leicht in kolonialistische oder arische
Fantasien wandeln (was im Fall von Riefenstahl ja auch



Siegfried (2005) Regie: Sven Unterwaldt





passierte und so gewollt war), aber viel mehr noch steht
es in dieser mythologisch-überfrachteten Variante in
krasser Opposition zur Moderne. Diese Ferne liegt in
der Vergangenheit, sie ist ein Urzustand. Paul Klees
«Angelus Novus», 1920 gezeichnet, ist nicht nur in
der berühmten Betrachtung Walter Benjamins, die im
Blick zurück Trümmer vorfindet, eine ArtAntithese zu
deutscher Mythologie. Der sich abzeichnende Horror
vor den Trümmern der Geschichte hat nichts mit der
idyllischen, idealisierenden Darstellung der Vorzeit zu
tun. Was Filme wie Die Nibelungen oder Das blaue Licht

gemein haben, ist ein recht schmerzloser Übergang
von der Gegenwart in die Ferne der Vergangenheit,
das Urbild ist noch erreichbar, es gibt ein «Wir», selbst
wenn es auf Legenden basiert.

Der harte Bruch mit diesen Erzählformen
geschah in Deutschland erst in den Sechzigerjahren.
Filmemacherwie Hans-Jürgen Syberberg, Rainer Werner
Fassbinder oder Alexander Kluge arbeiteten sich mal
intellektuell distanziert, mal fiebrig involviert an
allegorischen Neomythologien ab. Sie zeigten, dass die Frage
nach dem Mythos auch immer eine Frage nach dem
Deutschsein enthält. Im Fall von Fassbinder, der nicht
davor zurückschreckte, auch rund um den Nazismus
neue Mythologien zu errichten, ist das durchaus
diskutabel. Ist das Deutschsein selbst Mythos geworden?
Darf es auf keinen Fall Mythos sein? Horkheimer und
Adorno bemerkten zur europäischen Urerzählung, der
homerischen «Odyssee», dass sich der Held Odysseus
sein Selbst erst in den Mythen bildet. Ist diese Identi-
tätsfindung in Mythologien eine Notwendigkeit oder
eine menschliche Schwäche, die es zu korrigieren gilt?
«In der aufgeklärten Welt ist Mythologie in die Profa-
nität eingegangen», schreiben sie, und man fragt sich,
ob es das war mit den Mythen in Deutschland und im
deutschen Kino. Dabei muss man jedoch unterscheiden

zwischen einer Fortführung mythologischer
Verblendung, wie sie in der deutschen Unterhaltungsindustrie

nach 1945 vorkam, und dem klugen Einsatz von
nachvollziehbar historischen mythologischen Motiven.

1. Die Weiblichkeit

Kreieren mythologische Erzählungen sonst gerne
Mythen um Männlichkeit, sind es im jüngeren
deutschen Kino vornehmlich Frauen, die zu Sagenheldinnen

werden. Petzolds Undine (2020) ist dafür genauso
ein Beispiel wie Krebitzs Wild (2016). Letzterer erzählt
die Geschichte einer jungen Frau, die sich in einen Wolf
verliebt. Der Film verweigert sich sogar einer mythologischen

Erzählweise, aber die Anwesenheit des Wolfes
wirkt wie ein Suggestivtrigger - assoziiert wird vorzeitliche

Metaphorik. Dass Motive nur angedeutet werden,
trifft letztlich oft auf den Umgang mit Mythologie im
zeitgenössischen Kino zu.

Von den Gebrüdern Grimm wurde der Wolf als
das böseste aller Tiere bezeichnet, aber das Tier nimmt
unterschiedliche Rollen im Geschichtenerzählen ein.
Vom Kriegsgott Mars bis zum Werwolf sind diese aber
meist männlich besetzt. Einzig in der Geschichte um
Romulus und Remus (die gewissermassen in «Das
Dschungelbuch» adaptiert wurde) gibt es eine weibliche

Konnotation. Allerdings nicht so sexuell wie bei
Krebitz, der es gelingt, zu zeigen, dass das Mythologische

vor allem dann weder übertrieben noch lächerlich
wirkt, wenn es sich als Obsession einer Figur offenbart.
Mythologie als Blick in die Seele ist auch für Petzold
eine entscheidende Strategie. In Transit (2018) geht es

wie in alten griechischen Sagen auch um das Übersetzen

über einen Flusses, der die Toten von den Lebenden
trennt. Eine ähnliche Trennlinie wird auch in Undine
oder Phoenix vom Mythologischen besetzt.

Die Filme legen Ängste und Unerklärliches frei,
machen es mit den Motiven tradierter Mythologie
erzählbar. Ein Wolf kann zu einem Bild für weibliche
Sexualität werden, ein wiederauferstehender Vogel
erzählt von deutscher Geschichte. Dabei geht es dezi-
diert nicht mehr um eine nationale Erzählung,
sondern eine Verknüpfung von deutschen Seelenbildern
mit dem, was hinter ihnen liegt: Geschichte, Trauer,
Trauma, Vergessen, unterdrückte Körperlichkeit.

Wiederaufleben 2. Der Traumzustand
des Mythologischen

Mythologie ist im deutschen Kino heute auch eine
Denn es gibt einen Hintereingang, der seit einigen Sache der Bürgerlichkeit. Die Filme balancieren meist
Jahren wieder benutzt wird in deutschen Produkti- zwischen einem scheinbar spröden Alltag und den
onen. Es sind ausgerechnet Filmemacher_innen, die Helden_innen und Ungeheuern, die dahinter lauern,
sich in besonderer Weise um Realitäten des Lebens in Kein Wunder, dass viele der mit Mythologie arbeitender

Bundesrepublik bemühen, die im Mythologischen den Filme Melodramen sind, Filme über Ausbruch und
ein Stück gebrochener deutscher Identität wiederent- Gesellschaft, Gefangenschaft und Emotionalität. Die-
decken. Filmemacher_innen wie Christian Petzold, ser traumnahe Modus des Erzählens hat auch deshalb
Nicolette Krebitz, Dominik Graf oder Christoph Hoch- wieder Einzug ins deutsche Kino gehalten, weil er einer
häusler arbeiten mit mythologischen Materialen, his- internationalen Tendenz folgt. Vor allem asiatische
torischen Versatzstücken oder Assoziationen und Filmemacher_innen haben zu Beginn des Jahrtausends
fügen ihren (Deutschland-)Bildern damit allegorische mit einer Verschränkung realistischer Narrative und
Sehnsüchte hinzu. Zwischen den Autobahnen, Gar- traumartiger, im Mythologischen verankerter Szenen
tensiedlungen, Einkaufsstrassen und Möbelhäusern aufhorchen lassen. Apichatpong Weerasethakul oder
lauert Magie. Dieses Wiederaufleben des Mythologi- Naomi Kawase liefern die treffendsten Beispiele. Die
sehen hängt an drei Eckpunkten: mythischen Kreaturen in Weerasethakuls Uncle Boon-

mee erinnert sich an seine früheren Leben fallen einem
da genauso ein wie der titelgebende «Wald der Trauer»
bei der japanischen Filmemacherin.



Es ist die Suche nach einem deutschen Traumzustand,
einer Art Urerzählung, die greifbar macht, warum man
gelandet ist, wo man gelandet ist. Die kalten Glasfassaden

und neu gestrichenen Büros erzählen von einem
System, aber dieses System ist eines der Verdrängung.
Es stellt sich die Frage, wohin die Narben, die Aussen-

seiterjnnen, die nicht-funktionierenden,
nicht-erklärbaren Phänomene verdrängt wurden. Mythologie
gibt es auch im Genrekino. Die starken Horrorfilme
im Weltkino der letzten Jahre sind eng mit mythologischen

Motiven verzahnt. Der deutsch-österreichische
Hagazussa - Der Hexenfluch (2017) von Lukas Feigelfeld
etwa zeigt, dass dieses Verdrängte in ein kaum fassbares,
psychisches Inneres gewandert ist. Auch hier hängen
die nie verheilten Wunden an einer Weiblichkeit, auch
hier trifft das Mythologische auf eine Welt der
Ausgegrenzten. Es geht darum, eine Grundlage zu finden,
auf der man von Menschen erzählen kann, wenn es so
leicht scheint, von Unmenschen zu erzählen.

3. Die Unschuld des Erzählens

Man kann also auch von einer Suche nach der Unschuld
des Erzählens sprechen. Klassische Mythen beruhen
oft auf mündlicher Überlieferung, sie stehen im
kompletten Widerspruch zu unseren modernen
Kommunikationsformen. In der Mythologie gibt es Raum für
Geheimnisse, für Unfassbares und zugleich die
Möglichkeit, einen eigenen Raum der Fiktion zu bauen. In
ihrer Suche nach dem Zauber in der Welt haben diese
Filmemacher_innen im deutschen Kino vor allem eine
Vorreiterin: die Animationsfilmerin Lotte Reiniger.

Dies, weil Reiniger in ihren Silhouettenanimationen

nicht nur mythologische Stoffe bearbeitete,
sondern dies auch in einer Form tat, die - nur schon durch
das Abstrakte der Umrisse - in sich eine Schattenwelt,
eine Rückseite der Moderne zeigte. Ihre Filme wirken
wie Traumgebilde. Sie brachte mythologische
Erzählungen und Kindermärchen in ein Nahverhältnis. Die
Unterwassernixen, die märchenhaften Wälder,
Schattengestalten, durch die Zimmer wandelnden Wölfe, sie

existieren! In den Worten von Paul Éluard: «Es gibt
eine andere Welt, aber sie ist in dieser.» Die Filme von
Petzold oder Krebitz wirken wie eine Aktualisierung
dieses Gedankens.

Mythologie des Kinos

Was die neuen Mythen im deutschen Kino mit Reiniger
verbindet, ist die Sparsamkeit der Mittel. Zwar gibt es

auch immer wieder den Versuch, mit vergleichsweise
grossen Fantasyproduktionen erfolgreich zu sein, Krabat

aus dem Jahr 2008 ist dafür ein Beispiel. Doch eben jene
Überlappung technischer Brillanz und monumentaler
Erzählung, die noch bei Lang entscheidend wirkte,
verpufft hier im unbeholfenen Versuch, einen grossen Film
zu machen. Das Wiederaufleben von Fantasie hat eben
nichts mit teuren Spezialeffekten zu tun.

Wie Scheherazade in «Tausendundeine Nacht»
geht es mehr um das Erzählen an sich. Filme, die heute
gelungen mit Mythologie umgehen, thematisieren oft
die Menschen, die diese Mythologien erzählen oder

erfinden. Manchmal muss man eben erzählen, um S

zu überleben. Es geht weniger um klassische Helden- .g

erzählungen als um die Erzählung als Utopie, als bessere
Welt. In Helma Sanders-Brahms' Deutschland, bleiche |
Mutter aus dem Jahr 1980 erzählt die Filmemacherin E

vom Überleben während des Zweiten Weltkriegs. Der
Film ist als Liebesbrief an Sanders-Brahms' eigene
Mutter konzipiert, und in einer entscheidenden Szene
schützt diese Mutter ihre Tochter vor dem Grauen,
indem sie ihr das Märchen «Der Räuberbräutigam»
nacherzählt, als sie durch an Auschwitz erinnernde
Ruinen und Ofenlandschaften gehen. Eine Szene,
an der man entweder sieht, dass Erzählungen und
Mythen notwendig sind, um die Welt zu verändern,
oder aber an der man eine Beschönigung, ja Flucht
bemerkt. Wahrscheinlich ist beides richtig. Mythen
zu hinterfragen und neu zu schreiben ist essentiell,
sie zu vernichten ist fatal.

Der grosse Mythomane des deutschen Kinos ist
Werner Herzog. Das liegt nicht nur daran, dass er in
Filmen wie Fitzcarraldo (1982) mit bekannten Mythen
arbeitete oder in Wo die grünen Ameisen träumen (1984)
mit ihrer Erfindung spielte, sondern auch daran, dass

er Kino macht, das selbst zum Mythos werden will. Die
konkreten Drehbedingungen und damit verbundene
Abenteuer werden Stoff für Legenden, ganz so wie bei
Romanciers im 19. Jahrhundert.

Dazu interessiert sich Herzog genau für jene
Geschichten, die wie aus einer anderen Welt wirken
und doch alles über diese erzählen. Die grünen Ameisen

in Australien erträumen sich die Erde. Wer immer
sie stört, führt den Untergang der Menschheit herbei.
Mit dieser frei erfundenen Mythologie zeigt Herzog,
dass eine Legende auch Ausgangspunkt sein kann und
damit nicht, wie oft behauptet, nur dazu dient, Gegebenes

festzuzurren. So baut das Kino immer eine eigene
Mythologie auf. Die Filmgeschichte ist voller Legenden
und Sagen aus der Vorzeit. Bild- und Erzählstrategien
kehren wieder, werden neu ausgelegt und hinterfragt.

Ob das deutsche Kino wieder selbst mythologische

Bilder schaffen kann wie etwa jene von Friedrich
Wilhelm Murnaus Nosferatu von 1922, wird die Zeit
zeigen. Die Fundamente dafür sind - wenn auch als

subversive, reflexive Varianten - gelegt; wenn es einen
Mut gibt, im Filmischen den Unwahrscheinlichkeiten,
dem Entrückten, dem kaum Sichtbaren zu folgen, kann
es gelingen. Denn dort gibt es noch Bilder, die nicht
vom Alltag überfüllt sind. Die Frage ist nur, wie wir mit
diesen umgehen. x

«Genau wie der Mond, der Tod oder die nächste Woche

vermag die entfernte Vergangenheit Ignoranz
zu bereichern. Sie lässt sich über Nacht formen und

angenehm gestalten, viel zuvorkommender als

die Zukunft, und sie verlangt weniger Einsatz von uns.
Es ist die berühmte Jahreszeit, die von den Mytholo¬

gien bevorzugt wird.» (Jorge Luis Borges)



Fitzcarraldo (1982) mit Klaus Kinski



Die Nibelungen (1924) mit Paul Richter



Die Nibelungen (1924) Drehbuch: Thea von Harbou



Wild (2016) Kamera: Reinhold Vorschneider



Film
in der edition text+kritik

Hans Richard Brittnacher, Elisabeth K. Paefgen (Hg.)

IM BLICK
DES PHILOLOGEN

f LITERATUR-

£ WISSENSCHAFTLER

| LESEN

| FERNSEHSERIEN

:'VM mPI ftpw:-

et+k
edition text+kritik

Hans Richard Brittnacher/
Elisabeth K. Paefgen (Hg.)

Im Blick des Philologen
Literaturwissenschaftler
lesen Fernsehserien

2020, 403 Seiten, s/w-Abbildungen

36,-
ISBN 978-3-96707-092-7

Seit einigen Jahrzehnten erfreuen sich neue

serielle Erzählformen - zuletzt besonders

die Fernsehserien des »Quality TV« -
nicht nur größter Beliebtheit beim Publikum,
sie erfahren auch immer mehr Anerkennung

in der Wissenschaft.

Siebzehn Beiträge von Literaturwissen-
schaftlerinnen und Literaturwissenschaftlern

über unterschiedliche Serien demonstrieren

die mediale Vielfalt des Mediums und

verdeutlichen, welchen Beitrag ein philologischer

Ansatz zur Betrachtung von

(Fernseh-)Serien leisten kann.

et+k
edition text+kritik • 81673 München
www.etk-muenchen.de

CB Für den Blick hinter
die Leinwand

CINEBULLETIN Abonnieren Sie Cinébulletin: www.cinebulletin.ch

Erfolg |

braucht
Bilder
HF Fotografie
Dipl. Gestalter/in HF

Lehrgangsstart
August 2020

®sgch

Kanton St.Gallen
Schule für Gestaltung
Gewerbliches Berufs- und
Weiterbildungszentrum St.Gallen


	"Es gibt eine andere Welt, aber sie ist in dieser" : Mythologie im deutschen Film

