
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 61 (2019)

Heft: 379

Artikel: Unerträgliche Exzesse : zum Ekel im Film

Autor: Binotto, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-863116

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-863116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Unerträgliche
Exzesse

L'œil était dans la tombe et regardait
Daney Regie: Chloé Galibert-Laîné

Johannes Binotto

Kultur- und Medienwissenschaftler und freier Autor, Dozent an der
Hochschule der Kunst, Luzern. Zu seinen Forschungsschwerpunkten

zählen unter anderem das klassische und postklassische
Hollywoodkino und der Zusammenhang zwischen Filmtechnik,

Psychiatrie und Psychoanalyse

Decasia (2002) Regie: Bill Morrison

Zum Ekel
im Film

Repulsion (1965)
Regie: Roman Polanski

The Exorcist (1973) Regie: William Friedkin



Als ein Affekt, der nicht nur
unseren Geist, sondern
auch unseren Körper anspricht,
stellt der Ekel die Emotionsmaschine

Kino vor besondere
Herausforderungen.
Mitverhandelt in den Ekelbildern des
Horror-, aber auch des
Experimentalfilmschaffens werden
stets Grenzverletzungen,
die auf die Materialität unseres
Körpers verweisen; und auf
die verletzliche Haut des Films.

Ich stelle mir folgende Situation vor: Ich sitze am Tisch,
einen leeren Becher vor mir, in den ich spucken soll.
Und dann, nachdem sich mein Speichel am Boden des
Bechers gesammelt hat, werde ich aufgefordert, diesen
Becher auszutrinken. Nur schon beim Gedanken daran
stellt sich Übelkeit ein, und ich weiss nicht, ob ich in
der tatsächlichen Situation fähig wäre, diesen Versuch
zu Ende zu führen, ohne mich zu übergeben.

Dass dieses Experiment bereits als blosse
Vorstellung Ekel hervorruft, dürfte wohl niemanden
überraschen und ist doch, wenn man es genau bedenkt,
rätselhaft: Der Speichel im Becher war doch nur Sekunden

zuvor noch in meinem Mund, ohne dass er mich
dort in irgendeiner Weise gestört hätte. Wie aber kann
etwas, das ich eben noch ganz selbstverständlich als
Teil von mir empfunden habe, plötzlich zu einem
unerträglichen Fremdkörper werden, den es möglichst weit
wegzustossen gilt? Die Spucke selbst, die nicht mehr in
mir, sondern vor mir ist, hat sich bei diesem Vorgang
nicht verändert. Was sich hingegen drastisch gewandelt

hat, ist mein konkretes körperliches Verhältnis zu
ihr. Wie bei anderen Ausscheidungen gilt auch hier:
Was einmal aus meinem Körper gekommen ist, darf
nicht mehr in diesen zurück.

Exemplarisch zeigt das Beispiel mit dem Becher
und der Spucke, dass es beim Ekel um Fragen von Nähe
und Distanz geht und darum, dass das Ekelerregende
oft etwas ist, das aus dem eigenen Körper stammt.
Die Ausscheidungen sind Ekelobjekt par excellence,
weil sie der materielle, sieht-, fühl- und riechbare Beleg
dafür sind, dass im Körperinnern Vorgänge ablaufen,

über die wir zwar aus dem Biologieunterricht

theoretisch Bescheid wissen, die uns aber trotzdem
eigentlich unvorstellbar sind. So wie Freud über die §
Psyche sagt, das Ich sei niemals ganz Herr im eige- |
nen Haus, so tut auch der Körper Dinge, die ich nicht I
bewusst kontrollieren kann. Die Ausscheidungen
zeigen, wie wenig der eigene Körper uns geheuer ist. Vor
allem aber führen sie vor, wie fragil die Unterscheidung
zwischen Innen- und Aussenwelt tatsächlich ist. Statt
einer kompakten, abgeschlossenen Einheit ähnelt
der Körper eher einem Schwamm, durch dessen

Öffnungen, wie Mund, Nase, Augen, Ohren, Poren, nicht
nur andauernd Eindrücke eindringen, sondern auch

unentwegt Inneres ausfliesst. Der Ekel ist ein Experiment

an und mit den brüchigen Grenzen des Körpers.
Das gilt indes nicht nur für die Grenzen unseres Leibes,
sondern auch für die Körpergrenzen jener Medien, die
an der Erzeugung des Ekels beteiligt sind. Auch der
Film geht im Phänomen des Ekels an seine Grenze
und darüber hinaus.

Riskantes Verfahren

Der Ekel ist für den Film deswegen ein so brisantes
Phänomen, weil hier maximal gesteigertes
Filmerlebnis auf sein Gegenteil, die radikale Verweigerung,
trifft: Was verdeutlicht eindrücklicher die affizierende
Macht des Kinos als eine Filmvorführung, bei der dem
Publikum buchstäblich schlecht wird allein wegen
dem, was es auf der Leinwand sieht? Wenn eine der
Ambitionen des Kinos die ist, Gefühle nicht bloss zu
zeigen, sondern im Publikum selbst hervorzurufen —

Hitchcock beschrieb das Ideal des Kinos bekanntlich
als Maschine, an der die Zuschauerjnnen direkt
angeschlossen wären und auf der man nur noch Knöpfe zu
drücken bräuchte, um bestimmte Emotionen
hervorzurufen —, dann ist der Ekel hierfür die Feuerprobe.
Als Affekt, der uns nicht nur mental, sondern auch
körperlich ergreift, uns komplett in Beschlag nimmt,
ohne dass wir uns dagegen wehren könnten, entfaltet
der Film hier seine grösste Macht.

Zugleich ist dieser starke Affekt hochgefährlich,

weil er allzu rasch dazu führen kann, dass der
Film abgebrochen und nicht bis zum Ende geschaut
wird. Wer sich etwa die Berichterstattung zu den
heftigen Publikumsreaktionen bei den Erstaufführungen

von William Friedkins verstörendem Horrorfilm
The Exorcist (1973) ansieht, bekommt das Dilemma des
filmischen Ekels eindrücklich vorgeführt: «Ich möchte
sehen, ob ich mich übergeben muss», sagt eine Frau in
der Schlange vor dem Kino. Die in Aussicht gestellte
Ekelreaktion wird zum Werbeversprechen. Später
werden während der Vorstellung Leute aus dem Saal
kommen, sich die Ohren zuhalten oder ohnmächtig
im Foyer zusammensacken. Sie bestätigen damit die
sagenhafte affektive Wirkung des Films - gehen ihm
allerdings zugleich gerade dadurch als Publikum
verloren. Werden im Kino Affekte wie Angst oder Lust
erzeugt, bleibt man gebannt im Sessel sitzen. Der
Ekel und die Übelkeit hingegen zwingen uns, den
Saal zu verlassen.



Alien (1979) Kamera: Derek Vanlint



Alien (1979) Design des Monsters: HR Giger



Über-flüssig

Der Ekel darf also, wenn er den Konsum des Films nicht
komplett verunmöglichen soll, nur in genau abgemessener

Dosierung eingesetzt werden, wie dies exemplarisch

jener Schockmoment in Ridley Scotts Alien (1979)
vorführt, wenn das riesenwurmartige ausserirdische
Wesen aus dem Körper eines Astronauten bricht. Der
Ekel, kurz und heftig, dient dazu, uns noch stärker in
den Bann des Films zu ziehen. Zieht man ihn hingegen
in die Länge, wird er unerträglich. Möglicherweise ist
das einer der Gründe dafür, warum die Kritik
entsprechenden Filmen oft vorwirft, die Ekelmomente wären
selbstzweckhaft und überflüssig.

Tatsächlich verbirgt sich in diesem Verdikt eine
durchaus zutreffende Erkenntnis: dass nämlich der
Ekel wahrhaftig eine Bedrohung, einen gefährlichen
Überschuss darstellt. Die Ekelreaktion wird so stark
erlebt, dass daneben der ganze Rest des Films verblasst.
Der Ekel ist in der Tat überflüssig, umso mehr, wenn
man das Wort buchstäblich nimmt: Er überschreitet,

er über-fliesst das, was man im Kino auszuhalten
imstande ist. So wie einem schlecht wird, wenn man zu
viel von der Lieblingsspeise isst, oder sich Würgen
einstellt, wenn etwas zu süss ist, so definiert sich der Ekel
an sich weniger durch einen bestimmten Gegenstand
als vielmehr durch den Exzess an sich. Ekel bedeutet
immer: zu viel, zu nah, zu weit, zu heftig, zu lange.

Beobachten, ausagieren

Roman Polanslcis Repulsion von 1965 ist, wie bereits
der Titel verspricht, im Kern eine Studie über den
Ekel (in diesem Fall vor allem: vor Sex). Dessen Zuviel
inszeniert er etwa, wenn die Wände der Wohnung,
in der die Hauptfigur Carol lebt, klaustrophobisch
zusammenrücken oder sich umgekehrt die Distanzen
unnatürlich zu verlängern scheinen. Der Raum ist
nicht mehr solide, sondern fluid, über-flüssig geworden.

Alles ist hier zu nah oder zu weit - zu viel von
allem. Und doch bleibt Polanslcis Film bei dieser
Studie des Ekels selbst auf verhältnismässig sicherer
Distanz. Repulsion erzeugt zwar auch in uns Momente
des Ekels, etwa durch ein verrottendes Kaninchen in
Carols Handtasche. Dennoch betrachtet der Film den
Exzess des Ekels wie ein Experiment in der Petrischale.
Polanskis Film scheint bei aller Faszination für den
Ekel selbst doch geschmackvoll bleiben zu wollen.

Ungleich riskanter ist es, wenn Filme das Über-
fliessen des Ekels nicht nur analytisch zeigen, sondern
sich ihm auch selbst überlassen. Die regelmässig
zensierten Horrorfilme des italienischen Regisseurs Lucio
Fulci etwa sind mit ihren exzessiven, ekelerregenden
Gore-Effekten darum so faszinierend, weil sie ihrem
Willen zum Ekel tatsächlich alles zu opfern scheinen.
Anders als Polanski, der bei seiner Annäherung an
den Ekel immer hoch kontrolliert bleibt, zeigt Fulci

c den Ekel nicht nur, seine Filme verlieren bei ihrer
I Beschäftigung mit dem Ekelerregenden selbst jegli-
Ë che Kohärenz und Konsistenz: Narration und Figu-

renzeichnung verflüssigen sich. In einer besonders
œ berüchtigten Szene aus Paura nella città dei morti

viventi (1980) werden zwei Teenager in einem Auto
vom Geist eines bösen Priesters heimgesucht. Unter
dessen hypnotischem Blick beginnt zunächst Blut aus
den Augen des Mädchens zu fliessen, bald tritt Schaum
aus ihrem Mund aus, dann Blut und schliesslich die
inneren Organe. Der ganze Körper erbricht sich in
einem nicht enden wollenden Strom durch den Mund
nach aussen. Ausserdem greift die Hand des Priesters
in den Hinterkopf des neben dem Mädchen sitzenden
Jungen und reisst ihm das Gehirn aus dem Schädel.

Der Vorwurf, hier werde selbstzweckhaft der
schiere Exzess gefeiert, ist absolut berechtigt und
spricht doch nicht gegen die Szene. Vielmehr geht
es genau darum, zu erleben, wie Filmhandlung
aussetzt, anhält und auseinanderfällt. Nicht umsonst ist
man bei Fulcis Horrorfilmen (und bei diesem ganz
besonders) kaum fähig, deren Storys nachzuerzählen.
Die einzelnen ekelerregenden Szenen brennen sich
auf immer in unsere Erinnerung ein — wenn man es

denn aushält, sie sich anzusehen. Wer Film nur als
erzählendes Medium versteht, kann in Fulcis
Vernachlässigung der Handlung zugunsten von ekelerregenden

Einzelheiten nur einen Mangel sehen. Tatsächlich

bietet es sich an, Fulci in erster Linie als einen
Experimentalfilmregisseur zu betrachten: Seine Filme
stellen nicht die Narration in den Vordergrund,
sondern die Frage, wie das Kino unsere Wahrnehmung
bearbeitet. Daran ändert auch die Tatsache nichts,
dass wir alsbald sehen, dass es sich beim Mund, aus
dem das Innere des Körpers dringt, offenbar nur um
den einer Puppe handelt. Die Fadenscheinigkeit der
Illusion schützt vor Ekel nicht.

Von Bildern überschwemmt

Insofern ist Fulcis Werk verwandt mit Experimentalfil-
men wie etwa Kurt Krens 10 / 65 Selbstverstümmelung
(1965) über eine Performance des Wiener Aktionisten
Günter Brus. Darin sieht man Brus, ganz mit einer
weissen, teigartigen Farbschicht bedeckt, wie er am
eigenen Körper arbeitet. Mit Instrumenten wie Scheren,

Messern und Zangen beginnt er seine Farbhaut
zu ritzen, aufzuschneiden, abzuschaben. Schwarze
Farbe scheint wie Blut aus dem Körper hervorzutreten.

Augen und Mund werden aufgerissen, wie im
Schmerz. Noch offensichtlicher als bei Fulci ist bei
Brus die Malträtierung des Körpers als Abstraktion
erkennbar: Wir sehen sofort, dass es sich nicht um
wirkliches Fleisch, nicht um wirkliches Blut handelt.
Dennoch ist uns der Eindruck, hier schneide jemand
tatsächlich vor unseren Augen seinen Leib auseinander,

immer ekelhaft präsent.
Dabei kommt der Kamera von Kurt Kren eine

besondere Rolle zu: Mindestens so sehr wie die
Performance selbst tragen Krens Grossaufnahmen und
Unschärfen dazu bei, dass sich Grenzen verflüssigen.
Wo Künstlerkörper aufhört und wo Galerieboden
anfängt, ist in diesen desorientierenden Bildern
mitunter kaum auszumachen. Auch wir als Betrachter
innen verlieren unsere sichere Distanz. In den
Grossaufnahmen scheinen wir schon mittendrin zu stecken
im grässlichen Gemenge.



Dasselbe gilt für die Kameraarbeit in den Filmen Fulcis:
«Was zum Teufel ist das?», fragt in Paura nella città dei
morti viventi ein Polizist am Schauplatz eines Verbrechens,

woraufhin die Kamera nach unten auf den Boden
schwenkt, zu einer dunklen Pfütze auf dem Boden
und sogleich in diese hineinzoomt, bis der Anblick
des schleimig blutigen Gemischs, in dem Fleischstücke

liegen und sich Würmer kringeln, das ganze Bild
füllt. Die Technik des Zooms, die ohnehin immer einen
artifiziellen, unnatürlichen Eindruck hinterlässt und
entsprechend spärlich im Erzählkino eingesetzt wird,
fängt genau jenes Aussetzen der Handlung ein. Statt
den Anblick der Pfütze in die Handlung einzubetten,
verliert sich der Kamerablick buchstäblich in ihr. Das
ekelerregende Gemisch füllt das ganze Bild und fliesst
darüber hinaus. Was vorher war, was danach kommen
wird - wir erinnern uns nicht mehr daran, weil wir zu
sehr in Beschlag genommen sind vom schieren Ekel,
mit dem dieser Anblick uns überschwemmt. Die
Grossaufnahme und die Unschärfe bei Kurt Kren oder die
Zooms bei Fulci praktizieren optisch jenes «Zuviel»,
das den Ekel auszeichnet. Wir sind mit unserem Blick
immer schon zu nah dran und zu tief drin.

die die Arbeiter und Arbeiterinnen der Schlachthäuser
benutzen, um die Leiber der Tiere zu füllen, damit
sich deren Fell besser abziehen lässt. So wie Luft in
die Körper der Tiere gepumpt wird, so scheint auch
der Klang in mich einzudringen. Vielleicht ist das der
Grund dafür, weshalb gerade der Ton im Zusammenhang

mit dem Ekel eine besondere Rolle spielt: Vor
den Bildern kann man die Augen verschliessen, die
Töne hingegen dringen auch dann noch in unseren
Schädel, wenn wir uns die Ohren zuhalten. Wenn
der Ekel damit zusammenhängt, dass die Grenzen
unseres Körpers überschritten werden, dann ist der
Ton dafür der ideale Agent. Anders als das visuelle
Bild, von dem man sich abwenden kann, umgibt die
Akustik mich von allen Seiten, ja, nicht selten fragt
man sich sogar, ob das, was man hört, tatsächlich von
draussen kommt oder ob es nicht vielmehr aus dem
eigenen Kopf stammt. Der Klang umfliesst und über-
fliesst mich nicht nur, er durchdringt mich auch und
mit ihm der Ekel, den der Klang transportiert. Wenn
ich höre, bin ich bereits angesteckt.

Lebendige Verwesung

Von Klängen durchdrungen

Neben dem Bild ist es indes mindestens so sehr der
Ton, der im Film zum Werkzeug des Ekels wird. Der
Filmkritiker Serge Daney hat darüber geschrieben, wie
ihn ein bestimmter Laut aus Georges Franjus Les yeux
sans visage (i960) derart abgestossen und heimgesucht
hatte, dass er den Film deswegen jahrelang nicht mehr
anschauen konnte. Der Laut, der zu hören ist, wenn
eine in Tuch gewickelte Leiche in eine Gruft geworfen

wird und dort am Boden dumpf aufschlägt, hat in
Daney grössten Ekel hervorgerufen. Kürzlich hat die
Filmwissenschaftlerin Chloé Galibert-Laîné in ihrem
Videoessay L'œii était dans la tombe et regardait Daney
eben diese Notiz Daneys aufgegriffen und mit eigenen
unerträglichen Hörerfahrungen verbunden, die es ihr
unmöglich gemacht haben, die entsprechenden Filme,
in denen diese Klänge zu hören waren, zu Ende zu
schauen. Auch ich muss bei Daneys Beschreibung und
Galibert-Laînés Videoessay an einen Klang bei Georges

Franju denken, jedoch nicht in seinem Spielfilm
Les yeux sans visage, sondern in seinem Erstling, dem
Dokumentarfilm Le sang des bêtes von 1949, der die
Arbeit in den Schlachthäusern der Aussenbezirke von
Paris zeigt. Der Film ist allein schon durch sein Thema
schier unerträglich anzuschauen und erst recht durch
die Schonungslosigkeit, mit der Franju die an den Tieren

verübte Gewalt dokumentiert.
Zugleich kann man erleben, wie sich die

eigene Ekelreaktion und Abwehr verschiebt und neu
formiert. So hat eine meiner Studentinnen bei der
gemeinsamen Visionierung sich selbst beobachtet
und war verblüfft darüber, welche Bilder sie ertragen
konnte und welche nicht. Auch ich habe festgestellt,
dass es nicht eines der vielen schockierenden Bilder
war, nicht das spritzende Blut, nicht die Augen der
sterbenden Kreaturen, sondern ein Klang, den ich
kaum ertragen konnte: der Klang jener Luftpumpe,

«Der verwesende Leichnam», so schreibt Winfried
Menninghaus gleich zu Beginn seiner grossen Studie
zur Theorie des Ekels, «ist nicht nur eines unter vielen
anderen übelriechenden und defigurierten Ekelobjekten.

Er ist vielmehr die Chiffre der Bedrohung, die im
Ekel auf eine so entschiedene Abwehr stösst. Jedes
Buch über den Ekel ist nicht zuletzt ein Buch über den
verwesenden Leichnam.» Doch hängt diese Bedrohlichkeit

des verwesenden Leichnams nicht bloss damit
zusammen, dass er uns mit der eigenen Sterblichkeit,
mit dem eigenen zukünftigen Tod konfrontiert,
sondern darüber hinaus mit etwas viel Unheimlicherem:
nämlich damit, dass der Tod nicht einfach ein fixer
Zustand ist, wie wir meist denken, sondern ein Prozess.
Im Verlauf der Verwesung verlassen die Körperflüssigkeiten

den Leib, Gase blähen ihn auf, Bakterien
zersetzen die Zellen, Maden nisten sich ein, die Haut
verfärbt sich, wird ledern, platzt schliesslich auf und
lässt das liquid gewordene Körperinnere austreten,
als dunkle Flüssigkeit, die so überreich an Nährstoffen
ist, dass sie zunächst alle Pflanzen um den Leichnam
herum absterben, später aber umso reicher spriessen
lässt. Ein letztes Mal vollzieht sich die ekelerregende
Überschreitung jener Grenze zwischen aussen und
Körperinnerem. Doch auch die Grenze zwischen
Leben und Tod verwischt und verflüssigt sich. In der
Verwesung lebt der Körper zwar bereits nicht mehr
und ist doch zugleich von einer grausig vitalen
Metamorphose ergriffen. Im Zerfall beginnt sich alles noch
einmal untot zu regen.

In Animistica (2018) hat die österreichische
Animationskünstlerin und Sounddesignerin Nikki Schuster

Makrofotografien aus der mexikanischen Steppe,
extreme Grossaufnahmen von Pilzbewuchs und
Tierkadavern, Wurzelgeflecht und glitschigem Laich anei-

nandergehängt und mittels Morphingeffekten inein-
anderfliessen lassen. Kombiniert mit einer virtuosen
Tonspur, in der sich Knistern, Knacken, Schmatzen



The Exorcist (1973) Kamera: Owen Roizman



The Exorcist (1973) mit Jason Miller

Decasia (2002)



und Rauschen vermischen, wird daraus ein audiovisueller

Trip, faszinierend und abstossend zugleich. Als
hätte die Filmemacherin die Beschreibungen unmöglich

deformierter und sich auflösender Ungeheuer
in den Schauererzählungen H. P. Lovecrafts ins Bild
gesetzt, wähnt man sich hier inmitten eines Strudels der

Verwesung, ohne jede Möglichkeit der Orientierung.
Alles ist zu nah - die Bilder ebenso wie die Klänge.
Statt Auflösung nur als Sujet zu zeigen, scheint sich
Schusters Film aufgrund seiner Technik der Bild- und
Tonüberlagerung vor unseren Augen selbst ekelhaft

zu verwandeln.
Dass auch Film ein Körper ist, der sich zersetzen

kann, führen schliesslich die Experimentalfilme
Bill Morrisons vor. Als Ausgangsmaterial dienen ihm
mit Vorliebe alte Stummfilmkopien auf Nitratbasis,
die sich im Laufe der Jahrzehnte bereits so zersetzt
haben, dass sie längst nicht mehr vorführbar sind. Bei

Morrison, der die sich auflösenden Bilder umkopiert,
sie zu neuen Sequenzen montiert und in Verlangsamung

abspielt, erlebt das sterbende Filmmaterial eine

unheimliche Wiederkehr. Dabei ist Morrison nicht etwa

an einer Rekonstruktion oder Restauration der alten
Filme interessiert. Vielmehr zeigt er, wie gerade deren
chemische Auflösung sie zu neuen Körpern formt. Ihre

Zerstörung wird zu ihrem Thema gemacht, wie es bei
seinem vielleicht berühmtesten Film Decasia von 2002
bereits der Titel anzeigt. So zersetzt sich bei Morrison
auch die Grenze zwischen Form und Inhalt, zwischen
materiellem Bildträger und dem, was die Bilder zeigen -
im Prozess derVerwesung fliesst beides zusammen, mit
verstörender Wirkung. In Decasia ist bei den Aufnahmen

eines in einem Ameisenhaufen wühlenden Stocks

nicht mehr zu unterscheiden, was auf den Bildern Insekten

und was Altersspuren sind. Und wenn in Tributes -
Pulse: A Requiem for the 20th Century von 2011 sich das

Filmmaterial verformt, sieht es so aus, als würde nicht
nur der Filmstreifen, sondern damit auch das Gesicht
der jungen Frau, die auf diesen Aufnahmen zu sehen

ist, zerfliessen und zerfallen. In einer anderen Szene

sehen wir ein schreiendes Baby, eingewickelt in eine
Decke. Die Blasen, Löcher und Lücken aber, die der
Zerfallsprozess auf dem Filmmaterial zurückgelassen
haben, erwecken den Eindruck, das Kleinkind würde

von züngelnden Flammen verzehrt oder mit Säure

Übergossen. Auch wenn wir unsere anfängliche Abscheu bei
diesem Anblick überwinden, indem wir uns vergegenwärtigen,

dass dem Kind tatsächlich nichts geschehen

ist, macht uns vielleicht doch die Gewissheit schaudern,
dass wir hier tatsächlich der Verwesung eines Körpers,
des Filmkörpers beiwohnen.

Verfaulende Sonne

zum Leben erweckt, sondern auch ausbrennt und
auslöscht, lässt an das denken, was Georges Bataille, dieser

grosse Philosoph des Ekels, über die Sonne geschrieben

hat. In seinen frühen Texten «L'anus solaire» und
«Soleil pourri» ist die Sonne nicht mehr jenes Sinnbild
der Aufklärung und des Göttlichen, als die sie gemeinhin

gehandelt wird, sondern ein Ort der ekelhaften
Vernichtung. Wer sich ihr zuwende, «sieht in ihrem
Licht nicht mehr die Produktion erscheinen, sondern
den Abfall, die Verbrennung». Es ist wahr: Wenn man
direkt in die Sonne blickt, wird die Netzhaut verbrannt,
das Auge gelöscht, was ihr zu nahe kommt, verbrennt,
schmilzt, verdampft.

Vielleicht ist der Ekel für das Kino darum eine so

wesentliche Erfahrung, weil er auf jene Kehrseite des

Lichts deutet, an die wir angesichts der schimmernden
Filmbilder nicht denken mögen: Jenes Schimmern ist
das Resultat einerVerbrennung, einer totalen Vernichtung.

Wie der ekelerregende Speichel, der immer schon

in mir war, aber erst ekelhaft wird, wenn ich ihn vor
mir sehe, so steckt im Lichtspiel des Films immer schon

etwas, vor dem wir nicht anders können, als angewidert
die Augen zu verschliessen. *

-» Literatur

Eugenie Brinkema: The Forms of Affects.
Durham: Duke University, 2014.

Julian Hanich: «Dis/liking Disgust: The Revulsion Experience at the
Movies», in: New Review of Film and Television Studies 7.3,

September 2009.

Windfried Menninghaus: Ekel. Theorie und Geschichte einer
starken Empfindung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2002.

Bei der Premiere von Decasia, so hat Bill Morrison in
einem Interview erzählt, sei am Ende der Film im Projektor

hängen geblieben und vor den Augen des Publikums
durchgebrannt. Unbeabsichtigt, aber sehr zur Freude
des Filmemachers, hatte sich im Vorführsaal noch einmal

jene exzessive Grenzüberschreitung manifestiert, die der

ganze Film vorführte: Kino als Schauplatz derAuflösung.
Das Licht des Projektors, das die Filmbilder nicht nur



NEUCHATEL
INTERNATIONAL %Sß
FANTASTIC FILM FESTIVAL
THE SWISS EVENT FOR FANTASTIC FILM, ASIAN CINEMA & DIGITAL CREATION

5-13 JULY 2019

PRESENTING PARTNER

HBCN
MAIN MEDIA PARTNERS

Radio Télévision
Suisse NIFFF.CH



PREMIUM PARTNER

DO IT+GARDEN
|'»'i»»|" MIGROS

MONDAINE®
S..„Owo,ch Farmy.ch

ICE CREAM PARTNER UNTERSTÜTZT VON CATERING PARTNER

Ö
MIGROS /mydimate
kulturprozent shape our future

Landesmusoum Zürich. ©DELINAT watson RON ORP * film
bulletin

GARTENGESTALTUNG

n ».DIT.« r,

Xprivat>
/GÄRTNERT,


	Unerträgliche Exzesse : zum Ekel im Film

