
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 59 (2017)

Heft: 367

Artikel: Kinosound : die verteilte Seelenfunktion

Autor: Holl, Ute

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-863303

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-863303
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kinosound
Ute Holl

ist Professorin für Medienwissenschaft an der Universität Basel,
Filmemacherin und Autorin. Zu ihren Forschungsschwerpunkten

gehört das Kino als Wahrnehmungslabor und die
Mediengeschichte der Akustik. Neuestes Buch: «Cinema, Trance

and Cybernetics». Amsterdam University Press, 2017

Die verteilte
Seelenfunktion

Der Ton im Film macht die Bilder
nicht vollständiger, sondern
weitet sie aus. Im Klang
verwischen die Grenzen zwischen
Eigenem und Fremdem,
zwischen technischen Medien
und eigenen Nerven, zwischen
Wahrnehmung und Wunsch.
Es wird etwas draussen hörbar,
was man glaubte, nur im
eigenen Inneren wahrzunehmen:

eine Seele, die rauscht,
knistert, dröhnt und singt.

Ununterscheidbar legen sich verschiedene akustische
Formen eines rhythmischen Schlagens übereinander:
technische und musikalische Geräusche, das modulierte
Flattern einer Drehbewegung, vielleicht von Rotoren,
einmal auf trockener Luft, dann auf feuchter, und dazu,
in korrespondierendem Rhythmus, ein Schlagzeug.
Zusammen nehmen die Geräusche den Schlag eines
überdrehenden Herzens ebenso auf wie den Rhythmus
einer drehenden Kamera oder eines Projektors. Die Folge
der Schläge liegt dicht an einer akustischen Stroboskopie
und genau an der Grenze vom Einzellaut zum
rhythmisierten Klangbild. Auf diese Weise ruft die Komposition

der Geräusche eine akustische Halluzination hervor,

die keinen festen Ort kennt, kein Innen ist und kein
Aussen: Entwickelt hat es so der Schnitt- und Tonmeister
WalterMurch (porträtiert in Filmbulletin 5.15) für Francis
Ford Coppolas Apocalypse Now, der Motive aus Joseph
Conrads Erzählung «Heart ofDarkness» in den Vietnamkrieg

überträgt. Nicht nur lässt Murch das pulsierende
Geräusch zwischen Raumeffekt und Klangfigur oszillieren,

sondern auch akustisch durch den Raum fliegen,
von rechts nach links, von oben nach unten.

Transformationen
von Zeit und Raum

Mit dieser Eröffnung des Films hat Murch eine neue
Ästhetik des Kinosounds begründet. Er nutzt die
Eigenheiten des menschlichen Hörens - das immer ein
ergänzendes, psychoakustisches ist —, um Irritationen



über die Quelle des Klangs zu erzeugen. Und zugleich
nutzt Murch alle Möglichkeiten der Kinosaalakustik,
um nicht mehr naturalistische stereofone Eindrücke

(̂1)

zu erzeugen. Aus einem technischen Raum werden die _ g
intimsten Gefühle evoziert. Im Kino, zeigen Coppola ^ £
und Murch, wird die Wahrnehmung des Menschen m c

selbst angegriffen und das, was seine Seele gewesen | ë <0

sein wird, nach aussen gekehrt, genauso wie im Krieg. ^ g I
Mit den Bildern dieser Eingangssequenz, £ £ ^

die von Murch, nicht von Coppola stammt, blättert f £ £
Apocalypse Now eine Reihe von möglichen Quellen g

der Geräusche auf der Tonspur auf: die Rotorblätter
eines amerikanischen Helikopters, der in Zeitlupe
über einen brennenden Dschungel und die darin

SEE
c £ o
o £ u
cu c o.

nicht sichtbaren Dörfer fliegt; den Ventilator, auf den c -a g

der panische Protagonist starrt und der zum Echo "5 S1
seines Herzschlags wird; das Schlagen der Flammen, | f |
die an den Blättern des Dschungels aufsteigen, oder I § Jj

dann den filmischen Rhythmus der Überblendungen Z ° e

selbst, in denen Drogen und Waffen sichtbar werden, " §1-
die den Herzschlag modulieren. Und alles könnte auch g

einfach zum Schlagzeug von John Densmore von The 1
Doors gehören: Percussion und Trommeln, die sich „ 3 J
vom Song «The End» zu emanzipieren scheinen, um f £ •§,

mit den Hubschrauberrotoren gemeinsame Sache 2 e

zu machen. Auch das Schlagzeug migriert durch den f £ £

Kinosaal oder durch den Kopf. -S I ä

Kinosound, Krieg und alle mit Pan, dem Gott 11 £
der Ohren, verbundenen akustischen Vorstellungen
sind weder nur technische noch einfach mentale, 1 £"§
sondern verbinden Gehör und Medien, ununter-
scheidbar. Die Geräusche in diesem Zwischenreich £ ç g

lassen sich präzise lokalisieren, kennen aber keinen 1f00
definierten Raum und, wie Pans magische Mittags- £ |
stunde, keine homogene Zeitstruktur. Die Transfer- &

mation von Zeit- und Raum in der Wahrnehmung und
nicht der Versuch, Bilder und Klänge zu synchronisieren,

bestimmen den Kinosound.
Sound ist das, was sich am Klang nicht anschreiben

lässt, was über jede Notation und Partitur hin-
ausschiesst. Der Sound einer Musik verdankt sich
der Art und Weise, wie Instrumente gespielt, wie Hall
und Raum beschaffen oder technisch bearbeitet sind
oder wie, noch kunstvoller, Obertonschwingungen,
die Klangfarben von Instrumenten, miteinander und
mit denen sonstiger Geräusche verschränkt werden.
Im Kino entstehen zugleich Intensitäten und Entfremdungen

durch solche Verbindungen von Klängen und
Geräuschen: vom Ton der Mundharmonika mit dem
Geräusch des vorbeifahrenden Zugs wie bei Sergio
Leone, vom Fagott des Orchesters mit dem Muhen
eines Rindes, wie in Moses und Aron von Danièle Huillet
und Jean-Marie Straub. Die Kunst des Sounddesigns
im Kino folgt damit auf technisch immer raffiniertere
Weise einem Wunsch, den Arnold Schönberg bereits
1911 in seiner Harmonielehre formuliert hatte: dass

künftig nicht mehr in Melodien, sondern in Klang-
c färben zu komponieren sei.

Seitdem mit Synthesizern in den sechziger jah-
ü ren Obertonstrukturen kalkuliert und konfiguriert

und sogar auf Tastaturen spielbar wurden, seitdem
m sich Töne, aufgenommen auf Magnetband oder später

auf digitalen Formaten, verzerren und vermischen
lassen, sind Klänge nicht mehr entweder Musik oder
Geräusch, nicht mehr entweder naturalistisch oder
künstlich, sondern stets beides. Ihre Übertragung
verbindet das Hören mit zugleich realen und künstlichen
Dingen, mit architektonischen und synthetischen
Klangräumen. Als solche intervenieren sie ins Filmbild,
aber gerade nicht als Verdopplung des Sichtbaren,
sondern als dessen Modulation.

Als akustische Ausweitung aller Klänge und
Stimmen ebenso wie als deren Störung und als
Rauschen nimmt der Sound im Kino Kontakt mit den
Bildern auf und transformiert sie zugleich. Kinosound
markiert ein Feld der Unbestimmbarkeit zwischen
Hörbarem und Halluziniertem, zwischen Wahrnehmung

und Wunsch. Mehr als alle optischen Tricks
verwischt der Klang im Kinosaal die Grenze zwischen
dem Eigenen und dem Fremden. Kein Wunder, ist doch
das Hörorgan selbst eine Übergangszone zwischen
materieller Welt und Wahrnehmung, zwischen technischen

Medien und Nerven. Immer zugleich innen und
aussen, bewusst und unbewusst bleibt der spezifische
Sound eines Films - sein eigener Klang jenseits von
den Melodien der Filmmusik - unverwechselbar und
zugleich das, was in der Erinnerung an einen Film
am wenigsten beschreibbar ist. Filmkritik vermeidet
daher den Sound, wo sie nur kann, und beschränkt
sich, wenn überhaupt, auf technische Rekonstruktionen

der Tonmischung. Kinogänger erinnern sich an
Filmmelodien, aber selten wissen sie noch, wie jenseits
davon die akustische Wirklichkeit der Filmerzählung
beschaffen war oder wie Musik und Geräuschkomposition

eines Films zusammenhängen.

Psyche ist hörbar

In den siebziger Jahren wurde viel für den Kinosound
erfunden, was sich ganz im Sinne psychedelischer
Experimente als Bewusstseinserweiterung verstehen

liess. Gemäss dem Altmeister der politischen
Psychologie, Aldous Huxley, dem wir den Begriff
Psychedelik (und The Doors ihren Namen) verdanken,
zeigt sich in solchen Erfahrungen eine Wirklichkeit
des Seelischen: Die Seele (psyche) wird offengelegt
(delos). Filme wie Apocalypse Now jedoch, die den
Anspruch haben, die Ästhetik des Kriegs vorzuführen

und zugleich Aufklärung über die Wahrnehmung
im Zeitalter technischer Medien zu betreiben, kehren

dieses Verhältnis immer auch um: Die Seele, so
das Argument aller filmischer Avantgarden, wird im
Kino nicht einfach sichtbar gemacht, sondern
überhaupt erst als spezifische Seele des 20. Jahrhunderts
hergestellt. Mittels Kinematografie lassen sich noch
die kleinsten und unwillkürlichsten Bewegungen der
Menschen aufzeichnen, ein «Optisch-Unbewusstes»,
wie es bei Walter Benjamin heisst. Akustisch leistet
die Fonografie dasselbe, indem sie flüchtige Klänge
und Stimmen als reale Tonspur fixiert. So macht das
Kino sieht- und hörbar, was zuvor, in der Buchkultur,
als eigenes und inneres Wahrnehmungsvermögen des
Menschen galt: die Seele. Die Funktionen der Seele
Hessen sich damit aber auch simulieren.



Gravity (2013) Regie: Alfonso Cuarön



The Conversation (1974) Regie: Francis Ford Coppola



Hatten Physiologen und Philosophen im 18. Jahrhundert

noch darüber gestritten, ob die Seele als Organ
lokalisierbar oder eine rein virtuelle Funktion der
Verbindung aller Empfindungen sei, so wurden im Laufe
des 19. Jahrhunderts diese Funktionen in Experimenten

sinnesphysiologisch vermessen und verschaltet.
Dieselben Apparaturen, mit denen Theoretiker wie
Hermann von Helmholtz oder Praktiker wie Thomas
Edison menschliche Hörfunktionen testeten, konnten
andersherum eingesetzt werden, um die Hörnerven zu
erregen und künstliche Effekte auf Ohren und Augen
zu spielen. Damit waren Seelenfunktionen zum ersten
Mal aufAnordnungen aus der Umgebung verteilt.
Insbesondere Toneffekte, die Aufnahmen von Schüssen,
Schreien oder Löwengebrüll, konnten Gefühle künstlich

hervorrufen. Das ist buchstäblich zur Signatur
der Macht des Kinos geworden. Zugleich besteht in
solch dichten Übertragungen von Affekten aber auch
das Potenzial seiner Empathie, wie Ildikö Enyedi auf
der Tonspur von On Body and Soul (2016) zeigte. In
diesem Film bilden die sehr nah aufgenommenen
tiefen und verzweifelten Rufe von Rindern, gefesselt
zur Schlachtung, den akustischen Horizont, vor dem
sich alle Fragen nach der Verbindung von Körper und
Seele entfalten.

Das Motiv des Schreiens von Leidenden oder
Opfern, das aufgenommen und an anderer Stelle
eingesetzt wird, oder das Phänomen einer mütterlichen
Stimme, die beliebig und überall reproduzierbar ist,
sind berühmte Filmsujets geworden. Einerseits
simulieren sie Gefühle im Kino, andererseits verweisen
sie zugleich auf die Schrecken der Macht medialer
Simulation. Alfred Hitchcock hat das paradigmatisch
in Psycho (i960) vorgeführt, in dem die Protagonisten
und mit ihnen die Kinozuschauer von allen möglichen
Stimmen, deren Herkunft unklar bleibt, besessen
werden. Für den Fall der technisch verteilten
Mutterstimme zeichnet der Film das Psychogramm der
Psychose und wird damit zum Vorläufer von weiteren
Filmen, in denen die Halluzination von Mutterstimmen

zum Horror wird, zum Beispiel Gore Verbinskis
The Ring (2002). Die Macht der vom Körper
losgelösten und künstlich oder kinematografisch wieder
implementierten Stimme hat bereits Fritz Lang in dem
frühen Tonfilm Das Testament des Dr. Mabuse (1933)
zum Thema gemacht, zeitlich parallel zur Radiopolitik
der Nationalsozialisten in Deutschland und deutlich
ausgewiesen als deren mediale Analyse. Damit hat
Lang eine ganze Serie von Stimmengespenstern für
das kommende Kino aufgerufen.

Unheimlich sind diese Kinostimmen, insofern
sie immer zugleich schwingungsgetreu und technisch
verzerrt sind. Oft kommen sie vom Plattenspieler oder
Tonband, aus dem Radio oder dem Telefon, und später

werden sie, wie in Stanley Kubricks 2001: A Space
Odyssey (1968), zu Computerstimmen. In Blow Out
(1981) hat Brian De Palma das noch einmal paradigmatisch

für den Schrei durchgeführt, jenes
Grenzphänomen der Stimme, das jenseits der Sprache eine
Stelle aufreisst, an der sich menschliche Wahrnehmung

unmittelbar mit einem unbekannten Fremden

verbindet. Auch das gehört zum Zauber des

Kinosounds, dass dieses Fremde ein anderer Mensch, -
aber auch ein Tier sein kann oder etwas dazwischen: -
das ausserirdische Geschöpf E.T. zum Beispiel oder 1
ein Betriebssystem, das sich nur durch eine künstliche |
Stimme äussert, wie Samantha in Spike Jonzes Her
(2013). Kinosound führt und verführt zu hybriden
und immer etwas illegitimen Verbindungen.

In den Techniken akustischer Medien, die
aufgezeichnete Schwingungen direkt übertragen und
nicht, wie die Stroboskopie des bewegten Bildes nur
die Illusion von Bewegung, liess sich ein psychisches
Verhältnis zur Welt besonders gut simulieren. Das
funktionierte umso besser, je feiner und gerichteter
die Mikrofone wurden und je präziser Lautsprecheranlagen

die Verteilungen und Mischungen von Klängen

zu künstlichen Räumen für das Gehör simulieren
konnten. Nicht die Genauigkeit der Sprachübertragung,

nicht die Vernehmlichkeit von Dialogen war
daher für Leute wie Sergei Eisenstein oder Siegfried
Kracauer am Übergang zum Tonfilm interessant,
sondern die Möglichkeit, eine neue Welt aus Geräuschen
zusammenzusetzen. Kurz vor dem Auftauchen des

Synthesizers wies i960 der damals schon siebzigjährige

Kracauer darauf hin, dass es dem Regisseur
freistehen müsse, «gewisse Geräusche ihrer natürlichen
Substanz zu berauben, sodass sie nicht mehr auf das
physische Universum hinweisen, dem sie entstammen;

als entkörperlichte Entitäten nehmen sie dann
andere Funktionen an». Dachte Kracauer hier noch
eher an kontrapunktische Reibung zwischen Ton und
Bild, so konnte spätestens die Transformation der
Klangqualitäten durch Tonband und Synthesizer
solche unähnlichen Ähnlichkeiten herstellen, wie Walter
Murch sie in Apocalypse Now einsetzte.

Als Schuljunge bereits hatte Murch im lokalen
Radio WQXR eine Übertragung gehört, bei der sich
ihm, wie er schreibt, die Nackenhaare vor Aufregung
sträubten: ein Tonbandstück von Pierre Schaeffer und
Pierre Henry, den Begründern der musique concrète. Es

war eine Komposition mit Klangpartikeln aus alltäglichen

Geräuschen, deren Herkunft durch das Schneiden
der Tonbänder unkenntlich gemacht worden war. Sie

waren, im Wortsinn Kracauers, ihrer natürlichen
Substanz so beraubt, dass nichts mehr auf ihre Herkunft
aus dem physischen Universum hindeutete. Murch
adaptierte das Verfahren später für seine Filmkompositionen.

Damit wanderte eine Ästhetik der französischen
Avantgarde direkt in die amerikanische Popkultur ein
und formte, wie Michael Ondaatje zu Apocalypse Now
schrieb, «the American subconscious». Nicht einfach
Töne, sondern Sound moduliert das Unbewusste.

Unheimliche Stille

Das Kino, darin sind sich seine Historiker und
Historikerinnen einig, war niemals stumm. Aber seine
Klangräume waren ganz unterschiedlich: Edison hatte
schon 1887 mit Synchronisierungen von Bild- und
Tonapparaturen, von Kinetoskopen und Phonographen

experimentiert, doch diese noch individualisierten

Verschaltungen von Leuten mit Apparaten setzten
sich nicht durch. Das frühe öffentliche und kollektive



Kino der Jahrmärkte wiederum ging im Jubel der
umstehenden Massen unter, während auch die ersten
gesitteten Vorstellungen in Pariser Cafés oder Berliner
Kleinkunsttheatern keineswegs still waren, sondern
vom Germurmel der Leute, vom Klirren der Tassen
und Sektgläser und vom Rattern des Projektors selbst
begleitet. Stille im Kino war überhaupt erst möglich,
nachdem der Projektionsapparat aus dem Kinosaal in
einen isolierten Vorführraum verbannt worden war.
Damit wurden aber auch Anweisungen nötig, was und
wie im Kino zu hören sei. Erst 1921 mahnte George
Beynon im Handbuch «Musical Presentation of Motion
Pictures», einerArt Leitfaden für Kinobetreiber: «Zuzulassen,

dass Filme in der Stille gezeigt werden, ist ein
unverzeihliches Vergehen, das schonungslos verurteilt
werden muss. Unter keinen Umständen darf ein Film
in der Stille beginnen.» Von Anfang an sollte jeder
Film seine Ästhetik souverän bestimmen, das heisst,
die Wahrnehmung nicht nur im Visuellen, sondern
auch im Akustischen präzise regulieren.

Aber im Stummfilmkino waren häufig
sogenannte Rezitatoren oder Erklärer aufgetreten - Franz
Kafka nannte sie auf Jiddisch «Versteller» -, die den
unheimlichen, wortlosen Schatten von Menschen auf
der Leinwand Sprache und damit eine Seele verliehen.
Diese Kinoerzähler konnten die moralische Botschaft
eines Films völlig auf den Kopf stellen, wenn sie eine
Geschichte enttäuschter Liebe plötzlich in Begriffen von
Klassenverhältnissen kommentierten. «Der Erklärer
schluchzte, das Publikum ballte die Fäuste, eine ganz,
ganz andere Tragödie, als der Filmfabrikant gesehen
hatte, raste vorüber. [...] Aus dem Kintop werden die
Revolutionen der Zukunft kommen », prophezeite 1912,
viel zu früh für deutsche Aufstände, ein Filmjournalist
mit dem tollen Namen Rauscher. Diese Filmerklärer
agierten «in einem seltsamen Zwischenreich und sind
entfernte Vorfahren der bauchredenden Synchronsprecher»,

schreibt Hanns Zischler, Schauspieler, Sprecher,
Pianist und Filmhistoriker, der selber in den Filmen von
Wim Wenders, Chantal Akerman oder Jean-Luc Godard
ein bilinguales Reich zwischen dem deutschen und dem
französischen Kino etabliert hat, indem er zwischen
den Sprachen, ihren Melodien und ihrer Musik agiert.
Die frühe Tradition der Erzählerstimme wird auch im
Tonfilm noch konserviert in Form des narrator oder
der voice-over - einer weiteren körperlosen, ortlosen
Stimme, die dann, je nach Genre oder Nationalkino,
ganz eigene Formationen entwickeln wird.

Dass das frühe Kino ganz ohne Ton eine sehr
unheimliche Veranstaltung gewesen wäre, vermuteten
auch Theodor W.Adorno und Hanns Eisler 1944 in
ihrer grundlegenden Studie «Komposition für den
Film»: «Das reine Lichtspiel muss gespenstisch gewirkt
haben, ähnlich wie das Schattenspiel - Schatten und
Gespenst haben von je zusammengehört. Die <magi-
sche> Funktion der Musik, von der schon die Rede

war, muss darin bestanden haben, die bösen Geister
c in der unbewussten Wahrnehmung zu beschwichti-
I gen. Musik wurde gleichsam als Gegengift gegen das

I Bild eingesetzt.» Musik hatte den neuen Gespenstern
ë technischer Medien zunächst eine alte romantische

Seele einzuhauchen.

Ein weiterer Grund für die Intervention gegen Stille
im Kinosaal folgte der Erfahrung, dass die Zuschauer
selbst Geräusche und Töne zu den Bildern
assoziierten. Damit liefen die Intentionen der Regisseure
und Regisseurinnen Gefahr, durch unkontrolliertes
Wünschen und Träumen im Kino subvertiert zu
werden. Solche überschiessenden Gefühle sollten durch
Filmkompositionen, die es schon seit Emile Reynauds
pantomimes lumineuses von 1892 als Begleitmusik zur
Lichtspielszene gab, gefesselt und gebannt werden:
Für Standardsituationen der Filmhandlung geben
Cue Sheets, Notenblätter, die der Filmkopie beigelegt
werden, sowie die Melodiensammlung der Moving
Pictures Music Anthologies stereotype musikalische
Motive vor. Hoffnung und Rührung oder Drohung
und Gefahr - alles hat seine gängige Melodie. Um
diese Funktion der Begleitmusik nicht nur zu
durchkreuzen, sondern auf ihre Operationen hinzuweisen,
haben Regisseure wie Jean-Luc Godard immer wieder
abrupt in die Musik hineingeschnitten. Ton und Bild
als Antagonisten zu begreifen, heisst, Wahrnehmung
selbst auseinanderzunehmen, zu analysieren, einen
Strich durch die romantische Berechnung der Seele

zu machen.
Nach dem Vorbild von Walt Disneys

Vertonungen wurde die ganz dichte Verknüpfung und
Synchronisation von Geräuscheffekt und Handlung
stets etwas herablassend als mickey-mousing bezeichnet,

eine reflexartige akustische Konditionierung des
Publikums. Die meisten Musikbegleitungen rekurrierten

auf klassisches Standardrepertoire. In selteneren
Fällen und erst in den grossen und teuren Produktionen

der Zwanzigerjahre schrieben Musiker wie Arthur
Honegger für La Roue von Abel Gance oder Erik Satie
für René Claires Entr'acte eigene Kompositionen.

Je nach Grösse des Projektionsraums spielten
einzelne Instrumente oder ein ganzes Orchester. Sie
Hessen sich entweder innerdiegetisch hören, also als
Teil der Erzählung und damit auch für die Figuren
vernehmlich. Oder aber die Musik war extradiegetisch
angelegt, das heisst, Begleitmusik im strengen Sinne
und nur für die Ohren und Gemüter des Publikums
gedacht. Auch diese Grenze zwischen Inner- und
Extradiegetischem, die sich noch weit in die
Tonfilmära hinein hielt, wurde durch Leute wie Walter
Murch strategisch unterlaufen: Niemand kann in
Apocalypse Now wissen, wer was hört, wer von
welchem Rhythmus in die Endlosschlaufen der eigenen
Erinnerung oder in den Wahnsinn getrieben wird. Das
Publikum unterliegt der Macht des Rotorensounds
genauso wie die Kriegshelden in Vietnam. Die
Verzerrungen der Seele werden durch Medientechniken
hergestellt, die innerhalb und ausserhalb des Kinos
wirken, ununterscheidbar.

Resonanz-Körper

Mit digitalen Verfahren riskiert der Kinosound, in
seiner Künstlichkeit hyperreal zu werden. Etwa wenn
Musik oder Geräusche als Sonoskopien auf
Bildschirmen sichtbar gemacht und dann Klangpartikel
für Klangpartikel, Pixel für Pixel manipuliert und im



Blow Out (1981) Regie: Brian De Palma

Moses und Aron (1975) Regie: Danièle Huillet und Jean-Marie Straub





virtuellen Raum des Surroundsounds verteilt werden,
eines Sounds, der ebenso im Kinosaal wie mithilfe
von Kopfhörern wirkt. 2008 wurde in Danny Boyles
Slumdog Millionaire eine solche Krise spürbar: Das
ausgetüftelte Sounddesign war so raffiniert, dass die
Leinwand im Kino nicht auffangen konnte, was an
akustischer Raumrealität im Saal herrschte. Die
britischen Sounddesigner Ian Tapp und Richard Pryke,
die ihre Erfahrungen aus den renommierten BBC
Studios mitbrachten, bastelten gemeinsam mit ihrem
indischen Kollegen Resul Pookutty eine Welt aus
Geräuschen zusammen, in der reale Aufnahmen und
künstliche Soundeffekte nicht mehr zu trennen waren.
Die auditiven Halluzinationen versetzten die Zuschauer
in eine akustische Umgebung, die mit der
zentralperspektivischen Raumtiefe der Bilder in Konflikt geriet:
Vorne war das Geräusch der Rikschas zu hören und
im Rücken des Publikums plötzlich die Glöckchen der
Tiere auf den Strassen Mumbais, sodass die Zuschauer
dazu verleitet wurden, sich im Sessel umzudrehen, um
nach den Klangquellen Ausschau zu halten. Der
Kinosound beschränkte sich nicht mehr darauf, aus dem Off
zu wirken, sondern trat in Konkurrenz zur diegetischen
Welt der Bilder. Zwar erhielten die drei Tonkünstler
einen Oscar für den besten Filmton, Best Sound Mixing,
ihr Kollege Glenn Freemantie allerdings, der für den
Tonschnitt verantwortlich war, ging einstweilen leer
aus. Ganz offenbar liess der volle Klangraum die
Leinwand etwas flach und blass erscheinen, und so führte
die Perfektion der Klangkomposition vielmehr nur zu
einer neuen Konjunktur des visuellen 3D.

Wenige Jahre später hatte Glenn Freemantie
die Chance, eine Art negativen Klangraum in all
seinen Minimalismen für das Kino zu komponieren: die
Übersetzung einer Erfahrung des Hörens im luftleeren

All. Für die Tonspur von Alfonso Cuaröns Gravity
(2013) setzte Freemantie Aufnahmen des Herzschlags
und des Atems der Protagonistin, einer Bioingenieurin
im All, zusammen und darüberhinaus lediglich jene
Geräusche, die sich über Berührung auf ihren Körper
übertragen. Wenn im Bild Dinge, Geräte oder
Weltraummüll aufeinander krachen, hört das Publikum
nichts - es sei denn, die Astronautin mit dem schönen

Namen Ryan Stone berührt diese Objekte gerade.
Damit setzte die Tonspur jede akustische Orientierung
im Raum und überhaupt den Raum als umfassenden
Behälter aus, zugunsten eines rein leiblichen Hörens.
Dass das zugleich als rein weibliches Hören, als

Rettung der Welt durch die unmittelbare Übertragung
von Schwingungen mittels (mütterlichem) Körper
präsentiert wird, bestimmt die Dramaturgie des Films
als erotisch gemeinte, wenn dies auch ein wenig
ideologisch daherkommt.

Die Kommunikation unter den in ihren
Raumanzügen isolierten Protagonisten haben die
Sounddesigner in Gravity durch mehr oder weniger futz,
Kanalrauschen, verzerrt, das die Form der Radioübertragung

simulieren soll. Damit wiederum werden
psychische Nähe und Distanz zwischen der jugendlichen
Astronautin und dem erfahrenen alten Raumfahrer als

direkte Schwingungsempfindungen der Zuschauer
selbst evoziert. Freemantie und Skip Lievsay, der

re-recording mixer des Films und ein alter Hase des Tons £
im unabhängigen Kino, verschränken auf diese Weise .3

sehr systematisch Dialog und Geräusche und schliess- |
lieh auch die Musik, genau jene drei Elemente des Film- |
tons, die in konventionellen Studioproduktionen strikt
getrennt bleiben mussten. Ausserdem verteilten sie
die Dialoge, die im klassischen Kino stets über den
mittleren Tonkanal hinter der Leinwand übertragen
werden sollten, stereofonisch rechts und links, dank
Dolby 7.1 auch hinten und vorne ins Off des Bildes und
schliesslich noch mithilfe des DolbyAtmos Mix System
oben und unten im Kinoraum. Sound umfängt uns.

Auf diese Weise wird die Odyssee im
schwerelosen Klangraum zugleich zur Aufklärung über
den Verlust der alten Seele unter Bedingungen der
iPod- und Walkman-Kultur: Als Klangsubjekte,
isoliert und zugleich verbunden durch Kopfhörer und
vernetzte Schwingungen, lernen wir alle gerade, neue
Nähen und Distanzen im Raum, unter uns und unter
abwesenden anderen akustisch auszumessen. Nicht
dass Stimmen entkörpert und im Raum beliebig zu
reproduzieren sind (wie in Fritz Langs Dr. Mabuse),
bestimmt das Machtdispositiv in Gravity, sondern die
Erfahrung, dass alle Kanäle, auf denen noch Stimmen
empfangbar sind, jederzeit gekappt werden könnten.
Die Erfahrung dieser Bedrohung teilen die Zuschauer,
deren Kommunikationen ebenfalls von Netzwerken
abhängen, auf die sie keinen Einfluss haben. Unheimlich

an Freemanties Sounddesign ist nicht, dass ein
Raum ohne Orientierung entsteht, sondern dass bei
aller vektoriellen Orientierung ein haltbarer Raum
entzogen wird. Unheimlich ist Freemanties Design
deshalb, weil es unsere mediale Verfassung, die wir
übersehen und überhören, wenn wir kommunizieren,
so präzise beschreibt. Ununterscheidbar ist, ob per-
zeptive Zustände unter Bedingungen digitaler
Datenübertragung technische oder mentale, subjektive oder
simulierte Wahrnehmung oder Halluzination sind.
Nur ein Film, der sich Gravity, Schwerkraft, nennt, kann
hier noch an die alte Menschenseele appellieren. Wenn
wir im Kino und mithilfe von dessen Sounddesign
noch irgendetwas lernen können, dann eine Kommunikation

jenseits der Schwerkraft, im luftleeren Raum
der Datenübertragung, die sich durch ganz physiologische

Nähe herstellt und zugleich erst durch technische

Bearbeitung von Schwingungen und Geräuschen
möglich wird. Eine solche akustische Kommunikation
des Kinos überwindet die Schwerkraft der Bilder, x

-> Literatur

Theodor W. Adorno und Hanns Eisler: «Komposition für den Film
[1944]», in: Ges. Schriften. Bd. 15. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2006

Mervyn Cooke: A History of Film Music, Cambridge University
Press 2008

Ute Holl: Der Moses-Komplex. Politik der Töne, Politik der Bilder.
Zürich: Diaphanes, 2014

Julian Rohrhuber, Volko Kamensky (Hg.): Ton. Texte zur Akustik im
Dokumentarfilm, Berlin: Vorwerk 8, 2013

Friedrich Kittler: «Der Gott der Ohren», in: Draculas Vermächtnis.
Technische Schriften, Leipzig: Reclam 1993

Michael Ondaatje: The Conversations. Walter Murch and the Art of
Editing Film, New York: Random House 2002

Siegfried Kracauer: Theorie des Films, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1985

Hanns Zischler: Kafka geht ins Kino, Berlin: Galiani 2017



STUMMFILMFESTIVAL
MIT LIVE-MUSIK

Stadt Zü]
Kultur

expand the experience

FILM£XPl_ORER

Ex Libris I Frederick Wiseman Just Like Our Parents Gus Van Sant Heinz Emigholz
Reviews Interviews FR Reviews EN Reviews FR Reviews Interviews EN DE

Der Schweizer Kurzfilm |

Kurzfilmtage Winterthur
Reviews DE

Das Kongo Tribunal
Reviews Interviews EN DE

Pimpaka Towira
Reviews Interviews EN

Yellow Creature - Aspekte der
Transformation

WWW.FILMEXPLORER.CH


	Kinosound : die verteilte Seelenfunktion

