
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 59 (2017)

Heft: 362

Artikel: Zeitzeichen : der Geist des Posthumanismus

Autor: Schmid, Dominic

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-863206

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-863206
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zeitzeichen

In der Welt von Ghost in the
Shell werden mit erstaunlicher

Tiefe grundlegende Fragen
einer posthumanistischen

Zukunft verhandelt. Die Sichtweise

auf technologische
Phänomene ist dabei sehr
japanisch geprägt. Jetzt

hat sich Hollywood an dem
Stoff versucht.

Der Geist des
Posthumanismus

Einer der wenigen wirklich originellen
Einfälle von Ghost in the Shell (2017),
der Hollywoodadaption der berühmten

Mangaserie von Masamune Shi-

row, die auch bereits zweimal von
Mamoru Oshii verfilmt wurde, sind die
haushohen Hologrammfiguren, die als

Werbemaskottchen wie gigantische
Kaijü geisterähnlich die Zukunftsstadt

durchschreiten. Dabei stellt der
berühmteste aller Kaijü, Godzilla,
ein Symbol für Japans besonderes
Verhältnis zur Technologie dar, das
aus einer ziemlich differenzierten
Gespaltenheit zwischen hoffnungsvollem
Fortschrittsglauben und der Angst vor
potenziellerVernichtung besteht. Kein
anderes Land hat in seiner Geschichte
im selben Ausmass gleichzeitig die
Vor- und Nachteile technologischer
Entwicklung zu spüren bekommen -
von der rasanten Nachholung der
technologischen Moderne innerhalb
weniger Jahre im späten 19. Jahrhundert
über die apokalyptische Vernichtungskraft

der Atombombe bis hin zur
erneuten technologischen Entwicklung
an die weltweite Spitze der
Computertechnologie, Robotik und anderer
futuristischer Bereiche. So lassen sich
die Hologrammfiguren als subtiler
Hinweis darauf lesen, was die Problematik

einer amerikanischen Adaption
dieses japanischen Stoffs sein könnte.

Im Cyborg-Nirvana

Der Posthumanismus löst im Westen
Unbehagen aus, bedingt durch das
christlich-kantianische Menschen-

~ bild, das den Menschen als Krone der
dl

3 Schöpfung betrachtet. Zusammen mit
f den katastrophalen Erfahrungen mit
E der Eugenik vor gut hundert Jahren

führt dieses Unbehagen zu starken

Abwehrreaktionen und dazu, dass
konkrete und fiktive Versuche, den
Menschen mittels Technologie neu
zu gestalten, sich in der Regel in
deren Ablehnung erschöpfen. Dass die

Voraussetzungen in der östlichen
Hemisphäre, im Besonderen in Japan,
etwas anders aussehen, hat mitunter
auch religiöse Gründe. So steht im
Buddhismus der Mensch ganz
bestimmt nicht im Zentrum der Schöpfung,

die menschliche Existenz wird
als etwas zu Überwindendes denn
als etwas Abgeschlossenes betrachtet,

und die Erlösung besteht nicht
in einem individuellen Fortleben
in einer anderen Sphäre, sondern
gerade in der Auflösung der
Individualität im Nirvana. Hinzu kommt,
zumindest in Japan, das animistische
Weltbild des Shintö, das nicht nur
Menschen eine Art Seele zuschreibt,
sondern allen Lebewesen sowie
toter Materie. All dies führt zu einer
Sicht der Dinge, die den potenziellen

Entwicklungen des Posthumanismus

durchaus zugeneigt ist. So
steht Japan heute weltweit sowohl in
der Forschung und Produktion von
Robotern, Androiden und Cyborg-
Technologien als auch in der kulturellen

Auseinandersetzung mit den dabei
entstehenden praktischen und
ethischen Fragestellungen unangefochten
an der Spitze. Für den Film bedeutet
dies, dass da, wo amerikanische Filme
wie Robocop und Gattaca aufhören,
Werke wie Akira und Ghost in the Shell
erst einsetzen. Und weil alles, was
technologisch machbar und Profit
versprechend ist, früher oder später
tatsächlich in irgendeiner Form Realität
werden wird, lohnt sich der Blick auf
die japanische Science-Fiction umso
mehr, als hier zurzeit wohl eine der
erheilendsten Auseinandersetzungen
mit den Vorteilen wie den Schwierigkeiten

stattfindet, die die Entwicklungen

des Posthumanismus mit sich
bringen werden.

Ghost in the Shell (2017)

Der Körper des Theseus

Eine der Grundfragen, die Ghost in the
Shell und dessen Hauptfigur Major
Motoko Kusanagi umtreiben, findet
sich ironischerweise bereits in einem
philosophischen Paradoxon aus der
griechischen Antike: dem Schiff des
Theseus. Plutarch stellt dabei die Frage,

inwiefern bei einem Schiff, dessen
einzelne Bestandteile nach und nach
ausgetauscht werden, sodass am Ende
keines der ursprünglichen Teile mehr
an seinem Platz ist, immer noch von
demselben Schiff gesprochen werden
kann. Es ist im Grunde dieselbe Frage,

die sich Kusanagi stellt. Sie ist die
Anführerin der Section 9, einer
paramilitärischen Polizeieinheit, die für
jegliche Fälle von Cyberkriminalität
zuständig ist - wobei Cyberkriminalität

in einer Welt, in der alles und
jeder Teil eines riesigen Computernetzwerks

ist, von weitaus grösserer
Tragweite ist, als wir es uns von hier
und heute gewohnt sind. Kusanagi
ist ein Cyborg; ihr Körper besteht zu
95 Prozent aus künstlichen Bestandteilen,

wobei einzig der Sitz ihrer Seele

oder Persönlichkeit «original» bleibt:
der sogenannte «Ghost».

Die Entwicklung der Cyborg-Tech-
nologie, die heute noch am Anfang
steht - von Brillen und Smartphones
als einfachen Unterstützern bis zu
biotechnologischen Ergänzungen wie
Prothesen, Herzschrittmachern und
in den Schädel eingepflanzten
Hörgeräten -, ist in dieser Zukunft normal
geworden. Künstliche Augen, die ein
weiteres Lichtspektrum abzudecken
vermögen, Arme und Beine mit
vervielfachter Leistungsfähigkeit sowie die
Minimalausstattung - eine künstliche
Hülle um das Gehirn als Schnittstelle
zu allerlei Maschinen und dem Netz -
haben den Menschen zu einem Wesen
gemacht, das in seiner materiellen
Zusammensetzung nicht mehr viel
mit dem menschlich-organischen

Regie: Rupert Sanders



Ghost in the Shell / Kokaku Kidotai (1995) Regie: Mamoru Oshii

Grundriss gemeinsam hat. Schöne
neue Welt, möchte man meinen, in
der Krankheiten wie Nationalstaaten
der Vergangenheit angehören.

Doch die Realität sieht
(wortwörtlich) düster aus: allmächtige und
undurchsichtige Konzerne haben die
Position der Nationalstaaten
übernommen, soziale Ungleichheit wird
durch die unterschiedlichen technologischen

Möglichkeiten noch verstärkt,
und die Schnittstellen, die direkt ins
Hirn führen, zum «Ghost», sind stets
den Angriffen von Hackern und anderen

böswilligen Akteuren ausgesetzt.

Arbeitsalltag
im Posthumanismus

Genau ein solcherAngriff steht im
Zentrum des Plots von Ghost in the Shell
(1995) von Mamoru Oshii. Eine Entität
namens «Puppet Master» hackt sich in
die Gehirne verschiedener Menschen,
um diese wie Marionetten ihrWerk
verrichten zu lassen, löscht dabei teilweise

gar persönliche Erinnerungen und
ersetzt sie durch neue. Eingewoben in
einen Ermittlungsplot, in dem die Section

9 den Urheber dieserverstörenden
Eingriffe aufzuspüren versucht, ist jene
philosophische Ebene, in der Motoko
Kusanagi sich in mitunter etwas
ausufernden Dialogen mit ihrem eigenen
dringlichen Leib-Seele-Problem
auseinandersetzt. Die nachwirkenden
poetischen und teils melancholischen
Bilder, die Oshii dafür findet, machen
den Film sowohl zu einem Klassiker
des Cyberpunkkinos, des Animefilms,
wie zu einer eindrücklichen und nach
wie vor aktuellen Auseinandersetzung
mit dem Posthumanismus. Eine Vielzahl

von Werken, zuallervorderst die
Matrix-Filme, haben sich bis heute von
ihm inspirieren lassen.

Was die thematische Vielfalt und
Relevanz betrifft, wird dieser erste Film

von Oshiis eigener Fortsetzung Ghost
in the Shell: Innocence (2004) wohl
sogar noch übertroffen. Nicht nur
in formaler Hinsicht, sondern auch
inhaltlich wird der erste Teil in seiner
Komplexität noch überboten. Hauptthema

ist hier das Verhältnis zwischen
dem Menschen und seinen Kreationen,

ausgeführt anhand eines Plots um
weibliche «Sexdroids», denen mittels
«Ghost Dubbing», der Einspeisung
von «Ghosts» entführter Mädchen,
ein menschlicher Affekt verliehen
werden soll. Auf der metaphorischen
Ebene führt Oshii in schon fast
akademischer Praxis ein ganzes Arsenal
an Verweisen auf das Puppenthema
auf - von Descartes über La Mettrie
bis zu Verweisen auf Hans Bellmers
verstörende Puppenkreationen -, mit
der Grundfrage, woher dieser Drang
des Menschen kommt, Kopien seiner
selbst herzustellen, nur um diese dann
beherrschen, missbrauchen und
unterdrücken zukönnen. Wennwir es einmal
vermeiden möchten, dass sich unsere
Schöpfungen gegen uns wenden -
wie dies Filme wie Terminator oder The
Matrix schon fast voraussetzen -, sei
es uns nahegelegt, über die Fragen,
die Oshii hier aufwirft, nachzudenken.

Vor der Übernahme durch Hollywood

entstanden in Japan noch zwei
weitere Bearbeitungen des Stoffs in
der Form von animierten Fernsehserien.

Ghost in the Shell: Stand Alone
Complex (2002-2004) sowie Ghost in
the Shell: Arise (2015) erzählen weitere
Geschichten aus dem Arbeitsalltag der
Section 9. Wenn dabei auch
philosophischer Gehalt und insbesondere
die Poesie von Oshiis Interpretationen

um einiges zurückgefahren
werden, gelingt es beiden Serien dank
ihres weiter gespannten zeitlichen
Erzählrahmens, mitunter eine ganze
Bandbreite an Fragestellungen und
Möglichkeiten der Welt von Ghost

in the Shell abzuarbeiten. So gut wie
jedes ethische Dilemma, das eine von ç
Cyborg- und anderen Technologien I
bestimmte Welt mit sich bringt, wird J
in einer der zahlreichen Episoden gj

verhandelt. Das Potenzial von Ghost in
the Shell,über Themen nachzudenken,
die offensichtlich einiges mit unserer
eigenen mittelfristigen Zukunft zu tun
haben könnten, tritt hier besonders
offenkundig zutage.

Shell minus Ghost

Umso enttäuschender ist es deshalb,
dass der erste nichtjapanische und
gleichzeitig der erste Realfilmbeitrag
zur Welt von Ghost in the Shell so gut
wie keine einzige neue originelle Idee
zu entwickeln vermag. Das Drehbuch
ist im Wesentlichen ein Remix der
zentralen Plotelemente des ersten Films,
wobei die Komplexität der
Erzählstruktur wie auch der thematischen
Hauptelemente um ein Vielfaches reduziert

werden. Was im Original anhand
des Körpers von Motoko Kusanagi zu
tiefgreifenden Fragen um Identität,
Erinnerung und den freien Willen in einer
posthumanistischen Welt gereichte,
wird in Ghost in the Shell (2017) zu
einem vergleichsweise simplen Plot um
die persönliche Herkunft, angereichert
höchstens noch um die Thematik der
kulturellen Identität, mit dem die
Macher mutmasslich einer Kritik um
kulturelle Aneignung und Whitewashing
zuvorkommen wollten - was bekanntlich

gründlich misslungen ist. Der
Film sieht zwar dank hollywoodscher
Special-Effects-Magie phänomenal aus,
und Scarlett Johansson, die hier nach
UndertheSkin erneut einen weiblichen
Übermenschen mit perfektem Gespür
für diesen nichtganzmenschlichen
Affekt spielt, hat sich nichts vorzuwerfen.
Die Stadt und die Bewohner von G host
in the Shell erhalten eine Körperlichkeit,

die der animierten Version natur-
gemäss fehlt -was nicht unbedingt ein
Vorteil sein muss, bedenkt man die
Verbindungen, die sich zwischen der
Künstlichkeit der Animation und der
Künstlichkeit eines Cyborgs ziehen
lassen. Hauptsächlich «Shell», kaum
«Ghost», lautete unter dem Strich die
häufigste und naheliegende Kritik. Sie
sollte einen aber nicht abhalten, in die
(Original-)Welt von Ghost in the Shell
einzutauchen - insbesondere wenn
man sich einen ersten Eindruck einer
möglichen posthumanistischen
Zukunft machen möchte, der weder von
paranoider Zukunftsangst noch von
blauäugigem Optimismus bestimmt
ist, sondern sich irgendwo, wie die
Realität, dazwischen befindet.

Dominic Schmid


	Zeitzeichen : der Geist des Posthumanismus

