
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 59 (2017)

Heft: 362

Artikel: Erinnerungen in der Gegenwart : Raoul Peck

Autor: Foerster. Lukas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-863202

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-863202
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lumumba (2000)

Erinnerungen in
der Gegenwart

Lukas Foerster

Lukas Foerster lebt in Zürich
und arbeitet als freier Filmkritiker und Kurator

für verschiedene Auftraggeber.

Raoul Peck



I Am Not Your Negro (2016) Two Minute Warning, © Spider Martin, 1965

Gleich zwei Filme des
haitianischen Regisseurs kommen
zurzeit ins Kino. Und sie
könnten nicht unterschiedlicher

sein. Nicht nur deshalb
lohnt es sich, Pecks Werk
zu entdecken: postkolonial-
gesellschaftskritisch,
teilweise von radikaler Ästhetik,
aber durchaus auch formai
opportunistisch - immer mit
dem Ziel, ganz unterschiedliche

Publika zu erreichen und
politische und historische
Konflikte in einen internationalistischen

Zusammenhang
zu stellen.

Patrice Lumumba war erst 34 Jahre alt, als er i960
zum ersten Ministerpräsidenten der gerade im Zug
der antikolonialen Kämpfe gegründeten Demokratischen

Republik Kongo gewählt wurde. Der ehemaligen

Kolonialmacht Belgien und auch deren amerikanischem

Verbündeten war der ehrgeizige Idealist, der
panafrikanischer Selbstorganisation das Wort redete
und mit den alten Eliten möglichst komplett brechen
wollte, von Anfang an suspekt. Bereits nach wenigen
Monaten zog er in regierungsinternen Machtkämpfen
den Kürzeren, er wurde inhaftiert und im Januar 1961,
inzwischen 35 Jahre alt, von Söldnern hingerichtet. Ein
paar Jahre später putschte sich sein einstiger Verbündeter

und späterer Kontrahent Joseph Mobutu an die
Macht und regierte das Land anschliessend jahrzehntelang

mit eiserner Faust.
«Ein Prophet sagt die Zukunft voraus. Aber

diese Zukunft ist mit dem Propheten gestorben.» So

spricht am Anfang von Lumumba: La mort du prophète,
einem dokumentarischen Essayfilm Raoul Pecks aus
dem Jahr 1990, eine jener tiefen, dabei aber stets eher
nachdenklich-kontemplativen als mystifizierend-rau-
nenden Voice-over-Stimmen, die im Werk des
haitianischen Regisseurs wieder und wieder auftauchen und
die über die Jahre fast zu einer Art auditiver Signatur

geworden sind. Das ist, was Peck an Lumumba
fasziniert: dass da eine einzelne Biografie und auch
ein einzelner — auf fragile Art fotogener — Körper
sowohl für die Hoffnungen und Utopien der post-
kolonialistischen Aufbruchsphase als auch für deren



Lumumba (2000) Eriq Ebouaney als Lumumba und Alex Descas als Mobutu

rasche und weitgehende Enttäuschung einzustehen
vermag. Lumumba ist für Peck keine historische Figur
unter vielen, sondern eine Chiffre für eine unmögliche

Zukunft, der es höchstens im und durch das Kino
gelingen kann, ihren eigenen Tod zu überleben.

Kosmopolit
seit der Jugend

Lumumba: La mort du prophète ist nicht nur der
wahrscheinlich beste Film Pecks, sondern auch der
perfekte Einstieg in sein Werk, weil er gleichzeitig
eine biografische und eine künstlerische
Standortbestimmung darstellt; in beider Flinsicht geht es

um Nachzeitigkeit und um alles, was aus ihr folgt.
Die autobiografische Pointe des Films besteht darin,
dass Peck selbst einen grossen Teil seiner Jugend im
Kongo verbracht hat. Die haitianische Heimat hatte
er bereits im Alter von acht Jahren verlassen. Seine
Familie wanderte 1962 in den Kongo aus, der Vater
arbeitete dort bereits etwas länger für die Unesco, die
Mutter für die Stadtverwaltung von Kinshasa (damals:
Leopoldville). Das heisst, dass Peck um ein Haar selbst
direkt in Kontakt mit der Geschichte gekommen wäre,
die er in Lumumba: La mort du prophète im Modus der
melancholischen Introspektion wiederkehren lässt.

1 Aber eben nur um ein Haar. Als der junge Raoul im
E Kongo ankommt, ist Lumumba bereits tot, die Hoff-

nung auf eine umfassende Demokratisierung bereits
co weitgehend dahin. Für den politisch ambitionierten

Künstler Peck bleibt nur eine Option: die Erinnerung -
und damit die Geschichte selbst - in der Gegenwart
wachzuhalten.

Raoul Peck war schon in seiner Jugend ein
Kosmopolit, Teile seiner schulischen Ausbildung
absolvierte er in Frankreich und in den USA. Von
1982 bis 1988 studierte er an der Deutschen Film und
Fernsehakademie Berlin (dffb) Film — und besuchte
parallel, wie er unlängst in einem Interview mit der
«taz» erzählte, an der Freien Universität Kurse zu Marx'
«Kapital». Auch seinen ersten Langfilm, Haitian Corner,
ein Drama über einen haitianischen Exilanten, der in
New York seinen ehemaligen Folterer zur Rechenschaft
stellen möchte; mithin eine weitere Studie über
Nachzeitigkeit, konnte er noch im Rahmen seines Studiums
auf die Beine stellen; als ein Nachfolgeprojekt über
den Mord an einem Asylbewerber von den Gremien
abgewiesen wurde, kehrte er Deutschland den Rücken.
Heute lebt er abwechselnd in Paris, New Jersey und
Port-au-Prince.

Die Zeit in Berlin ist auch deshalb erwähnenswert,

weil die dffb ihrerseits über eine wechselvolle
Geschichte verfügt. Die Filmschule war in den Achtzigern

noch weit entfernt vom streng durchgetakteten,
eng mit dem deutschen Filmfördersystem und den
Fernsehanstalten kooperierenden Ausbildungsbetrieb,

der sie heute noch immer nicht ganz ist (aber
zumindest dem Selbstverständnis der Direktion nach
sein sollte). Ausserdem herrschte damals an der Schule
eine Art Aufbruchstimmung, die weniger mit der



Meurtre à Pacot (2014)

Leitung und den Lehrkräften als mit den Studierenden

zu tun hatte: Nachdem die dffb in den siebziger
Jahren eine Phase der unbedingten, bisweilen beengend

dogmatischen Politisierung durchgemacht hatte,
rückte in den Achtzigern eine neue Generation von
Studentinnen und Studenten nach, die kein Interesse
an gutgemeinten Dokumentationen über die Möglichkeiten

des Arbeitskampfs in mittelständigen Betrieben
mehr hatte; stattdessen suchte sie Anschluss an die
internationalen Kinoavantgarden oder auch an die
blühenden Subkulturen Westberlins.

Durchdrungen vom
postkolonial-

gesellschaftskritischen Furor

Peck ist das beste Beispiel dafür, dass das «Modell
des bohemistisch-künstlerisch-intellektuellen
Filmemachers» (kolik.film), das damals in der dffb ein
paar Jahre lang zumindest toleriert wurde (und das

massgeblich dafür verantwortlich war, dass ein wenig
später drei dffb-Absolventen die sogenannte Berliner
Schule begründeten), nicht mit einem Abschied von
der Politik oder gar einem Rückzug ins Private
verwechselt werden sollte. Pecks Studentenfilme sind
durchdrungen von einem postkolonial-gesellschaftskritischen

Furor. Aber gleichzeitig ist in ihnen eine
stilistische Lebendigkeit und formale Experimentierfreude

spürbar, die erst politische Theorie in radikale
Ästhetik verwandelt.

Die von Peck massgeblich mitverantwortete Kollektivarbeit

Der Innensenator steht gewissermassen hinter
uns (1983), ein kurzerAgitpropfilm über eine Demonstration

neurechter Gruppierungen in Westberlin,
evoziert fast automatisch auch die diversen «identi-
tären» Gruppierungen der europäischen Gegenwart
und enthält ausserdem erstaunliche Aufnahmen aus
dem migrantisch geprägten Berliner Bezirk Kreuzberg.

Pecks eigener Kurzfilm Merry Christmas Deutschland

oder Vorlesung zur Geschichtstheorie II (1985)
gehört zu den originellsten politischen dffb-Filmen
seiner Zeit: eine Art kritische Stadtsinfonie, die
Alltagsaufnahmen aus dem betongrauen Westberlin,
Ausschnitte aus Fernseh- und Radiosendungen sowie
lakonische, an Godard geschulte Texteinblendungen
zu einer Collage der spätbundesrepublikanischen
Paranoia zusammenfügt.

Die filmästhetische Energie, die in Arbeiten
wie Merry Christmas Deutschland spürbar ist, prägt
auch die Filme von Pecks künsterisch produktivster

Werkphase in den frühen Neunzigern. Neben
Lumumba: La mort du prophète sind in diesem
Zusammenhang unbedingt zwei Filme zu nennen, in denen
sich Peck mit seinem Geburtsland Haiti auseinandersetzt.

Der dokumentarische Desounen: Dialogue with
Death (1994) ist im Kern ein Rückkehrerfilm, eine
Wiederbegegnung des Regisseurs mit dem Land, das
er in der Kindheit verlassen und nachher nur noch
sporadisch besucht hatte. Peck interessiert sich dabei
weniger für die Städte als für abgelegene Landstriche,



L'homme sur les quais (1993)

in denen er eine Reihe von Menschen porträtiert, die
über ihre Lebenswege und ihr Verhältnis zum Tod
nachdenken.

Ein Film im Konjunktiv

Ein Jahr zuvor entstand der Spielfilm L'homme sur les

quais, den man als eine Art Komplementärwerk zu
Lumumba: La mort du prophète betrachten kann: Wo
die dokumentarische Studie (auch) die Geschichte
einer haitianischen Familie im Exil entwirft, erzählt
der Spielfilm von einer anderen, fiktionalen Familie,

die während der Duvalier-Diktatur (1957-1986)
versucht, irgendwie über die Runden zu kommen.
Gewissermassen ein Film im Konjunktiv: Was wäre uns
passiert, wie hätte unser Leben ausgesehen, wenn wir
das Land nicht verlassen hätten? Pecks Alter Ego wäre
dann die zehnjährige Sarah, die Hauptfigur des Films.
Dem Mädchen mit dem schmalen, ausgesprochen
charismatischen Gesicht gelingt es, zu dem Schrecken
um sie herum eine gewisse Distanz zu bewahren: Sie

blickt die Welt stumm, mit grossen Augen an, ohne
ihr ganz anzugehören. Sie selbst bleibt unlesbar, als

ginge ihr ganzes Wesen in der Wahrnehmung, in der
Zeugenschaft auf.

c L'homme sur les quais entzieht sich konsequent
I den Erwartungen, die man an einen Historienfilm über

I ein nationales Trauma stellt. Duvalier zum Beispiel
ë bleibt unsichtbar, und selbst seine Schergen tauchen
g nur gelegentlich im Bild auf. Anstatt den Bildraum

mit reinszenierter Vergangenheit zu füllen, geht es
eher um eine Form der Entleerung: Die Wunden der
Geschichte erkennt man gerade an den Menschen,
Dingen und Orten, die nicht mehr sind, an Abwesenheiten,

die oft nicht einmal ohne weiteres benannt
werden können. Als eine Art Gegenmodell zum
leidenden Volkskörper, den zahllose andere Historienfilme

konstruieren, entwirft Peck eine hochgradig
prekäre Gemeinschaft von Aussenseitern, bestehend
aus Sarah, ihrer Grossmutter und einem Onkel, der
nach Folter und Vergewaltigung verrückt geworden
ist und allein Militärparaden auf der Hauptstrasse
veranstaltet.

Herausrücken
aus dem Mainstream

Kaum einer der Filme, die Peck seit Mitte der Neunziger

gedreht hat, schliesst in vollem Umfang an die
melancholische Poesie von Desounen oder an den
ästhetisch-historiografischen Eigensinn von L'homme
sur les quais an. Wenn Peck mit seinen neueren
Filmen zum Teil sehr dezidiert an den filmsprachlichen
Mainstream heranrückt, so dürfte das vor allem
taktische Gründe haben. Das 2000 nachgelieferte Biopic
Lumumba zum Beispiel ist einerseits ein fast schon
überflüssiges Projekt, weil er dem älteren dokumentarischen

Werk, das er teilweise eins zu eins nachzubauen

versucht, kaum etwas hinzufügen kann;
andererseits aber darf man davon ausgehen, dass diese



Haitian Corner (1987)

multinationale Koproduktion, die mit Alex Descas
als Mobutu immerhin einen veritablen Besetzungscoup

landen konnte, ein um ein Vielfaches grösseres
Publikum erreicht hat als La mort du prophète. Ein
ähnliches werkinternes doku-fiktionales Double
Feature stellen, nebenbei bemerkt, Assistance mortelle
(2013) und Meurtre à Pacot (2014) dar. Zwei Filme
über das haitianische Erdbeben von 2010, einer eine
dokumentarische Anklage gegen die Mechanismen
der internationalen Entwicklungshilfe, der andere ein
abgründiges Psychodrama, das die physische Verwüstung

des Inselstaats um einen Klassenkonflikt und ein
erotisches Minenfeld erweitert.

Der nach wie vor vielbeschäftigte Regisseur
dreht inzwischen, man darf annehmen sehr bewusst,
unterschiedliche Filme für unterschiedliche mediale
Kanäle und damit auch für unterschiedliche Zielgruppen.

In einer medialen Landschaft, die eine Vielzahl
meist kleiner, sich gegenseitig oft kaum noch
wahrnehmender Teilöffentlichkeiten hervorgebracht hat,
bleibt einem Regisseur, der sich einer politisch-aufklärerischen

Mission verpflichtet fühlt, wohl kaum etwas
anderes übrig. Daraus folgt aber eben auch, dass man
Pecks neustem Werk Le jeu ne Karl Marx und in geringerem

Ausmass auch Meurtre à Pacot die (allerdings nicht
allzu grosszügig bemessenen) europäischen Fördergelder,

die in die Produktionen geflossen sind, durchaus
ansieht; und analog ist kaum von der Hand zu weisen,
dass sich der HBO-Spielfilm Sometimes in April (2005)
und der letztjährige Erfolgsfilm I Am Not Your Negro

an den stilistischen Konventionen des US-amerikanischen

Fernsehmarkts orientieren. Man kann sich,
das sollte nicht verschwiegen werden, durchaus
wünschen, dass Peck in Zukunft wenigstens gelegentlich zu
jenem persönlicheren, nachdenklicheren Filmschaffen
zurückfinden wird, das sein Werk bis 1994 prägte.

Ein grosses
internationalistisches Werk

Aber gleichzeitig bleibt festzuhalten, dass auch die
formal konventionelleren Filme der letzten zwei Jahr-
zehnte keine politischen Kompromisse eingehen. Und
dass sie in ihrer Gesamtheit eines der letzten grossen
internationalistischen Werke im Gegenwartskino
darstellen. Denn das vielleicht Erstaunlichste an Pecks
Filmschaffen ist dessen thematische und geografische
Spannbreite. Er hat nicht nur Filme über sein Geburtsland

Haiti und seine temporären Wahlheimatländer
Kongo und Deutschland gedreht, sondern auch Filme
über Rassismus in den USA (i Am Not Your Negro), über
den Völkermord in Ruanda im Jahr 1994 (Sometimes
in April) sowie über die Ausbildung einer neuen
Generation der politischen Elite Frankreichs (L'école du
pouvoir, 2009); und natürlich mit Le jeune Karl Marx
ausserdem einen Film über die internationalistische
Bewegung schlechthin, den Kommunismus.

Pecks Internationalismus sollte man nicht
verwechseln mit dem, was manchmal «globalisiertes

Kino» oder auch «Weltkino» genannt wird. Die



Lumumba (2000)

Differenz ist schon eine begriffliche: Globalisierung
beschreibt einen Prozess ohne Subjekt, etwas, das die
Welt überkommt wie eine Naturgewalt, Internationalismus

benötigt dagegen, um wirkmächtig zu werden,
konkrete politische oder in diesem Fall künsterische
Anstrengungen. Wenn Peck sich in seinen Filmen
ganz unterschiedlichen Regionen und inzwischen
auch ganz unterschiedlichen historischen Epochen
zuwendet, dann vollzieht er damit nicht einfach nur
die Integrationsbewegungen einer global vernetzten
Kulturszene nach, vielmehr besteht er darauf, dass
die einzelnen politischen und historischen Konflikte,
denen er sich widmet, tatsächlich in einem
Zusammenhang stehen - und dass sie auch nur von diesem
internationalistischen Zusammenhang her begriffen
und durchgearbeitet werden können.

Zeigende Gesten
in Planseguenzen

Mit einer solchen immer ein wenig — und ganz besonders

im Fall von Ideenfilmen wie Le jeune Karl Marx
und I Am Not Your Negro - zur Abstraktion und
Verallgemeinerung neigenden Vorgehensweise schliesst
Peck an die Tradition des historischen Dritten Kinos

c an, das in den sechziger und siebziger Jahren im
H Zuge der Dekolonisierungsbewegungen entstan-

| den war. Freilich schliesst Peck an Vorgänger wie
ë Glauber Rocha oder Pino Solanas eben nur unter

der Bedingung der Nachzeitigkeit an. Das heisst:

Pecks Filmschaffen bezieht sich nicht nur auf politische

Kämpfe, die (zumindest zu einem grossen Teil)
schon geschlagen waren, bevor es auf den Plan trat;
es bezieht sich auch auf eine Form des politischen
Kinos, das unwiderruflich historisch geworden ist,
weil sowohl seine ideologischen als auch seine
institutionellen Grundlagen nicht mehr ohne weiteres
verfügbar sind.

Die internationalistische Synthese, die für die
Protagonisten des Dritten Kinos noch eine
Selbstverständlichkeit oder sogar eine Vorbedingung der eigenen

filmischen Arbeit war, muss von Peck Film für Film
neu erarbeitet werden. Vielleicht hat Pecks Vorliebe für
die Plansequenz hier ihren Ursprung. Insbesondere
in seinen fiktionalen Filmen finden sich immer wieder

lange Einstellungen, die von einer agilen Kamera
dynamisiert werden. Es geht dabei für gewöhnlich
nicht darum, eine gegebene Bewegung nachzuzeichnen

(oder gar darum, visuelle Opulenz auszustellen).
Stattdessen stellt die Kamera in einer zeigenden Bewegung

gedankliche Verbindungen her. In Sometimes in

April wird der Übergang von der Rahmenhandlung -
die die juristische Aufarbeitung des Genozids thematisiert

— zur eigentlichen historischen Rekonstruktion
durch eine Plansequenz markiert: Peck filmt zunächst
ein Maisfeld, dann setzt sich die Kamera in Bewegung
und fährt an zwei stillgelegten Bussen entlang auf eine
Gruppe Paramilitärs zu, die sich auf das kurz bevorstehende

grosse Morden vorbereiten. Die Natur weicht
der Zivilisation, diese ihrerseits der Barbarei.



In L'homme sur les quais wiederum gleitet die Kamera
während der Titelsequenz zunächst gemächlich an
einer Hausfront entlang, vor der einige Menschen
sitzen und sich mit diesem oder jenem beschäftigen;
plötzlich aber erhebt sich der schwebende Blick in die
Luft und nähert sich einem Fenster mit verschlossenen
Läden, hinter denen sich, wie sich gleich darauf herausstellen

wird, die junge Sarah ihre Privatwelt errichtet
hat. Das scheint mir die entscheidende Geste des Films,
wenn nicht des gesamten Werks Pecks zu sein: Die
Kamera löst sich vom vorgefundenen Zusammenhang
und transzendiert damit auch die Beschränkungen
des menschlichen Sensoriums; statt, im Sinne André
Bazins, aus einem offenen Fenster auf die sich selbst
entbergende Welt hinauszublicken, wendet es sich dem
zu, was gerade nicht sichtbar ist: den Blockaden und
Leerstellen, die unsere nur scheinbar bildgesättigte
Gegenwart offenbart, sobald man sich ihren Rändern
oder gar ihrer historischen Bedingtheit zuwendet, x

«Das ist die
Geschichte
meines Lebens.»

Gespräch mit
Raoul Peck

Filmbulletin Herr Peck, Ihre Filmo-
grafie ist die eines engagierten
Filmemachers... Akzeptieren Sie
diese Bezeichnung?

Raoul Peck Ja, das ist die Geschichte
meines Lebens. Ich habe relativ spät,
mit knapp dreissig, das Filmstudium
wiederaufgenommen, und es war schon
da für mich sehr klar, dass ich nicht nur
einfach Geschichten erzählen, sondern
mit meinen Filmen Türen öffnen und
Kämpfe austragen will. Engagement

ist mir wichtig, sei es politisch, künstlerisch

oder beides. Einen Film über Karl
Marx oder James Baldwin zu machen,
erlaubt mir, aufs Wesentliche zu kommen.

Ich denke, die beiden geben uns
Werkzeuge in die Hand, um unsere
modernen Gesellschaften zu analysieren
und sie zu verändern, wenn wir dies
wirklich wollen.

Die Rechteinhaber am Werk von
James Baldwin haben Ihnen
jeden Zugang ermöglicht. Es muss
schwierig gewesen sein, aus dieser
Fülle den richtigen Zugang für
den Film zu finden.

Das war eine grosse Verantwortung,
gerade weil man sehr selten, eigentlich
nie so viel Freiheiten bekommt. Meistens

kriegt man mit Mühe und Not die
Rechte für ein einzelnes Werk, und
dann beginnt der Wettlauf gegen die
Zeit. Wenn Sie nach zwei Jahren den
Film nicht im Kasten haben, verlieren
Sie die Rechte.

In diesem Fall, ab dem Moment, als
ich Zugang zu Baldwins Werk in seiner

ganzen Breite erhielt - einschliesslich
dem, was nicht publiziert worden ist,
etwa den familiären und persönlichen
Briefen, hatte ich die Verantwortung,
einen diesem Privileg angemessenen Film
zu machen. Glücklicherweise habe ich

vor mehr als dreissig Jahren begonnen,
Baldwin zu lesen, und während dieser
Zeit habe ich alles gelesen und
wiedergelesen. Als ich von den Notizen zu
«Remember this House» Kenntnis genommen

habe, seinem nicht vollendeten
Buch, worin er sich an seine ermordeten
Freunde Medgar Evers, Martin Luther
King Jr. und Malcolm X erinnert, war ich
frappiert, wie darin die Spuren seines
Gesamtwerks wiederzufinden sind. In
der Tat, er hat mich nie verlassen.

In diesem unabgeschlossenen Manuskript,

aus dem im Film Samuel L.
Jackson liest, stellt Baldwin mehrmals

die amerikanische Gesellschaft
dem Hollywoodkino jener Epoche
gegenüber, um daraus eine bitter-
süsse Analyse zu ziehen. Als Sie jung
waren, haben Sie da die gleichen
Filme gesehen?

Ja, absolut. Ich habe damals vor allem
amerikanische Filme der grossen Studios
gesehen. Das war damals, stärker noch
als heute, das dominante Kino. Ob auf
Haiti oder im Kongo, wo ich aufwuchs,
waren wir von den Western mit John
Wayne und Gary Cooper hingerissen.

Auch wenn ich nicht zur gleichen
Zeit wie Baldwin gelebt habe, verstehe
ich sein Identifizierungsproblem mit
den meist weissen Helden nur zu gut.
Er sagt es im Film: «Es ist ein Schock,
wenn man mit sechs oder sieben Jahren
beim Kampfvon Gary Cooper gegen die
Indianer sich auf die Seite von Cary
Cooper stellt, aber dann entdeckt, dass

man selbst eigentlich Indianer ist.» Er
beschreibt, wie Hollywood das, was
ein Massaker war, in eine Heldentat
verwandelt hat, und analysiert, wie das
Bild vom «Anderen» entsteht. Deshalb
sage ich des Öftern, dass Kino nicht nur
Unterhaltung ist. Es ist der Vektor von
Codes, von Lebensweisen, von
Konsumgewohnheiten und gar von Ideologien.
Ich bin mit diesen Mythen aufgewachsen,

also erkenne ich mich vollständig
in der Ikonografie von Baldwin wieder.
Wie er habe ich sozusagen nie meine
eigene Geschichte auf der Leinwand
gesehen. Es ist schwierig, Jahre danach
davon zu reden, aber das Kind, das ich
in Haiti war, hat sich sein Bild von Afrika
aus Tarzanverfilmungen konstruiert.

Nicht nur, dass Baldwin den
brutalen Rassismus analysiert, der in der
Filmindustrie herrscht, er analysiert
auch das sogenannte progressive Kino.
Filme wie Guess Who's Coming to Dinner
von 1967 zählen zu den Filmen dieses
Typs, Filme, die optimistisch von der
Fähigkeit der Amerikaner erzählen,
den Rassismus eindämmen zu können.

Auch wenn Guess Who's Coming
to Dinner versucht, ein positives Bild der
Schwarzen zu zeichnen, unterschwellig


	Erinnerungen in der Gegenwart : Raoul Peck

