
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 59 (2017)

Heft: 361

Artikel: Zeitzeichen : Keine Haltung ohne Gespür : zu Animismus und Kino

Autor: Vetter, Dennis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-863182

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-863182
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zeitzeichen

Alles lebt. Auch im Film, der insbesondere
im Science-Fiction- und Animationsfilm

den Menschen in Bezug zu seiner Umwelt
feinsinnig und unvoreingenommen sein lässt.

Keine Haltung
ohne Gespür-
zu Animismus

und Kino
Avatar (2009) Regie: James Cameron

Als 1977 der erste Star Wars-Film in die Kinos kam,
entstanden gerade die Grundstrukturen des Arpa-
nets, des Vorläufers des Internets. Diese Impulse im
damaligen Mediengefüge lassen sich im Blick auf die
Gegenwart und auf das heutige Kino kaum ignorieren.

Wie das Internet hat sich Star Wars als Phänomen
längst verselbständigt, ist autonom geworden, dezentral,

vielgestaltig. George Lucas hat mit seinem Film
die Strategie des Blockbusterkinos mitbegründet, die
Konstruktion eines filmischen Events an zahlreichen
Orten zur gleichen Zeit. Hinzu kam die Idee einer
Wertigkeit und Fetischisierung, die sich nicht mehr in
der Präsenz eines einzelnen Films erschöpft, sondern
in Erzählungen und Merchandisekampagnen über
Mediengrenzen hinweg viele Wege geht - das Kino
wurde so Teil einer andauernden kulturindustriellen
Beziehungsstruktur.

JL/

Star Wars: Episode IV (1977) Regie: George Lucas

Vom japanischen Samuraifilm und dessen
philosophischer Logik stark inspiriert, erschuf Lucas
einen Kosmos, der pluralistisch war und spirituell,
abergläubisch und hochtechnisiert, vernetzt und
unendlich weit, utopisch und doch analog. Noch
in Rogue One, dem jüngsten Teil der Reihe, greift
das Mantra, das seit den Siebzigern ein Stereotyp
ist: «I am one with the force, and the force is with
me.» Ein blinder Mönch wiederholt das unaufhörlich
undwird in seinem Glauben an die Revolte gegen die
intergalaktischen Kryptofaschisten des Imperiums
Teil eines Himmelfahrtskommandos.

Auch der gelähmte Ex-Soldat in James Came-
rons Avatar wagte sich vor ein paar Jahren auf einen
feindseligen Planeten, in der Hoffnung, sich über
seine physischen Grenzen und seinen finanziellen

Ruin hinaus neu erfinden zu können. Was ihn
ausmacht, das erfährt er erst in einem neuen Körper,

einer Prothese für sein Bewusstsein. Dank der
Ureinwohner des Planeten entwickelt er ein neues
Feingefühl für die Welt. Hier schimmert alles und
leuchtet. Licht ist ein Zeichen von Präsenz. Ganz
wie im Kino das Licht sich als Träger von Präsenz
und Vitalität offenbart. Camerons Franchise steht
übrigens ebenfalls in einer Traditionslinie mit
Animationspionier Walt Disney - nicht bloss aufgrund der
plumpen Anlehnungen von Avatar an die Erzählung
von Pocahontas.

Alle genannten Stoffe verbindet das Motiv
einer beseelten Welt, die die moderne Logik der



strikten Trennung von Kultur und Natur infrage
stellt. Im Fokus stehen animistische Entwürfe, in
der die Gegenwart des Menschlichen bloss als eine
von vielen Varianten erscheint. Neben Tieren und
Pflanzen werden Ausserirdische und Maschinen
zu Sprechenden und Handelnden; selbst scheinbar

Unbelebtes beginnt ein Eigenleben: Bei Disney
sprachen früher Tassen und Zuckerdosen. Das geht
natürlich auch subtiler. Bei Apichatpong Weerase-
thakul etwa ist der Tonfall ganz anders, wenn sich
in Cemetery of Splendor Geister zu Wort melden.
Im naturalistischen, unaufgeregten Szenario wird
das Geschehen nur schleichend, fast unmerklich
zum Spielfeld einer sich ausbreitenden Traumlogik.

Bald ist diese nicht mehr abzustreiten, zeigt
sich als durchdringend und ambivalent, politisch
in ihrer Verknüpfung von kollektiven Fragen nach
historischer Identität und kulturellem Selbstverständnis.

Weerasethakuls Filme scheinen von einer
lebendigen Wesenhaftigkeit durchflössen, einer
Zeit- und Grenzenlosigkeit, die sich der Mensch
nicht zu eigen machen kann. Diese Grenzenlosigkeit

widersteht grundlegend modernem, rationalem

Fortschrittsdenken, weil sie nicht berechenbar,

nicht quantifizierbar und nicht einzudämmen
ist. Und doch ist sie unweigerlich auch Teil einer
modernisierten Welt und einer Wertlogik, die sich
vom rein Materiellen zum Ideellen entwickelt hat.
Weerasethakul schafft auch verwertbares, kulturelles

Kapital.

Star Wars: Episode I (1999) Regie: George Lucas

Diese Filme verhandeln etwas, das auch zum Kino
als Maschine gehört. Da ist strukturell zweifelsohne
etwas spürbar und sichtbar im Urbanen Leben der
Gegenwart: etwas nicht Menschliches, etwas
Systematisches, das von den Ballungsräumen der
Zivilisation untrennbar geworden ist. Der Gedanke, dass

Botschaften, Wirkmächte und Sinnstrukturen keine
menschliche Urheberschaft oderVerkörperung mehr
benötigen und womöglich nie ein humanes Privileg
waren, ist insbesondere seit dem Aufkommen des
Internets ein zeitgemässer Ansatz für kulturelle
Betrachtungen. Das spiegelt die Arbeit von Irene
Albers und Anselm Franke wider, die etwa mit ihrer
Textsammlung «Nach dem Animismus» fragen, wie
die modernisierte Gegenwart und die Perspektive des

Menschen erscheinen, wenn Fragen nicht mehr nur
nach den Routinen von Vernunft, Naturwissenschaft
und Psychoanalyse gestellt werden.

Animismus erscheint im Zusammenhang mit derlei
Fragen als Konzeptbegriff, als vorwissenschaftliche
Tradition jenseits westlich-imperialistischer
Gesellschaftsstrukturen. Eine animistische Perspektive
einzunehmen, erweist sich für Albers und Franke als
hilfreich für eine progressive Erkenntnistheorie, die
sich traut, den Menschen in einer permanenten
Auseinandersetzung mit allen Aspekten seiner Umwelt
als rastlos, feinsinnig und unvoreingenommen zu
betrachten.

Félix Guattari, erklärter Freund des Kinos
und Gegner der Psychoanalyse Freud'scher Prägung,
sprach in seinen Überlegungen zum Animismus
einmal von «maschinischen» Knotenpunkten der
Moderne, die das menschliche Leben nicht unberührt
lassen. Er schreibt in etwa: Animistisch zu denken,
sich in permanent wechselnden Verbindungen zu

Ponyo (2008) Regie: Hayao Miyazaki

den vielfältigen Kräften in der Welt wahrzunehmen,
sei für Kindervöllig normal - ebenso in der Liebe, in
der Leidenschaft für das Politische und in der
künstlerischen Schöpfung.

Schöpfung? Und was ist, wenn sich die Frage
nach der menschlichen Urheberschaft ganz drastisch
stellt wie etwa in der jüngeren Geschichte Japans?
Bei der Dreifachkatastrophe von Fukushima gingen
Naturgewalt und Fallout Hand in Hand. Hayao Miyazakis

Ponyo durfte dann im japanischen Fernsehen für
Monate nicht ausgestrahlt werden, weil der Film die
Gewalt des Meeres untrennbar mit einer Hauptfigur
verbindet. Ponyo ist ein Fischmädchen, das Mensch
werden will - und das als Tochter eines Meeresgottes.

Miyazaki thematisierte in seinen Filmen für das
Studio Ghibli fortwährend animistische Perspektiven
auf das Verhältnis des Menschen zur Umwelt. Die
Hinwendung zum Animismus erscheint in Miyazakis
Geschichten als antikapitalistisches Leitmotiv, als
völlig naheliegend; jedoch niemals als Ausweg oder
Utopie. Denn Japan ist natürlich nicht die USA und
Miyazaki ist nicht Cameron. Letzterer sieht das alles
ein bisschen simpler: Naturverbundenheit löst alle
Probleme. Naja. Aber es geht letztlich eben gerade
um derlei Unvereinbarkeiten. Eine Haltung zu finden,
das erfordert Gespür. Dennis Vetter


	Zeitzeichen : Keine Haltung ohne Gespür : zu Animismus und Kino

