
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 59 (2017)

Heft: 361

Artikel: Zwischenwelten als Spiegel des Lebens : Geister im thailändischen
Film

Autor: Böhler, Nathalie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-863180

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-863180
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Natalie Böhler

Filmwissenschaftlerin, promovierte zu Nationalismus im
thailändischen Film. Forschung und Publikationen zu

Landschaft, Geistern und Independent-Kino in Südostasien
sowie zum transnationalen World Cinema.



Der Geisterfilm ist eines der
beliebtesten Genres weltweit.

Das Kino Thailands ist
besonders spukfreudig,
seine Geister verbreiten mehr
als nur Schrecken: eine
Betrachtung der Geisterfigur
und ihrer Bedeutungsebenen
quer durch die thailändische
Filmindustrie.

Geisterfilme existieren rund um den Globus. So umfasst
die Reihe der Gespensterfilme, die dieses Jahr am
Festival International de Films de Fribourg läuft, unter
anderem Werke aus Südkorea, Moldawien, Spanien,
Japan, den USA und dem Iran, enstanden zwischen
1950 und heute. Im Vergleich zueinander zeigen die
Filme auf, wie Geister an verschiedenen Orten und zu
verschiedenen Zeiten imaginiert werden, und können
so als gesellschaftliche und historische Indikatoren
wirken. So kommen einerseits historische, soziale oder
politische Themen vor, die im Kontext des jeweiligen
Landes von besonderer Bedeutung sind, und der jeweilige

kulturell spezifische Umgang mit Geistern fliesst
in die Filme ein. Gleichzeitig eint alle Geisterfilme das
zeit- und ortübergreifende, universelle Rätseln darüber,
was nach dem Leben mit uns Menschen geschieht, und
die Beschäftigung mit dem Übersinnlichen; Fragen, auf
die wir nicht so bald eine Antwort finden werden und
die immer wieder die Phantasie anregen. Erstaunlich
oft geht es dabei nicht nur um Schrecken und Angst
der Zuschauer. Geister im Film sind meist mehr als
unheimliche Figuren: Aus ihrer Warte im Zwischenreich

zwischen Leben und Tod beobachten und spiegeln

sie unser menschliches Leben. Dabei drücken sie

Schattenseiten, Tabuisiertes und Verdrängtes aus, auf
persönlicher und zuweilen auf gesellschaftlicher und
politischer Ebene.

Exemplarisch

Was zuerst nur ein unscharfer Umriss auf dem Foto ist,
wird in der Vergrösserung zu einem Affengeist, der sich
durch den Dschungel schwingt. Dieses Bild lässt Boon-
mees Sohn nicht mehr los; schliesslich wandert er in
die Wildnis hinaus und wird selbst zu einem Affengeist.
Die kurze Szene aus Uncle Boonmee Who Can Recall His

Past Lives/Loong Boonmee raleuk chat (Apichatpong
Weerasethakul, 2009) veranschaulicht die Bannkraft
des fotografischen Bildes: So sehr wirkt es auf seinen
Betrachter, dass es ihm eine ganz neue Existenz eröffnet.

Ausserdem verweist es auf die enge Beziehung, die
schon immer zwischen Geistern und dem Film sowie
seinem medialen Vorgänger, der Fotografie, bestand.

Schon in ihren Anfangszeiten zu Beginn der
Moderne waren Fotografie und Film fasziniert vom
Unheimlichen und Übernatürlichen, am stärksten im
Genre der Geisterfotografie, das mit meist verschwommenen

Bildern die Präsenz von Geistern beweisen wollte.
Die Faszination nährt sich aus Charakteristiken des
Mediums. Die Möglichkeiten der Tricktechnik wirken
beflügelnd auf die Phantasie; die Reproduzierbarkeit
und der Evidenzcharakter verlocken dazu, das kaum
Sichtbare und Unglaubliche für alle sichtbar festhalten
zu wollen, denn was filmisch festgehalten werden kann,
muss doch- damals noch viel stärker als heute - irgendwie

wirklich existieren. Nicht zuletzt haftet dem Medium
Film auch in seiner Erscheinung etwas Geisterähnliches
an. Als ein Illusionsbild irrlichtert es über die Leinwand,
materiell und immateriell zugleich, und ist so fragil, dass

es beim kleinsten Lichteinfall verblasst.

Das Beispiel Thailand eignet sich besonders, um das
breite Spektrum der Geisterfigur zu untersuchen. Geister

sind in der Literatur und im Film des Landes, wie
in denjenigen ganz Südostasiens, auffällig präsent. Die
regionalen Traditionen des Geisterglaubens sind lang,
lebhaft und vielfältig; sie speisen sich unter anderem
aus animistischen Glaubensrichtungen, die noch im
heutigen Alltag neben den offiziellen, institutionalisierten

Religionen deutlich präsent sind, und bieten ein
kaum zu überschauendes Inventar an Geisterfiguren.

So ist auch das Geistergenre seit der Blütezeit
des thailändischen Films in den fünfziger und sechziger
Jahren eines der beliebtesten. In dieser Epoche erlebte
die Filmindustrie einen markanten Aufschwung. Dank
der Verwendung von günstigem 16-mm-Material
konnte die Produktion stark erhöht werden. Grosse
Studios produzierten Hunderte von Kassenschlagern,
und ein Starsystem entstand. Einheimische Genres
bildeten sich, beeinflusst von lokalen Theatertraditionen,
vom indischen Mainstream wie auch von Hollywood.
Der klassische thailändische Geisterfilm hat typischerweise

Horror- als auch Komödienelemente und bezieht
sich auf Legenden und Sagen aus der Folklore. Das
Genre existiert bis heute und findet unverändert grossen

Zuspruch beim einheimischen Publikum. In den
neunzigerJahren erweiterte sich die Industrie um einen
transnational ausgerichteten Zweig, der Filme mit
Arthouse-Anspruch macht. Diese zielen vor allem auf
ein internationales Festivalpublikum ab und entstehen
meist als Koproduktionen, oft unterstützt von europäischen

Kulturfonds. Daneben ist in den letzten zehn
Jahren eine kleine unabhängige Bewegung gewachsen,



die mit niedrigsten Budgets arbeitet und Werke mit
experimentellem und oft kritischem Charakter hervorbringt.

So verschieden diese Stränge der Filmindustrie
sind: Geister sind in allen ihren Geschichten präsent.

Varianten einer Geisterlegende

Wie komplex die Bedeutungen sind, die eine Geisterfigur

tragen kann, zeigt die Folklorelegende von Mae
Nak, die unzählige Male wiedererzählt und verfilmt
wurde: Im Dorf Prakhanong verliebt sich vor Jahrhunderten

der junge Mak in Nak. Kurz nach ihrer Hochzeit

wird Nak schwanger. Da Mak in den Militärdienst
muss, bringt sie das Kind ganz alleine zur Welt. Nach
seiner Rückkehr ins Dorf zu seiner kleinen Familie
beginnen die andern Bewohner zu munkeln, etwas
stimme nicht, und tatsächlich: Nak ist bei der Geburt
gestorben und lebt seither als Geist weiter. Als Mak
bewusst wird, dass seine Frau untot ist, will er aus
Liebe trotzdem mit ihr zusammenleben. Als die
Dorfbewohner ihn davon abzubringen versuchen, übt Nak
grausame Rache und muss schliesslich vertrieben
werden. Nak, der Muttergeist, ist eine zutiefst ambivalente
Figur: Sie löst Schrecken aus, aber auch Mitleid über ihr
trauriges Los. Ausserdem lässt sie den Schmerz greifbar
werden, den die unwiderrufliche Trennung durch den
Tod auslöst, die Schwierigkeit, sich in sein Schicksal
zu fügen, sowie auch das gesellschaftliche Bedürfnis
danach. Als sie sich dagegen aufbäumt, wandelt sich
Nak von der fürsorglichen Geistermutter zum
furchterregenden Monster.

Die vielen Verfilmungen der Legende interessieren

sich jeweils für ganz unterschiedliche Aspekte der
Geschichte. Klassische Mainstreamversionen wie etwa
Mae Nak Pra Khanong (Gomarchun, 1958) stellen die
Angst vor Nak ins Zentrum der Erzählung. Sie lassen
sich lesen als Ausdruck einer (männlichen) Angst vor
der weiblichen Gebärkraft und ihren Risiken, ebenso
wie eine furchterregende Überhöhung der Mutterliebe,

die auch deren besitzergreifende Aspekte betont.
Eine experimentelle Kurzversion (Mae Nak, Pimpaka
Towira, 1997) steuert der traditionellen Überlieferung
der Legende entgegen, indem sie sich auf das zwiespältige

Gefühlsleben des Geists ausrichtet und es auf
lyrische Weise ausdrückt; so entsteht eine weibliche Sicht
auf die Geschichte, die Empathie mit der Geisterfigur
hervorruft. Etwas später entstand die Grossproduktion
Nang Nak (NonzeeNimibutr,i999),dieaus der Legende
ein bombastisches nationalistisches Epos macht. Der
Film zeichnet ein nostalgisches Bild des Landlebens,
und seine neokonservative Haltung passte perfekt in
die Ideologie des Zeitgeists: Nang Nak entstand während

einer grossen Wirtschaftskrise, die Thailand Ende
der neunziger Jahre durchschüttelte. Eine gesellschaftliche

Folge davon war die Rückbesinnung auf traditionelle

Werte und ein erstarkender Nationalismus und
Konservatismus. Die ländliche Idylle, die der Film

c mit schwelgerischer Kamera zelebriert, die Akribie
1 der historischen Darstellung und der moralisierende
Ja Unterton der Handlung —Nak wird unter viel Getöse

ë und Special Effects von einem alten, weisen Mönch
co exorziert, die offizielle Religion besiegt den als primitiv

dargestellten Geisterglauben - entsprachen offenbar
ganz dem Publikumsbedürfnis und machten den Film
zum Kassenerfolg.

Einen ganz anderen Fokus legt Pee Mak (Ban-
jong Pisanthanakun, 2013). In diesem erfolgreichen
Blockbuster wird Folklore zu einer postmodernen
Komödie voller Slapsticks und Anachronismen, in
der die Figuren aus längst vergangenen Jahrhunderten
Grossstadtslang der Gegenwart sprechen, Cola trinken

und hippe Frisuren tragen. Die tragische
Liebesgeschichte zwischen Mak und Nak wird kurzerhand
durch ein Happy End ersetzt, und die Autorität der
Religionsvertreter ist dahin; der zuständige Mönch, der
für Ordnung sorgen sollte, erweist sich als trottelig und
nutzlos. Kritiker sahen im freigeistigen Umgang mit
der Legende sogar ein politisches Statement. Den
traditionellen historischen Rahmen und die Moral einer
bekannten Geschichte so vergnügt über den Haufen zu
werfen, kann symbolische Bedeutung haben in einer
Gesellschaft, deren Geschichtsschreibung sich aus
nationalistischen Mythen speist und in der vonseiten
der Regierung zunehmend ein streng konservativer
Umgang mit Autoritäten gefordert wird. Die Geisterfigur

wird in dieser Fassung zum Vehikel für humorvolle,

subversive Kritik an einer erstarrten, autoritären
Form des Geschichtenerzählens.

Dies ist nur eine Handvoll Interpretationen der
Legende von Nak, es gibt viele weitere. Ihre Vielfalt
ist umso reizvoller, als es sich um allseits bekanntes
Erzählgut handelt. Dadurch werden die Eigenheiten
der jeweiligen Version umso stärker betont. Die Beliebtheit

der Geschichte liegt wohl an der Universalität ihrer
Thematik, die schmerzliche Trennung geliebter
Menschen durch den Tod.

Unfinished business: Geister und Karma

Geister wirken wie ein Spiegel des Lebens. Was uns
zu Lebzeiten beschäftigt, wie wir entscheiden und
handeln, unsere menschlichen Verbandelungen —all
dies wirkt nach dem Tod fort. So gesehen, haben
Geistergeschichten stets auch eine moralische Ebene; als
karmisches Echo halten Geister uns die unfertigen
Angelegenheiten ihres (und vielleicht unseres) Lebens
vor Augen. Das Unheimliche im Geisterfilm ist meist
nicht das absolut Böse, wie es uns oft im Horrorfilm
schreckt. Es tritt nicht von aussen an uns heran,
sondern entspringt uns selber, unseren Altlasten und unserem

Gewissen. In einem buddhistisch geprägten Land
ist die Vorstellung eines Kreislaufs von Gut und Böse
prägend und an den Glauben an die Reinkarnation
gebunden. Dass die Geisterfigur den naturgegebenen
Zyklus der Wiedergeburt unterbricht, weil ihr Leben
zu verstörend war, macht sie besonders frappant.

Eine Geisterfigur, die in Thailand und ganz
Südostasien in Varianten vorkommt, ist die der ungerecht
behandelten Frau, die nach ihrem Tod Rache sucht.
Buppha Ratree (Yuthlert Sippapak, 2003), eine
thailändische Arthouse-Horrorkomödie, nimmt dieses alte
Legendenmotiv auf. Buppha ist eine junge, alleinstehende

Studentin, die von ihrem Kommilitonen Ake
ausgenutzt und geschwängert wird. Als er sie im Stich







lässt und sie an den Folgen einer Abtreibung stirbt, wird
sie zur Untoten, die Ake verfolgt und bis in alle Ewigkeit

quält. Seine Reue sowie alle Versuche, Bupphas
Geist auszutreiben, helfen nichts, im Gegenteil, ihre
Rache wird immer blutiger. Die Weigerung der
Geisterfigur, zu verzeihen und Ruhe zu finden, erwies sich
als höchst kassenträchtig, denn dadurch Hessen sich
bereits drei Sequels anreihen, in denen sich die Untote
weiterhin ihrer letzten Ruhe widersetzt. Die zornige
weibliche Seele, die ruhelos nach Rache sinnt, zeigt den
Kreislaufvon Gewalt und Ungerechtigkeit auf. Oft sind
Geisterfiguren zu Lebzeiten schwache Aussenseiter,
die Unrecht erleiden. Sie machen dunkle Aspekte der
Gesellschaft augenscheinlich, ebenso wie das Prinzip
des Karmas, demzufolge jede Tat schicksalshafte
Folgen hervorruft, vor denen es kein Ausweichen gibt.
Oft lösen Geisterfiguren deswegen Ambivalenzen aus;
Mitleid mit ihrem Schicksal vermischt sich mit Furcht
vor ihrer Rache.

The Blue Hour/Onthakan (Anucha Boonyawa-
tana, 2015), eine internationale Koproduktion, die
an mehreren Festivals lief, erzählt die Geschichte des

Teenagers Tarn, eines stillen Aussenseiters, der in der
Schule gemobbt und zu Ffause von seinen Eltern lieblos
behandelt wird. Als er sich in den gleichaltrigen Phum
verliebt, fühlt er sich das erste Mal aufgehoben und
geborgen. Phum aber zeigt zunehmend eine dunkle
Seite: Er führt Tarn an immer unheimlichere Orte, an
denen es spukt. Tams Lust vermischt sich immer stärker

mit Angst, seine Liebe zu Phum mit Zweifeln, ob
dieser es wirklich gut mit ihm meint. Was als Teenagerromanze

und Coming-out-Geschichte beginnt, wird
zu einer düsteren Spirale aus Misstrauen, Furcht und
schliesslich Gewalt, an deren unglücklichem Ende Tarn
selbst als ruhelose Seele Schrecken verbreitet. Bald
wird dabei klar, dass es sich bei den Geistern (auch) um
Tams innere Dämonen handelt. Dass seine Umwelt sein
Schwulsein nicht akzeptiert, treibt ihn in einen Zwiespalt,

der ihn allmählich zerreibt und seine Verliebtheit
zum Spuk werden lässt. Die emotionalen Versehrungen
erscheinen in der filmischen Erzählung als unheimliche
Nichtorte, die auch innere Landschaften sind: In Tams
Welt gibt es für seine Liebe keinen Raum.

Grenzgänger und Erinnerungsträger

Als Grenzgänger zwischen den Lebenden und Toten
wohnen Geister in einem Zwischenreich. Auch räumlich

sind sie eher an den Rändern der Gesellschaft
verortet, in leerstehenden, zerfallenden Häusern, Ruinen,
auf Schutthalden, an einsamen Orten, in der Wildnis.
Da liegt es nahe, dass sich Filmgeister auch gerne an
Landesgrenzen ansiedeln. Die Filme des unabhängigen

Filmemachers Apichatpong Weerasethakul spielen
bevorzugt an der Peripherie des Landes, fernab vom
politischen Zentrum Bangkok, Sitz der nationalen
Machtträger und Ordnungshüter. So erzählt etwa der
einstündige experimentelle Mekong Hotel (2012) von
einer Mutter und ihrer Tochter, die in einem alten Hotel
direkt am Grenzfluss leben. Die Mutter ist eigentlich
ein Dämon, der im Lauf des Films auch ihre Tochter
und deren Liebhaber zu Dämonen machen wird. Die

Dialoge zwischen den drei Figuren mäandern wie der -
Mekong; sie drehen sich um die Erinnerungen der Mut- ~
ter an ihre Erfahrungen im Grenzkonflikt zwischen =§

Thailand und Laos. Im Kalten Krieg war die Beziehung |
zwischen den beiden Ländern problematisch: Thailand
befürchtete eine Infiltration kommunistischen
Gedankenguts aus dem Nachbarland, während gleichzeitig
Tausende von Flüchtlingen aus Laos ins Land flohen.
Eine verschärfte Sicherheitspolitik und Territorialdispute

entlang dem Mekong führten schliesslich in den
achtziger Jahren zu einem kurzen Grenzkrieg, in dem
die regionale Bevölkerung zum Kriegseinsatz gezwungen

wurde. Diese Geschehnisse werden bis heute in
der offiziellen Geschichtsschreibung des Landes
verschwiegen. Die Dämonenmutter aus Mekong Hotel ist
ein untotes Gedächtnis dieser traumatischen Zeit und
gibt die Erinnerung an diese Ereignisse an ihre Tochter
weiter, wodurch diese ihrerseits zum Geist wird, zur
Trägerin der inoffiziellen, von der Regierung tot- oder
eben untotgeschwiegenen Geschichte. Die politische
Ebene des Films erstreckt sich aus der Vergangenheit
bis in die Gegenwart: Später reden die drei Figuren
über die Überschwemmungen, die Thailand 2012, also
im Jahr der Entstehung von Mekong Hotel, heimsuchten,

und die mangelnde Hilfeleistung der Regierung
an die Bevölkerung der Grenzgebiete.

Die Reflexion der Geisterfiguren über karmische

Auswirkungen des Lebens geht hier über
individuelle Schicksale hinaus, wenn die Geister zu
Trägern eines kollektiven Traumas werden. Ihr Status als
nicht fassbare Zwischenwesen erlaubt es ihnen, über
verbotene, zensierte Themen zu reden und diese
weiterzugeben. Das erlittene Unrecht verleiht ihnen eine
Rastlosigkeit, die verunmöglicht, dass ihre schmerzlichen

Erinnerungen sterben. Damit verbreiten sie nicht
bloss Schrecken, sondern auch von Staatsseite her
unerlaubtes Wissen.

Geister als politisches Sprachrohr

Geister im Film lösen die Linearität der erzählten Zeit
auf. Sie sind «a blast from the past», wie die Filmhistoriker

Chris Berry und Mary Farquhar ausführen; als

Wiedergänger aus der Vergangenheit bringen sie
vermeintlich Vergessenes in die Gegenwart zurück und
verwischen die Beziehungen zwischen früher und
heute. Die Fragen, die sie dadurch aufwerfen, richten
sich über die Gegenwart hinaus auch an die Zukunft,
die durch das Aufscheinen der verschütteten Erinnerung

mit der Gegenwart brechen kann. Die Zeit gerät
damit aus den Fugen; die Geisterfigur entzieht sich der
Zeitlichkeit und damit der Gebundenheit ans Heute,
somit ist sie ein ideales Instrument für Kritik an der
Gegenwart, sei es als ironischer, moralischer oder
politischer Kommentar.

Wie Mekong Hotel spielt auch Weerasethakuls
früherer Uncle Boonmee Who Can Recall His Past Lives

in der Grenzregion im Nordosten Thailands, und auch
hier spielt traumatische lokale Geschichte eine wichtige
Rolle, insbesondere die Kommunistenverfolgungen
und -exekutionen, die während des Kalten Kriegs
stattfanden. Der alte Boonmee liegt im Sterben; während



seiner letzten Tage tauchen verdrängte Erinnerungen
wieder auf von Menschen, die er in seiner Militärzeit
erschossen hatte. Der nahe Tod lässt ihn sein Leben,
die Frage nach Schuld und die Folgen seiner Taten wie
in einem Spiegel Revue passieren. Seine längst
verstorbene Ehefrau erscheint ihm wieder, ebenso sein
vor langer Zeit verschwundener Sohn, der ihm nun als

Affengeist aus dem Dschungel Besuch erstattet.
Zwischen der Welt der Lebenden und dem Geisterreich
verwischen sich nach und nach die Grenzen. Hier sind
die Geister nie unheimlich, sondern begleiten Boonmee
liebevoll und tröstend ins Ungewisse.

Als Weerasethakul 2010 in Cannes für Uncle
Boonmee Who Can Recall His Past Lives die Palme d'Or
entgegennahm, dankte er unter anderem «den Geistern

Thailands, ohne die der Film nicht entstanden
wäre». Diese Danksagung kann man durchaus als
ambivalent auffassen: Das reichhaltige Geisterpersonal

thailändischer Folklore und Erzähltradition ist
ebenso eine Inspirationsquelle wie der Spuk der
politischen Instabilität und Intransparenz des Landes, die
eine freie Meinungsäusserung zunehmend erschweren.

Kritik an politischen und sozialen Missständen
lässt sich in Thailand wegen der strengen Zensur und
drohender Haftstrafen nur aufverschlungenen Umwegen

ausdrücken. Geister sind ein ideales filmisches
Vehikel dafür. Weil sie Phantasiewesen und meist vom
Schicksal sowieso schon gestraft sind, entziehen sie
sich der Kontrolle der Obrigkeiten und dürfen auch
Verbotenes tun. Die Strafe dafür haben sie quasi schon

vorweggenommen.

Der Spuk der Moderne

Dass Geister unter ihrer Erinnerung und dem Wissen,
das sie mittragen, zuweilen leiden, zeigt The Eye/Gin
gwai (Danny und Oxide Pang, Hongkong, Singapur,
Thailand 2002). Die junge Honkongerin Man lässt sich,
um wieder besser sehen zu können, eine Hornhaut
transplantieren. Nach der Operation beginnt sie, tragische

Ereignisse vorauszusehen; immer mehr Personen,
die demnächst sterben werden, erscheinen ihr nachts
zuvor als Geister. Um die Hornhautspenderin Ling
aufzusuchen, reist sie in deren Heimat, ein Dorf im
ländlichen Nordthailand. Hier stellt sich heraus, dass

Ling sich das Leben genommen hat und nun selbst als
ruheloser Geist die anderen Dorfbewohner schreckt;
zu schwer lastete die Bürde auf ihr, Schreckliches
vorauszusehen und trotz dieses Wissens nichts dagegen
ausrichten zu können. Auf der Rückreise gerät Man
auf einer stark befahrenen Strasse Bangkoks in einen
Massenunfall, den sie vorausgesehen hat, und verliert
dadurch ihrAugenlicht. In der Schlussszene sehen wir
Man sich mit einem Blindenstock vorsichtig durch
Hongkong tasten. Mit ihrem Sehsinn ist das Geistersehen

und das Wissen um zukünftige Katastrophen
verschwunden, die Behinderung bringt auch Erleich-

c terung mit sich.

I Als visuelles Medium verfügt der Film über reiz-

I volle technische Mittel, um mit der Uneindeutigkeit
ë von Sehen und Nichtsehen zu spielen: Doppelbelich-
P tungen, Überblendungen, Flashbacks und -forwards,

Szenen, deren «Wahrheitsgehalt» unklar ist, Figuren,
die sich trotz naturalistischer Darstellung als Geister
erweisen... Die vielen Möglichkeiten an optischen und
narrativen Spielereien machen die Geisterthematik für
den Film und seine Zuschauer zusätzlich attraktiv. Die
alte Verbindung von Geistern und dem fotografischen
beziehungsweise filmischen Medium taucht wieder
auf in Shutter/Sutter Kodtid Winyan (Banjong Pisan-
thanakun, Parkpoom Wongpoom, 2004). Der Fotograf
Tun und seine Freundin Jane überfahren versehentlich
eine junge Frau und begehen Fahrerflucht. Kurz darauf
beginnt es in ihrem Alltag zu spuken; der Geist des

Unfallopfers verursacht bei ihnen diffuse körperliche
Leiden und taucht ausserdem als verschwommene
Erscheinung und seltsamer Schatten auf Tuns
Positiven wieder auf. Die Versuche des Paars, den Geist
auszutreiben, bleiben erfolglos, im Gegenteil: Beim
Stöbern findet Jane Negative, die darlegen, dass Tun die
junge Frau gekannt und ihr Leid zugefügt hatte. Er gibt
seine Schuld zu, und Jane verlässt ihn. Vereinsamt und
wie besessen fotografiert Tun nun seine Umgebung,
um den Geist zu bannen-vergeblich.

Der Stil von Shutter und The Eye ist typisch für
den zeitgenössischen thailändischen Arthouse-Geister-
film, der sich am erfolgreichen Horrorgenre aus Japan
und Südkorea orientiert und seit den späten neunziger

Jahren bereits zur ästhetischen Formel geworden
ist. Leere Bilder mit dramatischen Lichteffekten, eine
leise hallende Tonspur und eine suchende, tastende
Kameraführung, die den angstvollen Blick imitiert,
lassen den plötzlich auftauchenden Geist umso
erschreckender wirken. Die kühlen, klaren Farben und die
leuchtend glatten Oberflächen der Bilder lassen nicht
nur das Blut und die Versehrungen noch plastischer
hervortreten; sie sind Sinnbilder für die vermeintliche
Überschaubarkeit des Lebens, für den Glauben an die
aufgeklärte Moderne mitsamt ihrer Wissenschaftlichkeit

und ihrem Fortschritt. Die Rationalität und
Ordnung dieser Welt erweist sich jedoch als fragil. Was
stabil scheint-unsere Lebens- und Erinnerungsgebäude,

Wissens- und Wertesysteme, die sozialen und
politischen Gefüge, die wir bewohnen-, gerät immer
wieder ins Wanken. Geister sind eine Metapher für
die Destabilisierungen, die unsere Gewissheiten dabei
erleiden, für die Illusion, alles sei unter Kontrolle. Als
wunde Stelle des Individuums und zuweilen des
kollektiven Bewusstseins bahnt sich das Irrationale,
Verbotene und Verschwiegene immer wieder einen Weg
ans Licht - und auf die Leinwand. x

-» Literatur

Peter J. Bräunlein (Hg.): Ghost Movies in Southeast Asia and Beyond:
Narratives, Cultural Contexts, Audiences. Leiden, Brill, 2016

Christopher John Baker, Pasuk Phongpaichit: A History of Thailand.
Cambridge University Press, 2009

Chris Berry, Mary Ann Farquhar: China on Screen: Cinema and
Nation. Columbia University Press, 2006

Tom Gunning: «Phantom Images and Modern Manifestations: Spirit
Photography, Magic Theater, Trick Films, and Photography's Uncanny»,
in: Patrice Petro: Fugitive Images. From Photography to Video.
Bloomington, Indiana University Press, 1995

-» Das Festival International de Films de Fribourg findet vom 31. März
bis 8. April statt. Die diesjährige Sektion Genre widmet sich dem
Gespensterfilm, www.fiff.ch





engl.:
Ohr À S A

Leisten Sie sich eine eigene Meinung. vt&lWO'"1"*" ja


	Zwischenwelten als Spiegel des Lebens : Geister im thailändischen Film

