Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift fir Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 59 (2017)

Heft: 361

Artikel: Zwischenwelten als Spiegel des Lebens : Geister im thailandischen
Film

Autor: Bohler, Nathalie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-863180

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-863180
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

welten
als Spiegel
des Lebens

The Blue Hour (2015) Regie: Anucha Boonyawatana

/wischen-

Natalie Bohler

Filmwissenschaftlerin, promovierte zu Nationalismus im
thailandischen Film. Forschung und Publikationen zu
Landschaft, Geistern und Independent-Kino in Stidostasien
sowie zum transnationalen World Cinema.

Uncle Boonmee Who Can Recall His Past Lives (2009) Regie: Apichatpong Weerasethakul

thailandischen

Film

“Geisterim



Der Geisterfilm ist eines der
beliebtesten Genres welt-
weit. Das Kino Thailands ist
besonders spukfreudig,
seine Geister verbreiten mehr
als nur Schrecken: eine
Betrachtung der Geisterfigur
und ihrer Bedeutungsebenen
quer durch die thailandische
Filmindustrie.

Was zuerst nur ein unscharfer Umriss auf dem Foto ist,
wird in der Vergrosserung zu einem Affengeist, der sich
durch den Dschungel schwingt. Dieses Bild 14sst Boon-
mees Sohn nicht mehr los; schliesslich wandert er in
die Wildnis hinaus und wird selbst zu einem Affengeist.
Die kurze Szene aus Uncle Boonmee Who Can Recall His
Past Lives/Loong Boonmee raleuk chat (Apichatpong
Weerasethakul, 2009) veranschaulicht die Bannkraft
des fotografischen Bildes: So sehr wirkt es auf seinen
Betrachter, dass es ihm eine ganz neue Existenz eroff-
net. Ausserdem verweist es auf die enge Beziehung, die
schon immer zwischen Geistern und dem Film sowie
seinem medialen Vorginger, der Fotografie, bestand.

Schon in ihren Anfangszeiten zu Beginn der
Moderne waren Fotografie und Film fasziniert vom
Unheimlichen und Ubernatiirlichen, am stirksten im
Genre der Geisterfotografie, das mit meist verschwom-
menen Bildern die Prisenz von Geistern beweisen wollte.
Die Faszination nihrt sich aus Charakteristiken des
Mediums. Die Moglichkeiten der Tricktechnik wirken
befliigelnd auf die Phantasie; die Reproduzierbarkeit
und der Evidenzcharakter verlocken dazu, das kaum
Sichtbare und Unglaubliche fiir alle sichtbar festhalten
zuwollen, denn was filmisch festgehalten werden kann,
muss doch—damals noch viel stirker als heute —irgend-
wie wirklich existieren. Nicht zuletzt haftet dem Medium
Film auch in seiner Erscheinung etwas Geisterdhnliches
an. Als ein Illusionsbild irrlichtert es iiber die Leinwand,
materiell und immateriell zugleich, und ist so fragil, dass
es beim kleinsten Lichteinfall verblasst.

Geisterfilme existieren rund um den Globus. So umfasst
die Reihe der Gespensterfilme, die dieses Jahr am Fes-
tival International de Films de Fribourg lauft, unter
anderem Werke aus Siidkorea, Moldawien, Spanien,
Japan, den USA und dem Iran, enstanden zwischen
1950 und heute. Im Vergleich zueinander zeigen die
Filme auf, wie Geister an verschiedenen Orten und zu
verschiedenen Zeiten imaginiert werden, und kénnen
so als gesellschaftliche und historische Indikatoren
wirken. So kommen einerseits historische, soziale oder
politische Themen vor, die im Kontext des jeweiligen
Landes von besonderer Bedeutung sind, und der jewei-
lige kulturell spezifische Umgang mit Geistern fliesst
in die Filme ein. Gleichzeitig eint alle Geisterfilme das
zeit-und ortiibergreifende, universelle Rétseln dariiber,
was nach dem Leben mit uns Menschen geschieht, und
die Beschiiftigung mit dem Ubersinnlichen; Fragen, auf
die wir nicht so bald eine Antwort finden werden und
die immer wieder die Phantasie anregen. Erstaunlich
oft geht es dabei nicht nur um Schrecken und Angst
der Zuschauer. Geister im Film sind meist mehr als
unheimliche Figuren: Aus ihrer Warte im Zwischen-
reich zwischen Leben und Tod beobachten und spie-
geln sie unser menschliches Leben. Dabei driicken sie
Schattenseiten, Tabuisiertes und Verdriangtes aus, auf
personlicher und zuweilen auf gesellschaftlicher und
politischer Ebene.

Filmbulletin 7

Exemplarisch

Das Beispiel Thailand eignet sich besonders, um das
breite Spektrum der Geisterfigur zu untersuchen. Geis-
ter sind in der Literatur und im Film des Landes, wie
in denjenigen ganz Siidostasiens, auffillig prasent. Die
regionalen Traditionen des Geisterglaubens sind lang,
lebhaft und vielfiltig; sie speisen sich unter anderem
aus animistischen Glaubensrichtungen, die noch im
heutigen Alltag neben den offiziellen, institutionalisier-
ten Religionen deutlich prasent sind, und bieten ein
kaum zu iiberschauendes Inventar an Geisterfiguren.

So ist auch das Geistergenre seit der Bliitezeit
desthailindischen Films in den fiinfziger und sechziger
Jahren eines der beliebtesten. In dieser Epoche erlebte
die Filmindustrie einen markanten Aufschwung. Dank
der Verwendung von giinstigem 16-mm-Material
konnte die Produktion stark erhoht werden. Grosse
Studios produzierten Hunderte von Kassenschlagern,
und ein Starsystem entstand. Einheimische Genres bil-
deten sich, beeinflusst von lokalen Theatertraditionen,
vom indischen Mainstream wie auch von Hollywood.
Der klassische thailindische Geisterfilm hat typischer-
weise Horror- als auch Komddienelemente und bezieht
sich auf Legenden und Sagen aus der Folklore. Das
Genre existiert bis heute und findet unverindert gros-
sen Zuspruch beim einheimischen Publikum. In den
neunziger Jahren erweiterte sich die Industrie um einen
transnational ausgerichteten Zweig, der Filme mit
Arthouse-Anspruch macht. Diese zielen vor allem auf
ein internationales Festivalpublikum ab und entstehen
meist als Koproduktionen, oft unterstiitzt von europé-
ischen Kulturfonds. Daneben ist in den letzten zehn
Jahren eine kleine unabhingige Bewegung gewachsen,



die mit niedrigsten Budgets arbeitet und Werke mit
experimentellem und oft kritischem Charakter hervor-
bringt. So verschieden diese Stringe der Filmindustrie
sind: Geister sind in allen ihren Geschichten prisent.

Varianten einer Geisterlegende

Wie komplex die Bedeutungen sind, die eine Geister-
figur tragen kann, zeigt die Folklorelegende von Mae
Nak, die unzihlige Male wiedererzihlt und verfilmt
wurde: Im Dorf Prakhanong verliebt sich vor Jahrhun-
derten der junge Mak in Nak. Kurz nach ihrer Hoch-
zeit wird Nak schwanger. Da Mak in den Militdrdienst
muss, bringt sie das Kind ganz alleine zur Welt. Nach
seiner Riickkehr ins Dorf zu seiner kleinen Familie
beginnen die andern Bewohner zu munkeln, etwas
stimme nicht, und tatsichlich: Nak ist bei der Geburt
gestorben und lebt seither als Geist weiter. Als Mak
bewusst wird, dass seine Frau untot ist, will er aus
Liebe trotzdem mit ihr zusammenleben. Als die Dorf-
bewohner ihn davon abzubringen versuchen, iibt Nak
grausame Rache und muss schliesslich vertrieben wer-
den. Nak, der Muttergeist, ist eine zutiefst ambivalente
Figur: Sie 16st Schrecken aus, aber auch Mitleid iiber ihr
trauriges Los. Ausserdem ldsst sie den Schmerz greifbar
werden, den die unwiderrufliche Trennung durch den
Tod auslost, die Schwierigkeit, sich in sein Schicksal
zu fiigen, sowie auch das gesellschaftliche Bediirfnis
danach. Als sie sich dagegen aufbdumt, wandelt sich
Nak von der fiirsorglichen Geistermutter zum furcht-
erregenden Monster.

8 Filmbulletin

Die vielen Verfilmungen der Legende interessie-
ren sich jeweils fiir ganz unterschiedliche Aspekte der
Geschichte. Klassische Mainstreamversionen wie etwa
Mae Nak Pra Khanong (Gomarchun, 1958) stellen die
Angst vor Nak ins Zentrum der Erzdhlung. Sie lassen
sich lesen als Ausdruck einer (médnnlichen) Angst vor
der weiblichen Gebérkraft und ihren Risiken, ebenso
wie eine furchterregende Uberhéhung der Mutter-
liebe, die auch deren besitzergreifende Aspekte betont.
Eine experimentelle Kurzversion (Mae Nak, Pimpaka
Towira, 1997) steuert der traditionellen Uberlieferung
der Legende entgegen, indem sie sich auf das zwiespal-
tige Gefiihlsleben des Geists ausrichtet und es auf lyri-
sche Weise ausdriickt; so entsteht eine weibliche Sicht
auf die Geschichte, die Empathie mit der Geisterfigur
hervorruft. Etwas spiter entstand die Grossproduktion
Nang Nak (Nonzee Nimibutr,1999),die aus der Legende
ein bombastisches nationalistisches Epos macht. Der
Film zeichnet ein nostalgisches Bild des Landlebens,
und seine neokonservative Haltung passte perfekt in
die Ideologie des Zeitgeists: Nang Nak entstand wih-
rend einer grossen Wirtschaftskrise, die Thailand Ende
der neunziger Jahre durchschiittelte. Eine gesellschaft-
liche Folge davon war die Riickbesinnung auf traditio-
nelle Werte und ein erstarkender Nationalismus und
Konservatismus. Die ldndliche Idylle, die der Film
mit schwelgerischer Kamera zelebriert, die Akribie
der historischen Darstellung und der moralisierende
Unterton der Handlung — Nak wird unter viel Getose
und Special Effects von einem alten, weisen Monch
exorziert, die offizielle Religion besiegt den als primitiv

dargestellten Geisterglauben — entsprachen offenbar
ganz dem Publikumsbediirfnis und machten den Film
zum Kassenerfolg.

Einen ganz anderen Fokus legt Pee Mak (Ban-
jong Pisanthanakun, 2013). In diesem erfolgreichen
Blockbuster wird Folklore zu einer postmodernen
Komodie voller Slapsticks und Anachronismen, in
der die Figuren aus ldngst vergangenen Jahrhunderten
Grossstadtslang der Gegenwart sprechen, Cola trin-
ken und hippe Frisuren tragen. Die tragische Liebes-
geschichte zwischen Mak und Nak wird kurzerhand
durch ein Happy End ersetzt, und die Autoritéit der
Religionsvertreter ist dahin; der zustdndige Monch, der
fiir Ordnung sorgen sollte, erweist sich als trottelig und
nutzlos. Kritiker sahen im freigeistigen Umgang mit
der Legende sogar ein politisches Statement. Den tra-
ditionellen historischen Rahmen und die Moral einer
bekannten Geschichte so vergniigt iiber den Haufen zu
werfen, kann symbolische Bedeutung haben in einer
Gesellschaft, deren Geschichtsschreibung sich aus
nationalistischen Mythen speist und in der vonseiten
der Regierung zunehmend ein streng konservativer
Umgang mit Autoritdten gefordert wird. Die Geister-
figur wird in dieser Fassung zum Vehikel fiir humor-
volle, subversive Kritik an einer erstarrten, autoritiren
Form des Geschichtenerzihlens.

Dies ist nur eine Handvoll Interpretationen der
Legende von Nak, es gibt viele weitere. Ihre Vielfalt
ist umso reizvoller, als es sich um allseits bekanntes
Erzihlgut handelt. Dadurch werden die Eigenheiten
derjeweiligen Version umso stirker betont. Die Beliebt-
heit der Geschichte liegt wohl an der Universalitit ihrer
Thematik, die schmerzliche Trennung geliebter Men-
schen durch den Tod.

Unfinished business: Geister und Karma

Geister wirken wie ein Spiegel des Lebens. Was uns
zu Lebzeiten beschiftigt, wie wir entscheiden und
handeln, unsere menschlichen Verbandelungen—all
dies wirkt nach dem Tod fort. So gesehen, haben Geis-
tergeschichten stets auch eine moralische Ebene; als
karmisches Echo halten Geister uns die unfertigen
Angelegenheiten ihres (und vielleicht unseres) Lebens
vor Augen. Das Unheimliche im Geisterfilm ist meist
nicht das absolut Bose, wie es uns oft im Horrorfilm
schreckt. Es tritt nicht von aussen an uns heran, son-
dern entspringt uns selber, unseren Altlasten und unse-
rem Gewissen. In einem buddhistisch gepriagten Land
ist die Vorstellung eines Kreislaufs von Gut und Bose
priagend und an den Glauben an die Reinkarnation
gebunden. Dass die Geisterfigur den naturgegebenen
Zyklus der Wiedergeburt unterbricht, weil ihr Leben
zu verstorend war, macht sie besonders frappant.
Eine Geisterfigur, die in Thailand und ganz Siid-
ostasien in Varianten vorkommt, ist die der ungerecht
behandelten Frau, die nach ihrem Tod Rache sucht.
Buppha Ratree (Yuthlert Sippapak, 2003), eine thai-
lindische Arthouse-Horrorkomddie, nimmt dieses alte
Legendenmotiv auf. Buppha ist eine junge, alleinste-
hende Studentin, die von ihrem Kommilitonen Ake
ausgenutzt und geschwingert wird. Als er sie im Stich



euelemeAuoog eyanuy 2169y (5L07) INOH oNig 3UL Ineyyasessap Buodieydrdy 12169y  (z107) [930H Buoxapy

Inyeyjaselsspy buodieyoidy @169y (zLOT) |210H Buoyepy

Bued epixQ pun Auueq :a168y (z007) @A3 aylL

g




P——

euejemeAuoog eyonuy 816y (5107) INOH ang wc“_ ]

|nyeylasesaap Buodieydidy :a1b6ay Amoos.mm;_._ 1584 SIH _,_Smm ue) OYM 3wuoog ajpun

unyeueyluesid Buofueg 2168y (£1L07) NeW 234

e E N 1

woodBuopy woodyied ‘unjeueyijuesid Buofueg :a1b6ay (¥007) J2313nYs




ldsstund sie an den Folgen einer Abtreibung stirbt, wird
sie zur Untoten, die Ake verfolgt und bis in alle Ewig-
keit qualt. Seine Reue sowie alle Versuche, Bupphas
Geist auszutreiben, helfen nichts, im Gegenteil, ihre
Rache wird immer blutiger. Die Weigerung der Geis-
terfigur, zu verzeihen und Ruhe zu finden, erwies sich
als hochst kassentrichtig, denn dadurch liessen sich
bereits drei Sequels anreihen, in denen sich die Untote
weiterhin ihrer letzten Ruhe widersetzt. Die zornige
weibliche Seele, die ruhelos nach Rache sinnt, zeigt den
Kreislauf von Gewalt und Ungerechtigkeit auf. Oft sind
Geisterfiguren zu Lebzeiten schwache Aussenseiter,
die Unrecht erleiden. Sie machen dunkle Aspekte der
Gesellschaft augenscheinlich, ebenso wie das Prinzip
des Karmas, demzufolge jede Tat schicksalshafte Fol-
gen hervorruft, vor denen es kein Ausweichen gibt.
Oftlosen Geisterfiguren deswegen Ambivalenzen aus;
Mitleid mit ihrem Schicksal vermischt sich mit Furcht
vor ihrer Rache.

The Blue Hour/Onthakan (Anucha Boonyawa-
tana, 2015), eine internationale Koproduktion, die
an mehreren Festivals lief, erzédhlt die Geschichte des
Teenagers Tam, eines stillen Aussenseiters, der in der
Schule gemobbt und zu Hause von seinen Eltern lieblos
behandelt wird. Als er sich in den gleichaltrigen Phum
verliebt, fiihlt er sich das erste Mal aufgehoben und
geborgen. Phum aber zeigt zunehmend eine dunkle
Seite: Er fithrt Tam an immer unheimlichere Orte, an
denen es spukt. Tams Lust vermischt sich immer stér-
ker mit Angst, seine Liebe zu Phum mit Zweifeln, ob
dieser es wirklich gut mit ihm meint. Was als Teenager-
romanze und Coming-out-Geschichte beginnt, wird
zu einer diisteren Spirale aus Misstrauen, Furcht und
schliesslich Gewalt, an deren ungliicklichem Ende Tam
selbst als ruhelose Seele Schrecken verbreitet. Bald
wird dabei klar, dass es sich bei den Geistern (auch) um
Tams innere Didmonen handelt. Dass seine Umwelt sein
Schwulsein nicht akzeptiert, treibt ihn in einen Zwie-
spalt, der ihn allméahlich zerreibt und seine Verliebtheit
zum Spuk werden ldsst. Die emotionalen Versehrungen
erscheinen in der filmischen Erzidhlung als unheimliche
Nichtorte, die auch innere Landschaften sind: In Tams
Welt gibt es fiir seine Liebe keinen Raum.

Grenzganger und Erinnerungstrager

Als Grenzginger zwischen den Lebenden und Toten
wohnen Geister in einem Zwischenreich. Auch raum-
lich sind sie eher an den Rdndern der Gesellschaft ver-
ortet, in leerstehenden, zerfallenden Hdusern, Ruinen,
auf Schutthalden, an einsamen Orten, in der Wildnis.
Da liegt es nahe, dass sich Filmgeister auch gerne an
Landesgrenzen ansiedeln. Die Filme des unabhingi-
gen Filmemachers Apichatpong Weerasethakul spielen
bevorzugt an der Peripherie des Landes, fernab vom
politischen Zentrum Bangkok, Sitz der nationalen
Machttriger und Ordnungshiiter. So erzihlt etwa der
einstiindige experimentelle Mekong Hotel (2012) von
einer Mutter und ihrer Tochter, die in einem alten Hotel
direkt am Grenzfluss leben. Die Mutter ist eigentlich
ein Ddmon, der im Lauf des Films auch ihre Tochter
und deren Liebhaber zu Didmonen machen wird. Die

Dialoge zwischen den drei Figuren midandern wie der
Mekong; sie drehen sich um die Erinnerungen der Mut-
ter an ihre Erfahrungen im Grenzkonflikt zwischen
Thailand und Laos. Im Kalten Krieg war die Beziehung
zwischen den beiden Landern problematisch: Thailand
befiirchtete eine Infiltration kommunistischen Gedan-
kenguts aus dem Nachbarland, wiahrend gleichzeitig
Tausende von Fliichtlingen aus Laos ins Land flohen.
Eine verschirfte Sicherheitspolitik und Territorialdis-
pute entlang dem Mekong fiihrten schliesslich in den
achtziger Jahren zu einem kurzen Grenzkrieg, in dem
die regionale Bevolkerung zum Kriegseinsatz gezwun-
gen wurde. Diese Geschehnisse werden bis heute in
der offiziellen Geschichtsschreibung des Landes ver-
schwiegen. Die Ddmonenmutter aus Mekong Hotel ist
ein untotes Gedéchtnis dieser traumatischen Zeit und
gibt die Erinnerung an diese Ereignisse an ihre Tochter
weiter, wodurch diese ihrerseits zum Geist wird, zur
Trigerin der inoffiziellen, von der Regierung tot- oder
eben untotgeschwiegenen Geschichte. Die politische
Ebene des Films erstreckt sich aus der Vergangenheit
bis in die Gegenwart: Spéter reden die drei Figuren
iiber die Uberschwemmungen, die Thailand 2012, also
im Jahr der Entstehung von Mekong Hotel, heimsuch-
ten, und die mangelnde Hilfeleistung der Regierung
an die Bevolkerung der Grenzgebiete.

Die Reflexion der Geisterfiguren iiber karmi-
sche Auswirkungen des Lebens geht hier iiber indi-
viduelle Schicksale hinaus, wenn die Geister zu Tri-
gern eines kollektiven Traumas werden. Ihr Status als
nicht fassbare Zwischenwesen erlaubt es ihnen, iiber
verbotene, zensierte Themen zu reden und diese wei-
terzugeben. Das erlittene Unrecht verleiht ihnen eine
Rastlosigkeit, die verunmdoglicht, dass ihre schmerzli-
chen Erinnerungen sterben. Damit verbreiten sie nicht
bloss Schrecken, sondern auch von Staatsseite her
unerlaubtes Wissen.

Geister als politisches Sprachrohr

Filmbulletin 11

Geister im Film l0sen die Linearitit der erzdhlten Zeit
auf. Sie sind «a blast from the past», wie die Filmhis-
toriker Chris Berry und Mary Farquhar ausfiithren; als
Wiedergédnger aus der Vergangenheit bringen sie ver-
meintlich Vergessenes in die Gegenwart zuriick und
verwischen die Beziehungen zwischen frither und
heute. Die Fragen, die sie dadurch aufwerfen, richten
sich iiber die Gegenwart hinaus auch an die Zukunft,
die durch das Aufscheinen der verschiitteten Erinne-
rung mit der Gegenwart brechen kann. Die Zeit gerit
damit aus den Fugen; die Geisterfigur entzieht sich der
Zeitlichkeit und damit der Gebundenheit ans Heute,
somit ist sie ein ideales Instrument fiir Kritik an der
Gegenwart, sei es als ironischer, moralischer oder poli-
tischer Kommentar.

Wie Mekong Hotel spielt auch Weerasethakuls
fritherer Uncle Boonmee Who Can Recall His Past Lives
in der Grenzregion im Nordosten Thailands, und auch
hier spielt traumatische lokale Geschichte eine wichtige
Rolle, insbesondere die Kommunistenverfolgungen
und -exekutionen, die wihrend des Kalten Kriegs statt-
fanden. Der alte Boonmee liegt im Sterben; wihrend



seiner letzten Tage tauchen verdridngte Erinnerungen
wieder auf von Menschen, die er in seiner Militdrzeit
erschossen hatte. Der nahe Tod ldsst ihn sein Leben,
die Frage nach Schuld und die Folgen seiner Taten wie
in einem Spiegel Revue passieren. Seine lingst ver-
storbene Ehefrau erscheint ihm wieder, ebenso sein
vor langer Zeit verschwundener Sohn, der ihm nun als
Affengeist aus dem Dschungel Besuch erstattet. Zwi-
schen der Welt der Lebenden und dem Geisterreich
verwischen sich nach und nach die Grenzen. Hier sind
die Geister nie unheimlich, sondern begleiten Boonmee
liebevoll und trostend ins Ungewisse.

Als Weerasethakul 2010 in Cannes fiir Uncle

Boonmee Who Can Recall His Past Lives die Palme d’Or
entgegennahm, dankte er unter anderem «den Geis-
tern Thailands, ohne die der Film nicht entstanden
wire». Diese Danksagung kann man durchaus als
ambivalent auffassen: Das reichhaltige Geisterper-
sonal thaildndischer Folklore und Erzihltradition ist
ebenso eine Inspirationsquelle wie der Spuk der poli-
tischen Instabilitidt und Intransparenz des Landes, die
eine freie Meinungsdusserung zunehmend erschwe-
ren. Kritik an politischen und sozialen Missstinden
ldsst sich in Thailand wegen der strengen Zensur und
drohender Haftstrafen nur auf verschlungenen Umwe-
gen ausdriicken. Geister sind ein ideales filmisches
Vehikel dafiir. Weil sie Phantasiewesen und meist vom
Schicksal sowieso schon gestraft sind, entziehen sie
sich der Kontrolle der Obrigkeiten und diirfen auch
Verbotenes tun. Die Strafe dafiir haben sie quasi schon
vorweggenommen.

12 Filmbulletin

Der Spuk der Moderne

Dass Geister unter ihrer Erinnerung und dem Wissen,
das sie mittragen, zuweilen leiden, zeigt The Eye/Gin
gwai (Danny und Oxide Pang, Hongkong, Singapur,
Thailand 2002). Die junge Honkongerin Man ldsst sich,
um wieder besser sehen zu konnen, eine Hornhaut
transplantieren. Nach der Operation beginnt sie, tragi-
sche Ereignisse vorauszusehen; immer mehr Personen,
die demnichst sterben werden, erscheinen ihr nachts
zuvor als Geister. Um die Hornhautspenderin Ling
aufzusuchen, reist sie in deren Heimat, ein Dorf im
lindlichen Nordthailand. Hier stellt sich heraus, dass
Ling sich das Leben genommen hat und nun selbst als
ruheloser Geist die anderen Dorfbewohner schreckt;
zu schwer lastete die Biirde auf ihr, Schreckliches vor-
auszusehen und trotz dieses Wissens nichts dagegen
ausrichten zu konnen. Auf der Riickreise geridt Man
auf einer stark befahrenen Strasse Bangkoks in einen
Massenunfall, den sie vorausgesehen hat, und verliert
dadurchihr Augenlicht. In der Schlussszene sehen wir
Man sich mit einem Blindenstock vorsichtig durch
Hongkong tasten. Mit ihrem Sehsinn ist das Geister-
sehen und das Wissen um zukiinftige Katastrophen
verschwunden, die Behinderung bringt auch Erleich-
terung mit sich.

Alsvisuelles Medium verfiigt der Film iiber reiz-
volle technische Mittel, um mit der Uneindeutigkeit
von Sehen und Nichtsehen zu spielen: Doppelbelich-
tungen, Uberblendungen, Flashbacks und -forwards,

Szenen, deren «Wahrheitsgehalt» unklar ist, Figuren,
die sich trotz naturalistischer Darstellung als Geister
erweisen... Die vielen Moglichkeiten an optischen und
narrativen Spielereien machen die Geisterthematik fiir
den Film und seine Zuschauer zusatzlich attraktiv. Die
alte Verbindung von Geistern und dem fotografischen
beziehungsweise filmischen Medium taucht wieder
auf in Shutter/Sutter Kodtid Winyan (Banjong Pisan-
thanakun, Parkpoom Wongpoom, 2004). Der Fotograf
Tunund seine Freundin Jane iiberfahren versehentlich
eine junge Frau und begehen Fahrerflucht. Kurz darauf
beginnt es in ihrem Alltag zu spuken; der Geist des
Unfallopfers verursacht bei ihnen diffuse korperliche
Leiden und taucht ausserdem als verschwommene
Erscheinung und seltsamer Schatten auf Tuns Posi-
tiven wieder auf. Die Versuche des Paars, den Geist
auszutreiben, bleiben erfolglos, im Gegenteil: Beim
Stobern findet Jane Negative, die darlegen, dass Tun die
junge Frau gekannt und ihr Leid zugefiigt hatte. Er gibt
seine Schuld zu, und Jane verldsst ihn. Vereinsamt und
wie besessen fotografiert Tun nun seine Umgebung,
um den Geist zu bannen —vergeblich.

Der Stil von Shutter und The Eye ist typisch fiir
den zeitgenossischen thaildndischen Arthouse-Geister-
film, der sich am erfolgreichen Horrorgenre aus Japan
und Siidkorea orientiert und seit den spiten neunzi-
ger Jahren bereits zur dsthetischen Formel geworden
ist. Leere Bilder mit dramatischen Lichteffekten, eine
leise hallende Tonspur und eine suchende, tastende
Kamerafiihrung, die den angstvollen Blick imitiert, las-
sen den plotzlich auftauchenden Geist umso erschre-
ckender wirken. Die kiihlen, klaren Farben und die
leuchtend glatten Oberflichen der Bilder lassen nicht
nur das Blut und die Versehrungen noch plastischer
hervortreten; sie sind Sinnbilder fiir die vermeintliche
Uberschaubarkeit des Lebens, fiir den Glauben an die
aufgeklarte Moderne mitsamt ihrer Wissenschaftlich-
keit und ihrem Fortschritt. Die Rationalitdt und Ord-
nung dieser Welt erweist sich jedoch als fragil. Was
stabil scheint—unsere Lebens- und Erinnerungsge-
biude, Wissens- und Wertesysteme, die sozialen und
politischen Gefiige, die wir bewohnen —, gerit immer
wieder ins Wanken. Geister sind eine Metapher fiir
die Destabilisierungen, die unsere Gewissheiten dabei
erleiden, fiir die Illusion, alles sei unter Kontrolle. Als
wunde Stelle des Individuums und zuweilen des kol-
lektiven Bewusstseins bahnt sich das Irrationale, Ver-
botene und Verschwiegene immer wieder einen Weg
ans Licht —und auf die Leinwand. x

> Literatur

Peter J.Braunlein (Hg.): Ghost Movies in Southeast Asia and Beyond:
Narratives, Cultural Contexts, Audiences. Leiden, Brill, 2016

Christopher John Baker, Pasuk Phongpaichit: A History of Thailand.
Cambridge University Press, 2009

Chris Berry, Mary Ann Farquhar: China on Screen: Cinema and
Nation. Columbia University Press, 2006

Tom Gunning: «Phantom Images and Modern Manifestations: Spirit
Photography, Magic Theater, Trick Films, and Photography’s Uncanny».
in: Patrice Petro: Fugitive Images. From Photography to Video.
Bloomington, Indiana University Press, 1995

>  Das Festival International de Films de Fribourg findet vom 31. Mérz
bis 8. April statt. Die diesjdhrige Sektion Genre widmet sich dem
Gespensterfilm. www.fiff.ch



woodBuop Eoomv_\_mm ;,_zv_m:mﬁcﬁ_m Buofueg :a169y (¥007) 1913nYs

Inyeylasesasp buodieyoidy 8168y  (6007) S2AIT 1584 SIH |28y UBD OYAA 33WU00g 3jdpun

unyjeueyiuesid Huofueg :a169y (£L07) YBN 28d

s 5

Bued apixQ pun Auueq 2169y (z007) 243 3y
|




engl.:
Ohr

Leisten Sie sich eine eigene Meinung.

LEO BURNETT



	Zwischenwelten als Spiegel des Lebens : Geister im thailändischen Film

