
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 59 (2017)

Heft: 360

Artikel: Cahier africain : Heidi Specogna

Autor: Stern, Lukas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-863169

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-863169
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Cahier africain Zentralafrika: «Immer ist hier Krieg»



Cahier
africain

EN
mik\

«Das ist der Grund, warum wir diese Arbeit
machen. Das ist mit einem starken Glauben

verbunden, dass Dokumentarfilm eine Kraft hat
und in der Lage ist, zu einer Einschätzung

beizutragen, aufzurütteln und zu mobilisieren.»
Heidi Specogna

Heidi
Specogna

Am Anfang steht die Suche nach der Form. Material,
das über sieben Jahre der Recherche und des Filmens
entstanden ist, muss sortiert, in Form gebracht werden.

Das gilt im Kleinen wie im Grossen. Gleich zu
Beginn des Films kommt ein Mitarbeiter des
internationalen Strafgerichtshofs in die Zentralafrikanische
Republik gereist, um dort ein Beweisstück für den Pro-
zess gegen den kongolesischen Politiker Jean-Pierre
Bemba in Den Haag zu sichern. Es handelt sich um
das titelgebende Cahier, um ein Schulheft, in dem die
Opfer kongolesischer Söldner ihre Aussagen und Fotos

gesammelt haben. Aussen ist das Heft mit dem Bild
eines gelben Sportwagens bedruckt, innen reihen sich
handgeschriebene Berichte über Vergewaltigungen,
Verstümmelungen und Morde dicht hintereinander.
Das Gesicht des Gesandten aus Den Haag sehen wir
nicht, dafür die einzelnen Schritte der Beweissicherung.

Das Heft gleitet in eine Folie, dann in ein Paket,
dieses wird in einen Rucksack gepackt und der
wiederum wird doppelt verschlossen und gesichert, mit
Drahtseil und Zahlenschloss - eine Montagesequenz
wie in einem Agententhriller, eine Sequenz, die in
eine Form gefunden hat. Die Form im Kleinen meint
das Bauprinzip des Films als ganzen: Mit 120 Minuten

Länge und gegliedert in drei Kapitel entfaltet er
sich im epischen Format mit zielsicherem Zulauf auf
einen Abschluss, das heisst auf eine mehr als ikonische
Schlusseinstellung.

Mit der sauberen Formatierung geht die
Klärung der Perspektive einher. Heidi Specognas Film,

der mit Ausdauer und Aufdeckungswillen vom Leben m

junger Frauen berichtet und erzählt, von einem Mäd- .e

chen, dem das Bein zerschossen wurde, oder einer f
Frau, deren Tochter in einer Vergewaltigung gezeugt |
wurde, will - und das wirkt doch etwas befremdlich - 11

auch ein Film über Heidi Specogna sein, über ihre
Ausdauer und ihren Aufdeckungswillen: «Dieses Heft hat
mich nicht mehr losgelassen», heisst es aus dem Off
ganz zu Beginn des Films. Immer wieder dringt von
aussen diese weibliche Erzählstimme ins Bild, immer
wieder sucht Cahier africain nach diesem stabilen Ich,
das den Blick auf die Welt freigibt. Nicht, dass jede
Subjektivität grundsätzlich aus dem Dokumentarismus

hinausgerechnet werden sollte, aber bei Specogna
nimmt sie eine Gestalt an, die durchaus fraglich ist. Das
hat zum einen mit der Sprachmelodie zu tun, in der
sich Andächtigkeit mit nüchterner Berichterstattung
mischt und die, je nüchterner sie sich in der Andacht
gibt, einer Betroffenheitsrhetorik bedrohlich nahe
kommt, von der dann wirklich nicht mehr klar ist,
was sie eigentlich leistet, ausser dass sich durch sie
ein leidendes Ich selbst kommuniziert.

Das hat aber, mehr noch, mit einer zweiten und
ebenso zentralen Bewegung dieses Films zu tun. Zweimal

sehen wirAufnahmen von Leichen. Beide Szenen
stehen in diesem Film wie riesige Massivholzschränke
in einer viel zu engen Kammer. Nicht etwa weil hier ein
Tabu zugunsten einer aufklärerischen Drastik
überschritten würde, sondern weil die Kamera in diesen
Szenen von einer seltsamen Obsession durchwirkt
ist. Wir sehen Leichen am Strassenrand, Menschen
stehen mit einigem Abstand von ihnen entfernt, nur
die Kamera nähert sich ihnen. Sie umkreist die toten
Körper, sucht nach ihren Wunden, richtet den Blick
auf einen durchschossenen Kopf, auf die innere
Körpermasse, die auf die Erde quoll, wo sie gerann. Es sind
unerträgliche Bilder. Aber es sind eben auch Bilder,
die zudem die sehende, obsessive, zeigende, leidende,
in einem höchst seltsamen Sinn für uns leidende, für
uns ertragende Subjektivität ausweisen. «Siehe, ich
zeige dir das Leid!» Das primäre Charakteristikum
dieser Bilder ist die deiktische Operation, die sie
hervorbringt, ihr Inhalt besteht dann nicht mehr
unabhängig davon; bevor man Leid sagt, sagt man Ich.

Mit der Formstrenge und der Perspektive
entstehen gewaltige Dissonanzen im dokumentarischen
Ethos dieses Films. Wieso nimmt sich dieses Ich —

wenn man will, kann man es westlich nennen — hier
so wichtig? Warum posiert es derart unbescheiden im
Rampenlicht? Diese Frage muss sich Specogna gefallen

lassen, weil Cahier africain in einigen tatsächlich
grossartigen Szenen genau solche perspektivischen
Regimes in die Kritik nimmt. Einmal sehen wir die
Dorfgemeinschaft in einer katholischen Kirche
versammelt. Auf einer Leinwand verfolgen sie die
Übertragung des Prozesses gegen Bemba in Den Haag.
Danach ergreifen Einzelne das Wort, sprechen in die
Gruppe, erheben Anklage. Aber wer hört sie dort?
Die Leinwand ist ihnen gegenüber taub. Es braucht
nicht mehr als solche unkommentierten Szenen; in
ihnen wird die ganze Asymmetrie von Weltverhältnissen

offenbar.



Wenige Sekunden dieses Films finden in Berlin statt.
Wir sehen Ariette, die dort operiert wird, aus dem
Fenster der Charité blicken. Sie schaut in das ihr völlig

Fremde, auf eine Fläuserfassade, ein Strassenschild,
einen diesigen Himmel. Es hätte in dieser Szene der
Kommentierung nicht bedurft, um diese wenigen
Filmsekunden, in denen einmal westliche Strukturen
in einen zweistündigen Film förmlich einbrechen, als
radikalen Fremdkörper auszuweisen. Der Film findet
in Ariettes Perspektive, ohne sie sich anzumassen,
interessiert sich für ihren Blick, ohne ihn zu absorbieren.

Diese beiden Bewegungen machen Cahier
africain am Ende zu einem seltsam schizophrenen
Gebilde, zu einem Film, der seiner eigenen Klugheit
und Präzision misstraut und der mit einem völlig
sinnwidrigen Handgriff so viel messerscharfe Subtilität in
die viel zu engen Gefässe der Form und der
Autorenperspektive Stopft. Lukas Stern

-» Regie, Buch: Heidi Specogna; Kamera: Johann Feindt, Thomas Keller;
Schnitt: Kaya Inan; Erzählstimmen: Salena Godden, deutsche
Version: Eva Mattes; Musik: Peter Scherer, Christian Halten. Produktion:
PS Film, Filmpunkt; Peter Spoerri, Stefan Tölz. Schweiz, Deutschland
2016. Dauer: 119 Min. CH-Verleih: Filmbringer Distribution

Neruda

«And I can tell you right now that I have

no idea who he was because he's

ungrabbable, impossible to put in a box.»
Pablo Larrain

Pablo
Larrain

Leopold von Ranke hat es als Aufgabe der Geschichtsschreibung

formuliert, dass sie herausfinden soll, «wie
es eigentlich gewesen ist». Ein Unterfangen, das selbst
bei Ereignissen jüngsten Datums auch von akademischen

Historikern kaum geleistet werden kann bei ihrer
nicht wegzudiskutierenden individuellen Interessenlage

und weltanschaulichen Bindung. So mögen
künstlerisch orientierte Phantasien bei der literarischen oder
visuellen Gestaltung von historischen Ereignissen oder
Porträtierung politisch agierender Menschen gerade
die Essenz ins Licht rücken, die kaum beweisbar ist,
aber Phantasien beschäftigt.

Der 1976 in Santiago geborene chilenische
Regisseur Pablo Larrain hat eine solche individuelle
Sichtweise eines Lebensabschnitts Nerudas zu zeichnen

versucht, die nicht biografisch erscheinen will.
Ja, die Dramaturgie und Ästhetik seines Films macht
von vornherein klar, dass er nicht abgehoben distanziert

einen Literatur-Nobelpreisträger in die Klammer
einer Lebensbeschreibung pressen möchte. Schon die
Sequenz zu Beginn will nicht den politischen Streit
völlig gegensätzlicher Gegner heroisch stilisieren. Der
Streit bricht en passant zwischen dem Stalin-Anhänger
und Senator Pablo Neruda und seinen rechten
Widersachern in einem Pissoir aus, das auf den ersten Blick
eher wie ein Vorraum eines Salons erscheint. Eine
Auseinandersetzung in einem solchen Raum als Einführung

kann nicht mehr in eine abgehobene geschichtliche

Sichtweise münden. Der Filmtitel Neruda verliert
sein biografisches Flair und appelliert an die Zuschauer,
in der Folge keine Heldensaga zu erwarten. Denn wir
würden ganz schön düpiert, wenn das Bildungsverlangen

die Oberhand bekäme.
Das Spiel kann beginnen, von dem Larrain

meint (in einem Interview mit der «New York Times»):
«Believe me, I read four biographies, I read his autobiography;

it's a beautiful book. I talked to people who met
him, I read hundreds of essays on his life and I made a

movie that's called Neruda. And I can tell you right now
that I have no idea who he was because he's ungrabbable,

impossible to put in a box. So, once you understand
that, it gives you a lot of freedom, and that's why we
say that this is a Nerudian movie because for us - in
my country and in our language - Neruda was a man
who created a cosmos that is so complex and deep.»

1945 wird Neruda Senator auf der Liste der
kommunistischen Partei Chiles und stimmt für
Präsidentschaftsanwärter Gonzalez Videla, der sich aber nach
seiner Wahl zum diktatorischen Herrscher entwickelt
und von Neruda immer heftiger kritisiert wird. Videla
erlässt ein Gesetz zur Verteidigung der Demokratie,
das über 25 000 Menschen ihrer Rechte beraubt. Kurze
Einstellungen zeigen, wie Oppositionelle in
Konzentrationslager gepfercht werden, und lassen einen Blick
auf Pinochet als Lagerleiter werfen. Auch Neruda soll
verhaftet werden. Aber der Film wird in vielen Einstellungen

und Sequenzen, manchmal in Bildeinschüben,
die wie Gedankenblitze oder Rückblenden wirken, die
Flucht zum Kern des Geschehens machen. Und eine
differenzierte Wechselrede wird die Handlung begleiten:
Nerudas Dialog mit den Handelnden, die Stimme des
Erzählers und die Einlassungen einer Figur, die wie eine


	Cahier africain : Heidi Specogna

