
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 58 (2016)

Heft: 358

Artikel: Stadt der Widersprüche, Stadt der Revolutionen : eine Reise unter die
Haut von Teheran

Autor: Wittmann, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-863443

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-863443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stadt der Widersprüche,
Stadt der Revolutionen

Matthias Wittmann

Film- und Medienwissenschafter, Filmkurator und Essayist,
forscht derzeit im Rahmen des vom SNF geförderten Projekts

«Nachbilder von Revolution und Krieg. Trauma-
und Memoryscapes im postrevolutionären iranischen Kino».

Eine Reise unter die
Haut von Teheran

Salaam Cinema (1995) Regie: Mohsen Makhmalbaf



Mossafer/The Traveler (1974) Regie: Abbas Kiarostami

Das iranische Kino nach der
islamischen Kulturrevolution
verhandelt seine Formen
ständig neu. Es ist eine permanente

Suche nach ästhetischen

Strategien des
Widerstands. Im neueren iranischen
Filmschaffen stehen Teheran
im Zentrum und damit die
Milieus und Konflikte, die die
grossstädtische Mittelschicht
umtreiben.

«[...] in welchen Formen wollt ihr die wunderbaren
Bilderzeigen?» (Dschalal ad Din ar-Rumi)

l. Februar 1979: Tausende Menschen haben sich auf
einem Friedhof versammelt. Viele halten Konterfeis
hoch, die ein und dieselbe Person zeigen. Zuvor wurden
viele Bilder zerstört, verbrannt, damit sich nun ein Bild
reproduzieren, ins Bewusstsein brennen kann. Schauplatz

ist Behescht-e Zahra, der Zentralfriedhof Teherans,

im armen Süden der Stadt. Dann landet Ruhollah
Chomeini mit dem Hubschrauber auf dem Friedhof.
In seiner ersten Rede, die er nach der Rückkehr aus
dem Pariser Exil dort hält, äussert sich der Gründer
des neuen Staats auch zum Kino und erkennt dessen
Bedeutung für eine kommende islamische Gesellschaft
an. Vielleicht ahnt er auch, dass er im Grund machtlos
gegen ein derart mächtiges, weil populäres Kulturgut
ist: «Wir sind nicht gegen das Kino, auch nicht gegen
Radio und Fernsehen. Das Kino ist eine moderne
Erfindung, sein Sinn ist die Erziehung, aber wie Sie wissen,
wurde es stattdessen benutzt, um unsere Jugend zu
korrumpieren. Wir sind gegen den Missbrauch des Kinos.»

Das Kino galt vor 1979 unter religiösen Autoritäten

als «westoxifiziert», immoralisch und dekadent.
Nach der islamischen Kulturrevolution sind 180 dieser

«Zentren der Dekadenz» niedergebrannt, zerstört,
geschlossen worden, 30 davon in Teheran selbst. Anders
allerdings als im Fall des Bildersturms der Taliban in
Afghanistan stellten die Architekten des Gottesstaats
die Bilderproduktion nicht ein, sondern um: durch



Iff

Nargess (1992) Regie: Rakhshan Bani-Etemad

Purifizierung der vorrevolutionären Kultur des Spektakels,

durch Importverbot - auch in Hinblick auf Filme
der Vergangenheit - und durch Zensur im Dienst der
staatlichen Implementierung islamischer Werte. Das
Theater des Schahs wurde mit dem theater of chador
(Kate Millet) überschrieben, während des achtjährigen

Iran-Irak-Kriegs (1980—88) auch mit dem Theater
des Märtyrertums. Die versuchte Uniformierung und
Reformulierung des Kinos nach 1979 hatte allerdings
keine homogene Schule des Sehens zur Folge, sondern
ein komplexes Laboratorium, in dem die Formen des
Filmbilds zwischen haram (Verbotenem) und halal
(Erlaubtem), Ikonoklasmus und Ikonophilie, ständig
neu verhandelt werden mussten.

Im Juli 2016 versammeln sich abermals
Tausende Menschen auf einem Friedhof, um Konterfeis
hochzuhalten. Diesmal aber nicht auf einem grossen
Friedhof im Süden Teherans, sondern auf dem erheblich

kleineren Friedhof von Lavasan im Norden der
Stadt. Auch sind die Menschen nicht gekommen, um
einer geistlichen Autorität zu huldigen, sondern um
dem Begräbnis Abbas Kiarostamis beizuwohnen, der
dieses Jahr in Paris starb. Die Sonne brennt vom Himmel,

die Sargträger schwitzen, die Sonnenbrillen der
Trauernden spiegeln die Sonnenbrille Kiarostamis,

c der auf den Konterfeis zu sehen ist. Dass Kiarostami

I seine schelmischen Kinderaugen für immer geschlos-
S sen haben soll, kann man kaum glauben. Hinter dem

Schleier der Sonnenbrille waren die Augen ohnehin
co fast nie zu sehen.

«Erster Empfang, letzterAbschied» ist auf einem
Transparent zu lesen. Kiarostami war das Gegenteil von (got-
tes)staatstragend; seine Filme würden - wie er selbst
einmal meinte - irgendwann auf dem Schwarzmarkt
neben Pornofilmen, Homevideos und bootleg copies
von illegalen Filmen gehandelt. Um eine «screening
permission» beim iranischen Ministerium für Kultur
und islamische Führung suchte Kiarostami schon
lange nicht mehr nach. Für Kiarostami war nach der
Revolution wie vor der Revolution: Auf ein Kunstschaffen

unter Bedingungen der Zensur antwortete der
Ausnahmeregisseur mit eigenen Mitteln. Ungeachtet
der politischen Umbrüche versuchte er, konstant an
einem bestimmten filmischen Stil festzuhalten, das
heisst einer bestimmten Einstellung zur Welt: «Ich bin
weder ein Pro- noch ein Konterrevolutionär.»

Under permanent construction

Das iranische Kino ist vor allem die Geschichte einer
Vielzahl an ästhetischen Taktiken des Widerstands
gegen Autoritäten, die eben dieses Kino in den Dienst
zu nehmen versuchten: sei es in den Gottesdienst nach
1979 oder in den Dienst einer gewaltsamen
Zwangsmodernisierung vor 1979, wie sie das Regime des Schahs
im Zuge der weissen Revolution (seit 1963) aufzuzwingen

versuchte, einer industriellen Revolution, welche
die Kluft zwischen der in die Armut getriebenen
Bevölkerung und den wohlhabenderen Schichten rapide
vergrösserte und jegliche Versuche einer Kritik an der



offiziell fabrizierten industriellen Erfolgsgeschichte
unter Zensur stellte. Diese fragmentierte soziale Welt
ist nach 1979 keineswegs verschwunden, auch wenn vor
dem Umkippen der Volkserhebung in eine repressive
islamische Ordnung, als säkulare und religiöse Kräfte,
protestierende Mittelschicht und «infame Menschen»
(Foucault) noch gemeinsam gegen die «Last der
Ordnung der ganzen Welt» (Foucault) vorgingen, sehr viel
möglich schien.

Die uneingelösten Versprechen der iranischen
Revolution stehen Teheran, dieser auf Zuwanderung
gegründeten «Stadt der Revolutionen» (Ali Madani-
pour) ins Gesicht und unter die Haut geschrieben.
Geprägt wird das Stadtbild immer noch vor allem von
jenen Bauskeletten, die schon während der Revolution

prominent in Erscheinung traten, als sie von den
Aufständischen zu Orten der Demonstration politischer

wie religiöser Kollektivität wie Öffentlichkeit
umfunktioniert wurden - «Khomeini versprach allen
Teheranern das Recht auf ein Haus» (Jochen Becker).
Sie zeugen von einem unaufhörlichen Bauboom und
geben einer Gesellschaft, die sich im Zustand des

permanenten postrevolutionären Umbaus, under
permanent construction, befindet, geradezu allegorische

Gestalt: «In den Ländern ringsum endeten all
die Umstürze in Blut, Chaos, Terror. Ich glaube nicht
an die Revolution. Ich glaube an den langsamen Wandel»,

sagt die Menschenrechtsaktivistin und Anwältin
Nasrin Sotudeh, (nicht nur) bekannt aus Taxi Teheran
von Jafar Panahi.

Zwischen den eingangs beschriebenen Friedhofs- m

szenen liegen nicht nur fast dreissig Jahre, sondern |
auch Teheran-spezifische Zerrissenheiten zwischen
Moderne und Tradition, Norden und Süden, oben und J
unten. Zwischen Strassen, die zehn Gehminuten
voneinander entfernt sind, können Welten liegen. Hoch
urbanisierte, reiche Gegenden verwandeln sich plötzlich

in dorfähnliche Siedlungen, mit engen Gassen,
entlegenen Orten und eigenen soziokulturellen
Regelsystemen. «There is a horrific class gap in our society
and you can easily see that in the way people act and

carry themselves» (Rakhshan Bani-Etemad).
Chomeini hat sich für seine Rede nicht ohne

Grund den armen Süden der Stadt ausgesucht und
Kiarostami vielleicht nicht ohne Grund ein Grab im
reichen Norden der Stadt erworben. Wenn es in Teheran

bergauf geht, dann geht es in Richtung Norden,
wo nicht nur die Luft wohlhabender ist. Das kann man
aus dem Beginn von Kiarostamis Close-Up (1991)
lernen. Dort geht es zu Beginn auch hinauf, mit dem Auto
durch baumflankierte, gitterförmig angelegte Strassen,
gesäumt von Villen hinter hohen Zäunen und Mauern,
vor denen Mopeds mit Windschildern stehen. Oft wird
der Norden Teherans mit Beverly Hills verglichen. Über
Los Angeles lässt sich das Umgekehrte sagen, dort
entstand nach 1979 Tehrangeles («Little Persia»), eine der
grössten Gemeinden iranischer Emigranten weltweit.
«Zwischen Teheran und Los Angeles - Stadt der grössten

iranischen Exilgemeinde - existiert eine starke
virtuelle Verbindung» (Jochen Becker). Car-driven towns

Mahi va Gorbeh/Fish & Cat (2013) Regie: Shahram Mokri



Khesht va Ayeneh/The Brick and the Mirror (1965) Regie: Ebrahim Golestan

sind beide Städte, eine eigene Noir-Tradition haben
sie auch hervorgebracht. Ihre Filme sowieso. Hossein
Amini ist 1966 im Iran geboren und hat das Drehbuch
zu Drive (201a) geschrieben. Er lebt schon lange nicht
mehr im Iran. Der Ausdrucksminimalismus und die
Berührungsenthaltsamkeit in Drive erinnern trotzdem
stark an iranische Filme. Vielleicht hat Ana Lily Amir-
pour mit A Girl Walks Home Alone at Night (2014) jenen
krypto-iranischen Sprit explizit gemacht, den Drive
implizit antreibt.

Lange Zeit und vor allem nach dem Iran-Irak-
Krieg war das internationale Interesse am iranischen
Kino auf nur wenige Sujets beschränkt: ländliches
Leben, abgeschiedene Dörfer, folkloristische Details
und Kinderdarsteller, die stellvertretend das ausagierten,

was die Zensur erwachsenen Figuren nicht gönnte.
Geht man heute in ein Teheraner Kino, wird deutlich,
dass es ganz andere Milieus und Konflikte sind, die
insbesondere die grossstädtische Mittelschicht interessieren:

Klassen- und Generationengegensätze, alltägliche
Unterdrückungserfahrungen, Drogensucht und die
Frage nach der Sprengung des Gefüges traditioneller
Geschlechterrollen.

Neue und alte «Neue Wellen»
C

I Die filmische Verhandlung der Teheran-spezifischen
1 sozialen Disparität kann bis in die Zeit vor der isla-
ë mischen Revolution 1979 zurückverfolgt werden: In
2 Ebrahim Golestans existenzialistischem Teheran-Noir

The Brick and the Mirror (1965) werden verschiedenste
Milieus und Institutionen durchquert, von der Bar über
einen Bazar zum Waisenhaus. Wie eine Echokammer
fängt der Film das Zittern einer Gesellschaft ein, die
in Angst vor der Zensur, vor dem Geheimdienst, der
Savak, und den Gewalten einer Modernisierung lebte,
die der Bevölkerung von der «weissen Revolution» des
Schahs aufgezwungen wurde. Inmitten der beschleunigten

Industrialisierungsphase des Schah-Regimes,
die das Aufzeigen sozialer Missstände als revolutionären

Akt wertete und unter Zensur stellte, konnte sich
im Windschatten spezifischer Institutionen zwischen
privater und öffentlicher Finanzierung (wie der
Progressive Filmmaker's Cooperative, dem Golestan Film
Workshop oder dem Zentrum für die intellektuelle
Entwicklung von Kindern und jungen Erwachsenen, kurz
Kanoon genannt) ein widerständiges, vom italienischen
Neorealismus beeinflusstes Autorenkino herausbilden.
Viele dieserAutoren lernten ihr Handwerk im Ausland:
Sohrab Shahid Saless studierte Filmregie in Wien und
Paris, Kamran Shirdel Architektur, Urbanismus und
Regie in Rom, Dariush Mehrjui Film und Philosophie
an der UCLA in Kalifornien.

Zu dieser sogenannten Neuen Welle zählen
neben Golestans kafkaesker Grossstadtvision auch
Dariush Mehrjuis The Cow (1969) - angeblich Ruhollah
Chomeinis Lieblingsfilm und für diesen somit Hauptmotiv,

das Kino nach 1979 weiterexistieren zu lassen -
und die minimalistischen Filme von Sohrab Shahid
Saless, der zur wichtigsten Einflussfigur für Abbas



Kiarostami wurde. Saless' Still Life (1974) ist ein streng
rhythmisierter Film, der jenseits von Symbolismus
konsequent materialistisch in klaustrophobischen Miniaturen

von der stillgestellten Zeit eines Bahnwärters und
seiner teppichknüpfenden Frau erzählt und hierbei
die drastische Stadt-Land-Disparität mitverhandelt.

Um die Namenlosen am Rande der Gesellschaft,
vor allem der Stadt Teheran, geht es auch in den
Avantgardedokumentarfilmen von Kamran Shirdel unter
anderem über das Rotlichtviertel Shahr-e No, das dann
später während der Revolution niedergebrannt wurde,
und ein Frauengefängnis in Teheran. Mit seiner radikal

dialektischen Kontrapunktik, die offizielle Erfolgs-
narrative und soziale Realitäten gegeneinandersetzt,
hat Shirdel einen Stil präfiguriert, der bis zu Massoud
Bahkshis Tehran Has No More Pomegranates (2006)
weiterverfolgt werden kann. Shirdels von Jean Rouch
beeinflusster The Night It Rained (1967) geht einer
kolportierten Heldengeschichte anhand verschiedener
Interviews nach, bis sich der angebliche Vorfall - ein
Junge hat nächtens einen Zug aufgehalten, um ihn vor
dem Entgleisen zu bewahren - in einem Kaleidoskop
von Perspektiven auflöst. Was mittlerweile zu einer
Art Trademark des iranischen Kinos geworden ist —

das Spiel mit der UnUnterscheidbarkeit von Fakt und
Fiktion — lässt sich folglich bis in die Zeit vor der
Revolution zurückverfolgen. «Kunst ist immer eine Lüge,
mit welcher der Künstler in Komplizenschaft mit dem
Rezipienten versucht, der Wahrheit näherzukommen»,
hat Kiarostami einmal gesagt. In einem Land, in dem

verschiedenste Ideologien und Formen um Anspruch -
auf Übermalung der Wirklichkeit konkurrieren, kann ~
nur die Lüge zur Wahrheit führen. 1

-Q

J
«Our society needed a cinema
with a different point of view»

Während die Filmemacher der ersten Neuen Welle (vor
1979) Kritik an den Autoritäten der Modernisierung
und Industrialisierung übten, lagen die sozialkritischen
Filmemacher nach der islamischen Kulturrevolution
von 1979 im Clinch mit religiösen Autoritäten, die alles

taten, um die Ideale der Revolution ungeachtet der
sozialen Missstände als verwirklicht zu behaupten.
Die vielleicht radikalste Vertreterin einer sozialrealistischen

Welle nach 1979 ist Rakhshan Bani-Etemad,
die bei der internationalen Festivalpolitik zu lange zu
wenig Beachtung fand, obwohl ihr mittlerweile
fünfzehn Filme umfassendes Werk — darunter Under the
Skin of the City (2001) oder Tales (2014) - eine komplexe
Sozialgeschichte Teherans von den Achtzigern bis in
die Gegenwart darstellt, eine Reise unter die Haut der
Stadt, zu Tabuthemen der Gesellschaft wie Kriminalität,

Prostitution und häusliche Gewalt. Shirdels und
Golestans Grossstadtsymphonien finden eine Fortsetzung

in den eigensinnigen Filmen Bani-Etemads, die
sich dezidiert als Künstlerin mit sozialer Verantwortung

sieht und in unnachahmlich mutiger Weise ihre
Interessen an tabuisierten Themen gegen die Zensur
durchsetzt, hierbei aber auch an einem bestimmten

Dah/Ten (2002) Regie: Abbas Kiarostami



Nedamatgah/Women's Prison (1965) Regie: Kamran Shirdel

Alleinstellungsmerkmal des postrevolutionären Kinos
festhält: «Our society needed a cinema with a different
point of view.» Obwohl lange Zeit international eher
unbekannt, kann Bani-Etemad als eine der wichtigsten

Exponentinnen eines «Neuen iranischen Kinos»
betrachtet werden, das nicht zuletzt auch ein
Nachkriegskino war: ein Kino nach dem Iran-Irak-Krieg.
Erst mit Nargess (1992), ihrem Teheran-Noirüber eine
Dreiecksgeschichte im Diebesmilieu, wurde Bani-Etemad

einem internationalen Festivalpublikum bekannt.
«Selbstverständlich kann man das, was im

täglichen Leben passiert, nicht zeigen. [...] Man zeigt
nicht die Hochzeitsnacht, sondern die Schuhe vor dem
Zimmer», hat Bani-Etemad in einem Interview in der
Zeitschrift «Cargo» gesagt. «Realismus» ist im
iranischen Kino, mit Frieda Gräfe gesprochen, immer schon
«Neo-, Sur-, Super- und Hyper-», eine Frage der Form,
die gewählt wird, um gerade mit einerÄsthetik der
Auslassung und Ersetzung das Nichtzeigbare überdeutlich
zu markieren. Es ist faszinierend, welche filmischen
Schleichwege und Schlupflöcher die widersprüchliche
Grossstadtrealität Teherans gefunden hat, um sich auf
der Leinwand artikulieren zu können.

Lost Generation
C

I Gerade gegenwärtig ist im iranischen Kino eine neue

I sozialkritische Welle anzutreffen, die von einer jünge-
ë ren Generation von Filmemachern getragen wird. Reza
c± Dormishians impulsiv montiertes, rastlos gefilmtes

Sozialdrama I Am Not Angry (2014) über die Wut einer
«lost generation» war zwar der Publikumsliebling des

32. FAJR International Film Festival in Teheran, fand
dann aber trotzdem keine Erlaubnis, regulär in den
Kinos anzulaufen. Zudem durfte die Geschichte eines
iranischen Kurden, der wegen seiner Teilnahme an
den Protesten gegen das ergaunerte Wahlergebnis von
Präsident Ahmadinedschad im Jahr 2009 von der
Universität ausgeschlossen wird und in der Folge mit seiner
Freundin durch die Lebensstile und Milieus Teherans
zieht, nur in einer stark gekürzten Fassung ausserhalb
des Festivalwettbewerbs gezeigt werden.

Ein weiterer herausragender Vertreter einer
neuen Generation iranischer Filmemacher ist der
Dokumentarfilmemacher Mehrdad Oskouei (ausgesprochen:
Os-koo-Wee), der 2006 mit seiner Dokumentation
über die grassierende Epidemie der «nose jobs» im
Iran national wie international Furore machte. In
seiner aktuellen sozialkritischen Dokumentation Starless
Dreams (2016) versucht Oskouei, denen eine Stimme
zu geben, die keine haben, in diesem Fall straffällig
gewordenen Mädchen in einem Teheraner Korrektur-
und Rehabilitationszentrum. Es ist geradezu sensationell,

wie unsentimental und trotzdem einfühlsam, wie
respektvoll und trotzdem eindringlich, ganz jenseits
von konzeptionellen Zurichtungen, Oskouei die
Insassinnen porträtiert, sie von Mord, Drogenabhängigkeit,
«runaway» und Autodiebstahl erzählen und hin und
wieder sogar einen Witz über Mullahs machen lässt.
Und es wurde auch in den Teheraner Kinosälen viel



mitgelacht, wovon ich mich selbst beim diesjährigen
FAJR-Filmfestival überzeugen konnte. Dass der Film
nach achtjährigem Kampf um eine Drehgenehmigung
dann doch gezeigt und gedreht werden durfte - wobei
Oskouei dann selbst daraufverzichtete, den Film regulär

in den Kinos anlaufen zu lassen, um die Identität
der Mädchen zu schützen -, hängt womöglich mit
dem Umstand zusammen, dass er auch von sozialem
Zusammenhalt und verdämmerten, aber immer noch
drängenden Idealen der Revolution erzählt.

Dass auch Filme, die nicht in Teheran angesiedelt

sind, die Teheraner Mittelschicht anzusprechen
vermögen, gerade weil sie mit Stadt-Land-Differenzen

spielen, zeigt Shahram Mokris 130 Minuten langer
Digitalkamera-Plansequenz-Zeitschleifen-Horrortrip
Fish & Cat (2013). Der Film wird vom Teheraner
Publikum mittlerweile kultisch verehrt. Er sorgte für viel
Gesprächsstoff auf Partys und Social-Media-Plattfor-
men und wurde wie kaum ein anderer im Hinblick
auf sozialpolitische Implikationen entziffert. Mokri
selbst legte in einem Interview nahe, dass die multipel
ineinander verschränkten Zeitschleifen auch für jene
Zeitloops stehen, in denen die Iraner gefangen seien,
in der Hoffnung auf katastrophischen Ausbruch daraus.

«My interest in horror movies refers back to the
time when they were smuggled into Iran since they
were popular while this genre matched the emotional
conditions of Iranians.»

Was Mokri, Oskouei und Dormishian vereint
und an Bani-Etemad anschliessbar macht, ist ihr Interesse

daran, trotz internationalem Erfolg in innigem
Kontakt mit gegenwärtigen sozialen Realitäten in
Teheran zu bleiben. Eine Eigenschaft, die Kiarostami
aufgrund seines internationalen Erfolgs oft abgesprochen

wurde. Dass dies allerdings nur bedingt zutrifft,
lässt sich an der Gegenüberstellung von Filmen aus
der Zeit vor und nach 1979 aufzeigen: The Traveler
(1974) behandelt eine Art Annäherung an Teheran,
wenn ein Junge, der sich in den Kopf gesetzt hat, in
die Stadt zu einem Fussballmatch aufzubrechen, alles

unternimmt, um an genügend Geld zu kommen und
die soziale Segregation zu überwinden. Unvergess-
lich bleibt jene Szene, in welcher der Junge mit einem
kaputten Fotoapparat vorgeblich Porträtfotos macht
und sich dafür bezahlen lässt. Schon hier geht es um
eine Lüge, die eine spezifische Wirklichkeit produziert.
Ten (2002) wiederum ist aussschliesslich in Teheran
angesiedelt und erinnert daran, dass Jafar Panahis
Taxi (2015) einen hoch improvisierten Vorläufer hat,
der eine Autofahrerin mit wechselnden Passagieren in
Austausch treten lässt. Das Auto ist nicht zuletzt
deshalb ein derart beliebter Aufenthaltsort im iranischen
Kino, weil sich dort die private und öffentliche Sphäre
komplex verschränken (dürfen).

Ergänzungen im Imaginären

Das Kino im Iran ist eine obsessive Liebesgeschichte
zwischen einer Kunstform und der Bevölkerung, die ihr
Leben aufderLeinwandwiederfindenwill, es allerdings -
und insbesondere das Privatleben - aufgrund der Zensur

nie adäquat wiederfinden kann. Filmschauen in

Teheran bedeutet immer auch, Ergänzungen im Imagi- "
nären vorzunehmen, zu sehen und zu hören, was nicht £
zu sehen und zu hören ist. So, wie das geschriebene |
Farsi keine Kurzvokale kennt - diese werden den Wör- f
tern vonseiten des Lesers, der Leserin eingebildet (oder
die Worte werden einfach auswendig gelernt) -, wird
auch im Kino das ergänzt, was fehlt. «Man muss mit
einem Mangel in den Krieg ziehen gegen die grossen
Mächte», hat Kiarostami in einem Gespräch mit Jean-
Luc Nancy einmal gesagt. Man muss das Publikum
dazu bringen, in die Textur des Films einzubrechen
und einzufordern, was fehlt.

Ganz besonders eindringlich erzählt Mohsen
Makhmalbaf in Salaam Cinema (1995) von diesem
konstruktiven Einbruch des Publikums in die Textur
und Struktur des Apparats: Der Film hat ein Casting
zum Thema, das Makhmalbaf ursprünglich für seinen
damals nächsten Film geplant hatte. Es kamen nicht
Hunderte, wie erwartet, sondern Tausende zu der Location

(Bägh-e Ferdows). Makhmalbaf beschloss, einen
Film überdieses Casting zu machen und hierbei die Rolle
eines besonders drakonischen Regisseurs/Diktators zu
spielen. In einem Experiment, das irgendwo zwischen
Kaukasischem Kreidekreis und dem Milgram-Expe-
riment angesiedelt ist, greift er sogar zu drastischen
agitatorischen Erniedrigungsmethoden, um zu testen,
inwiefern die Bewerber und Bewerberinnen bereit sind,
den Diktaten des Regisseurs zu widerstehen und sich
die Filmapparatur anzueignen. Es kommt zu komplexen

Verschachtelungen von fiktiven Selbstentwürfen
und daraus generierter Wahrhaftigkeit. Die Eingangssequenz

des Films, in der Bewerber auf einen Platz drängen,

sich vor dem Eingangstor des Ferdowsi-Gartens
versammeln und das Gitter schliesslich einrennen,
erinnert an Szenen aus der Zeit der Revolution. Vor
den Toren des Kinos und seinem sozialen Imaginären
rufen sich die uneingelösten Versprechen der Revolution

in Erinnerung, wobei das Leben zum Gefängnis
wird, das Kino zur Chance des Ausbruchs daraus und
das Filmbild zu einer sozialen Realität, die ständig neu
verhandelt werden muss. x

Die vom Schweizerischen Nationalfonds zur Förderung der
Wissenschaftlichen Forschung (SNF) und der Freiwilligen Akademischen
Gesellschaft (FAG) geförderte und vom Seminar für Medienwissenschaft

der Universität Basel (Lehrstuhl für Medienästhetik, Prof.
Dr. Ute Holl) in Kooperation mit dem Stadtkino Basel und eikones
veranstaltete internationale Konferenz «Image under Construction.
Revolution of Forms in Iranian Cinema before and after 1979»
(2.-5. November) mit Gästen aus Iran, Europa und den USA bildet den
Auftakt der Filmretrospektive «Salaam Cinema. Iranisches Kino vor
und nach 1979», die im Stadtkino Basel stattfinden wird. Konzeption
und Organisation: Ute Holl, Matthias Wittmann, Hemen Heidari.

Einmalig, im Rahmen der Konferenz, sind darüber hinaus zu sehen:
eine Sneak Preview von Ehsan Khoshbakhts Dokumentation über
die Evolution des Mainstreamkinos vor 1979 mit dem Titel Filmfarsi
(2016), eine einzigartige Dokumentation über die Geschichte
der Zensurvorschriften im Iran, A Cinema of Discontent (2013) von
Jamsheed Akrami, sowie Jerry & Me (2012), ein sehr persönlicher
Essayfilm von Mehrnaz Saaed-Vafa über Cinephilie in einem transkulturellen,

hybriden Raum zwischen Iran und den USA und einer «view
from elsewhere» auf die iranische Gesellschaftsgeschichte entlang
den Erinnerungen an persisch synchronisierte Jerry-Lewis-Filme.
www.eikones.ch

www.stadtkinobasel.ch


	Stadt der Widersprüche, Stadt der Revolutionen : eine Reise unter die Haut von Teheran

