Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift fir Film und Kino
Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 58 (2016)

Heft: 358

Artikel: Stadt der Widerspriiche, Stadt der Revolutionen : eine Reise unter die
Haut von Teheran

Autor: Wittmann, Matthias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-863443

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-863443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Stadt der Widerspruche,
Stadt der Revolutionen

Matthias Wittmann

Film- und Medienwissenschafter, Filmkurator und Essayist,
forscht derzeit im Rahmen des vom SNF geférderten Projekts
«Nachbilder von Revolution und Krieg. Trauma-
und Memoryscapes im postrevolutiondren iranischen Kino».

Eine Reise unter die
Haut von Teheran

Salaam Cinema (1995) Regie: Mohsen Makhmalbaf




Das iranische Kino nach der
islamischen Kulturrevolution
verhandelt seine Formen
standig neu. Es ist eine perma-
nente Suche nach astheti-
schen Strategien des Wider-
stands. Im neueren iranischen
Filmschaffen stehen Teheran
im Zentrum und damit die
Milieus und Konflikte, die die
grossstadtische Mittelschicht
umtreiben.

Mossafer/ The Traveler (1974) Regie: Abbas Kiarostami

«[...] in welchen Formen wollt ihr die wunderbaren
Bilder zeigen2» (Dschalal ad Din ar-Rumi)

1.Februar 1979: Tausende Menschen haben sich auf
einem Friedhof versammelt. Viele halten Konterfeis
hoch, die ein und dieselbe Person zeigen. Zuvor wurden
viele Bilder zerstort, verbrannt, damit sich nun ein Bild
reproduzieren, ins Bewusstsein brennen kann. Schau-
platz ist Behescht-e Zahra, der Zentralfriedhof Tehe-
rans,im armen Stiden der Stadt. Dann landet Ruhollah
Chomeini mit dem Hubschrauber auf dem Friedhof.
In seiner ersten Rede, die er nach der Riickkehr aus
dem Pariser Exil dort hélt, dussert sich der Griinder
des neuen Staats auch zum Kino und erkennt dessen
Bedeutung fiir eine kommende islamische Gesellschaft
an. Vielleicht ahnt er auch, dass er im Grund machtlos
gegen ein derart machtiges, weil populdres Kulturgut
ist: «Wir sind nicht gegen das Kino, auch nicht gegen
Radio und Fernsehen. Das Kino ist eine moderne Erfin-
dung, sein Sinn ist die Erziehung, aber wie Sie wissen,
wurde es stattdessen benutzt, um unsere Jugend zu kor-
rumpieren. Wir sind gegen den Missbrauch des Kinos.»

Das Kino galt vor 1979 unter religiosen Autori-
tdten als «<westoxifiziert», immoralisch und dekadent.
Nach der islamischen Kulturrevolution sind 180 die-
ser «Zentren der Dekadenz» niedergebrannt, zerstort,
geschlossen worden, 30 davon in Teheran selbst. Anders
allerdings als im Fall des Bildersturms der Taliban in
Afghanistan stellten die Architekten des Gottesstaats
die Bilderproduktion nicht ein, sondern um: durch



Purifizierung der vorrevolutiondren Kultur des Spekta-
kels, durch Importverbot — auch in Hinblick auf Filme
der Vergangenheit — und durch Zensur im Dienst der
staatlichen Implementierung islamischer Werte. Das
Theater des Schahs wurde mit dem theater of chador
(Kate Millet) tiberschrieben, wihrend des achtjihri-
gen Iran-Irak-Kriegs (1980—88) auch mit dem Theater
des Mirtyrertums. Die versuchte Uniformierung und
Reformulierung des Kinos nach 1979 hatte allerdings
keine homogene Schule des Sehens zur Folge, sondern
ein komplexes Laboratorium, in dem die Formen des
Filmbilds zwischen haram (Verbotenem) und halal
(Erlaubtem), Ikonoklasmus und Ikonophilie, stindig
neu verhandelt werden mussten.

Im Juli 2016 versammeln sich abermals Tau-
sende Menschen auf einem Friedhof, um Konterfeis

Nargess (1992) Regie: Rakhshan Bani-Etemad

i
i

«Erster Empfang, letzter Abschied» ist auf einem Trans-
parent zu lesen. Kiarostami war das Gegenteil von (got-
tes)staatstragend; seine Filme wiirden — wie er selbst
einmal meinte — irgendwann auf dem Schwarzmarkt
neben Pornofilmen, Homevideos und bootleg copies
von illegalen Filmen gehandelt. Um eine «screening
permission» beim iranischen Ministerium fiir Kultur
und islamische Fiihrung suchte Kiarostami schon
lange nicht mehr nach. Fiir Kiarostami war nach der
Revolution wie vor der Revolution: Auf ein Kunstschaf-
fen unter Bedingungen der Zensur antwortete der
Ausnahmeregisseur mit eigenen Mitteln. Ungeachtet
der politischen Umbriiche versuchte er, konstant an
einem bestimmten filmischen Stil festzuhalten, das
heisst einer bestimmten Einstellung zur Welt: «Ich bin
weder ein Pro- noch ein Konterrevolutionér.»

hochzuhalten. Diesmal aber nicht auf einem grossen
Friedhof im Siiden Teherans, sondern auf dem erheb-
lich kleineren Friedhof von Lavasan im Norden der
Stadt. Auch sind die Menschen nicht ggkommen, um  Das iranische Kino ist vor allem die Geschichte einer
einer geistlichen Autoritdt zu huldigen, sondern um  Vielzahl an dsthetischen Taktiken des Widerstands
dem Begribnis Abbas Kiarostamis beizuwohnen, der  gegen Autoritdten, die eben dieses Kino in den Dienst
dieses Jahr in Paris starb. Die Sonne brennt vom Him-  zu nehmen versuchten: sei es in den Gottesdienst nach
mel, die Sargtriger schwitzen, die Sonnenbrillen der 1979 oder in den Dienst einer gewaltsamen Zwangsmo-
Trauernden spiegeln die Sonnenbrille Kiarostamis, dernisierung vor 1979, wie sie das Regime des Schahs
der auf den Konterfeis zu sehen ist. Dass Kiarostami  im Zuge der weissen Revolution (seit 1963) aufzuzwin-
seine schelmischen Kinderaugen fiir immer geschlos-  gen versuchte, einer industriellen Revolution, welche
sen haben soll, kann man kaum glauben. Hinter dem  die Kluft zwischen der in die Armut getriebenen Bevol-
Schleier der Sonnenbrille waren die Augen ohnehin  kerung und den wohlhabenderen Schichten rapide
fast nie zu sehen. vergrosserte und jegliche Versuche einer Kritik an der

Under permanent construction

8 Filmbulletin



offiziell fabrizierten industriellen Erfolgsgeschichte
unter Zensur stellte. Diese fragmentierte soziale Welt
istnach 1979 keineswegs verschwunden, auch wenn vor
dem Umkippen der Volkserhebung in eine repressive
islamische Ordnung, als sdkulare und religiose Krifte,
protestierende Mittelschicht und «infame Menschen»
(Foucault) noch gemeinsam gegen die «Last der Ord-
nung der ganzen Welt» (Foucault) vorgingen, sehr viel
moglich schien.

Die uneingelosten Versprechen der iranischen
Revolution stehen Teheran, dieser auf Zuwanderung
gegrindeten «Stadt der Revolutionen» (Ali Madani-
pour) ins Gesicht und unter die Haut geschrieben.
Geprigt wird das Stadtbild immer noch vor allem von
jenen Bauskeletten, die schon wihrend der Revolu-
tion prominent in Erscheinung traten, als sie von den
Aufstindischen zu Orten der Demonstration politi-
scher wie religioser Kollektivitit wie Offentlichkeit
umfunktioniert wurden — «Khomeini versprach allen
Teheranern das Recht auf ein Haus» (Jochen Becker).
Sie zeugen von einem unaufhoérlichen Bauboom und
geben einer Gesellschaft, die sich im Zustand des
permanenten postrevolutiondren Umbaus, under
permanent construction, befindet, geradezu allegori-
sche Gestalt: «In den Lindern ringsum endeten all
die Umstiirze in Blut, Chaos, Terror. Ich glaube nicht
an die Revolution. Ich glaube an den langsamen Wan-
del», sagt die Menschenrechtsaktivistin und Anwéltin
Nasrin Sotudeh, (nicht nur) bekannt aus Taxi Teheran
von Jafar Panahi.

Zwischen den eingangs beschriebenen Friedhofs-
szenen liegen nicht nur fast dreissig Jahre, sondern
auch Teheran-spezifische Zerrissenheiten zwischen
Moderne und Tradition, Norden und Siiden, oben und
unten. Zwischen Strassen, die zehn Gehminuten von-
einander entfernt sind, konnen Welten liegen. Hoch
urbanisierte, reiche Gegenden verwandeln sich plotz-
lich in dorfihnliche Siedlungen, mit engen Gassen,
entlegenen Orten und eigenen soziokulturellen Regel-
systemen. «There is a horrific class gap in our society
and you can easily see that in the way people act and
carry themselves» (Rakhshan Bani-Etemad).

Filmbulletin 9

Chomeini hat sich fiir seine Rede nicht ohne
Grund den armen Siiden der Stadt ausgesucht und
Kiarostami vielleicht nicht ohne Grund ein Grab im
reichen Norden der Stadt erworben. Wenn es in Tehe-
ran bergauf geht, dann geht es in Richtung Norden,
wo nicht nur die Luft wohlhabender ist. Das kann man
aus dem Beginn von Kiarostamis Close-Up (1991) ler-
nen. Dort geht es zu Beginn auch hinauf, mit dem Auto
durch baumflankierte, gitterformig angelegte Strassen,
gesdumt von Villen hinter hohen Zdunen und Mauern,
vor denen Mopeds mit Windschildern stehen. Oft wird
der Norden Teherans mit Beverly Hills verglichen. Uber
Los Angeles ldsst sich das Umgekehrte sagen, dort ent-
stand nach 1979 Tehrangeles («Little Persia»), eine der
grossten Gemeinden iranischer Emigranten weltweit.
«Zwischen Teheran und Los Angeles — Stadt der gross-
teniranischen Exilgemeinde — existiert eine starke vir-
tuelle Verbindung» (Jochen Becker). Car-driven towns

Mahi va Gorbeh/Fish & Cat (2013) Regie: Shahram Mokri




Khesht va Ayeneh/The Brick and the Mirror (1965) Regie: Ebrahim Golestan

sind beide Stidte, eine eigene Noir-Tradition haben
sie auch hervorgebracht. Thre Filme sowieso. Hossein
Aminiist 1966 im Iran geboren und hat das Drehbuch
zu Drive (2011) geschrieben. Er lebt schon lange nicht
mehr im Iran. Der Ausdrucksminimalismus und die
Berithrungsenthaltsamkeit in Drive erinnern trotzdem
stark an iranische Filme. Vielleicht hat Ana Lily Amir-
pour mit A Girl Walks Home Alone at Night (2014) jenen
krypto-iranischen Sprit explizit gemacht, den Drive
implizit antreibt.

Lange Zeit und vor allem nach dem Iran-Irak-
Krieg war das internationale Interesse am iranischen
Kino auf nur wenige Sujets beschrinkt: lindliches
Leben, abgeschiedene Dorfer, folkloristische Details
und Kinderdarsteller, die stellvertretend das ausagier-
ten, was die Zensur erwachsenen Figuren nicht génnte.
Geht man heute in ein Teheraner Kino, wird deutlich,
dass es ganz andere Milieus und Konflikte sind, die ins-
besondere die grossstadtische Mittelschicht interessie-
ren: Klassen- und Generationengegensitze, alltidgliche
Unterdriickungserfahrungen, Drogensucht und die
Frage nach der Sprengung des Gefiiges traditioneller
Geschlechterrollen.

Neue und alte «Neue Wellen»

10 Filmbulletin

Die filmische Verhandlung der Teheran-spezifischen
sozialen Disparitdt kann bis in die Zeit vor der isla-
mischen Revolution 1979 zuriickverfolgt werden: In
Ebrahim Golestans existenzialistischem Teheran-Noir

The Brick and the Mirror (1965) werden verschiedenste
Milieus und Institutionen durchquert, von der Bar iiber
einen Bazar zum Waisenhaus. Wie eine Echokammer
fangt der Film das Zittern einer Gesellschaft ein, die
in Angst vor der Zensur, vor dem Geheimdienst, der
Savak, und den Gewalten einer Modernisierung lebte,
die der Bevolkerung von der «weissen Revolution» des
Schahs aufgezwungen wurde. Inmitten der beschleu-
nigten Industrialisierungsphase des Schah-Regimes,
die das Aufzeigen sozialer Missstinde als revolutiona-
ren Akt wertete und unter Zensur stellte, konnte sich
im Windschatten spezifischer Institutionen zwischen
privater und offentlicher Finanzierung (wie der Pro-
gressive Filmmaker’s Cooperative, dem Golestan Film
Workshop oder dem Zentrum fiir die intellektuelle Ent-
wicklung von Kindern und jungen Erwachsenen, kurz
Kanoon genannt) ein widerstindiges, vomitalienischen
Neorealismus beeinflusstes Autorenkino herausbilden.
Viele dieser Autoren lernten ihr Handwerk im Ausland:
Sohrab Shahid Saless studierte Filmregie in Wien und
Paris, Kamran Shirdel Architektur, Urbanismus und
Regie in Rom, Dariush Mehrjui Film und Philosophie
an der UCLA in Kalifornien.

Zu dieser sogenannten Neuen Welle zéihlen
neben Golestans kafkaesker Grossstadtvision auch
Dariush Mehrjuis The Cow (1969) — angeblich Ruhollah
Chomeinis Lieblingsfilm und fiir diesen somit Haupt-
motiv, das Kino nach 1979 weiterexistieren zu lassen —
und die minimalistischen Filme von Sohrab Shahid
Saless, der zur wichtigsten Einflussfigur fiir Abbas



Kiarostamiwurde. Saless’ Still Life (1974) ist ein streng
rhythmisierter Film, der jenseits von Symbolismus kon-
sequent materialistisch in klaustrophobischen Minia-
turen von der stillgestellten Zeit eines Bahnwirters und
seiner teppichkniipfenden Frau erzihlt und hierbei
die drastische Stadt-Land-Disparitdt mitverhandelt.
Um die Namenlosen am Rande der Gesellschaft,
vor allem der Stadt Teheran, geht es auch in den Avant-
gardedokumentarfilmen von Kamran Shirdel unter
anderem iiber das Rotlichtviertel Shahr-e No, das dann
spater wihrend der Revolution niedergebrannt wurde,
und ein Frauengefingnis in Teheran. Mit seiner radi-
kal dialektischen Kontrapunktik, die offizielle Erfolgs-
narrative und soziale Realititen gegeneinandersetzt,
hat Shirdel einen Stil prifiguriert, der bis zu Massoud
Bahkshis Tehran Has No More Pomegranates (2006)
weiterverfolgt werden kann. Shirdels von Jean Rouch
beeinflusster The Night It Rained (1967) geht einer kol-
portierten Heldengeschichte anhand verschiedener
Interviews nach, bis sich der angebliche Vorfall — ein
Junge hat nidchtens einen Zug aufgehalten, um ihn vor
dem Entgleisen zu bewahren — in einem Kaleidoskop
von Perspektiven auflost. Was mittlerweile zu einer
Art Trademark des iranischen Kinos geworden ist —
das Spiel mit der Ununterscheidbarkeit von Fakt und
Fiktion — ldsst sich folglich bis in die Zeit vor der Revo-
Iution zuriickverfolgen. «Kunst ist immer eine Liige,
mit welcher der Kiinstler in Komplizenschaft mit dem
Rezipienten versucht, der Wahrheit ndherzukommen»,
hat Kiarostami einmal gesagt. In einem Land, in dem

verschiedenste Ideologien und Formen um Anspruch
auf Ubermalung der Wirklichkeit konkurrieren, kann
nur die Liige zur Wahrheit fiihren.

Dah/Ten (2002) Regie: Abbas Kiarostami

Filmbulletin 11

«Our society needed a cinema
with a different point of view»

Wihrend die Filmemacher der ersten Neuen Welle (vor
1979) Kritik an den Autoritdten der Modernisierung
und Industrialisierung iibten,lagen die sozialkritischen
Filmemacher nach der islamischen Kulturrevolution
von 1979 im Clinch mit religiosen Autorititen, die alles
taten, um die Ideale der Revolution ungeachtet der
sozialen Missstidnde als verwirklicht zu behaupten.
Die vielleicht radikalste Vertreterin einer sozialrealis-
tischen Welle nach 1979 ist Rakhshan Bani-Etemad,
die bei der internationalen Festivalpolitik zu lange zu
wenig Beachtung fand, obwohl ihr mittlerweile fiinf-
zehn Filme umfassendes Werk — darunter Under the
Skin of the City (2001) oder Tales (2014) — eine komplexe
Sozialgeschichte Teherans von den Achtzigern bis in
die Gegenwart darstellt, eine Reise unter die Haut der
Stadt, zu Tabuthemen der Gesellschaft wie Krimina-
litdt, Prostitution und hiusliche Gewalt. Shirdels und
Golestans Grossstadtsymphonien finden eine Fortset-
zung in den eigensinnigen Filmen Bani-Etemads, die
sich dezidiert als Kiinstlerin mit sozialer Verantwor-
tung sieht und in unnachahmlich mutiger Weise ihre
Interessen an tabuisierten Themen gegen die Zensur
durchsetzt, hierbei aber auch an einem bestimmten



Nedamatgah/Women’s Prison (1965) Regie: Kamran Shirdel

Alleinstellungsmerkmal des postrevolutioniren Kinos
festhalt: «Our society needed a cinema with a different
point of view.» Obwohl lange Zeit international eher
unbekannt, kann Bani-Etemad als eine der wichtigs-
ten Exponentinnen eines «Neuen iranischen Kinos»
betrachtet werden, das nicht zuletzt auch ein Nach-
kriegskino war: ein Kino nach dem Iran-Irak-Krieg.
Erst mit Nargess (1992), ihrem Teheran-Noir iiber eine
Dreiecksgeschichte im Diebesmilieu, wurde Bani-Ete-
mad einem internationalen Festivalpublikum bekannt.

«Selbstverstindlich kann man das, was im
taglichen Leben passiert, nicht zeigen. [...] Man zeigt
nicht die Hochzeitsnacht, sondern die Schuhe vor dem
Zimmer», hat Bani-Etemad in einem Interview in der
Zeitschrift «Cargo» gesagt. «Realismus» ist im irani-
schen Kino, mit Frieda Grafe gesprochen,immer schon
«Neo-, Sur-, Super- und Hyper-», eine Frage der Form,
die gewihlt wird, um gerade mit einer Asthetik der Aus-
lassung und Ersetzung das Nichtzeigbare iiberdeutlich
zu markieren. Es ist faszinierend, welche filmischen
Schleichwege und Schlupflocher die widerspriichliche
Grossstadtrealitit Teherans gefunden hat, um sich auf
der Leinwand artikulieren zu konnen.

Lost Generation

12 Filmbulletin

Gerade gegenwirtig ist im iranischen Kino eine neue
sozialkritische Welle anzutreffen, die von einer jlinge-
ren Generation von Filmemachern getragen wird. Reza
Dormishians impulsiv montiertes, rastlos gefilmtes

Sozialdrama | Am Not Angry (2014) iiber die Wut einer
«lost generation» war zwar der Publikumsliebling des
32. FAJR International Film Festival in Teheran, fand
dann aber trotzdem keine Erlaubnis, regulir in den
Kinos anzulaufen. Zudem durfte die Geschichte eines
iranischen Kurden, der wegen seiner Teilnahme an
den Protesten gegen das ergaunerte Wahlergebnis von
Prisident Ahmadinedschad im Jahr 2009 von der Uni-
versitit ausgeschlossen wird und in der Folge mit seiner
Freundin durch die Lebensstile und Milieus Teherans
zieht, nur in einer stark gekiirzten Fassung ausserhalb
des Festivalwettbewerbs gezeigt werden.

Ein weiterer herausragender Vertreter einer
neuen Generation iranischer Filmemacherist der Doku-
mentarfilmemacher Mehrdad Oskouei (ausgesprochen:
Os-koo-Wee), der 2006 mit seiner Dokumentation
iiber die grassierende Epidemie der «nose jobs» im
Iran national wie international Furore machte. In sei-
ner aktuellen sozialkritischen Dokumentation Starless
Dreams (2016) versucht Oskouei, denen eine Stimme
zu geben, die keine haben, in diesem Fall straffillig
gewordenen Midchen in einem Teheraner Korrektur-
und Rehabilitationszentrum. Es ist geradezu sensatio-
nell, wie unsentimental und trotzdem einfiihlsam, wie
respektvoll und trotzdem eindringlich, ganz jenseits
von konzeptionellen Zurichtungen, Oskouei die Insas-
sinnen portritiert, sie von Mord, Drogenabhingigkeit,
«runaway» und Autodiebstahl erzidhlen und hin und
wieder sogar einen Witz iiber Mullahs machen lisst.
Und es wurde auch in den Teheraner Kinosilen viel



mitgelacht, wovon ich mich selbst beim diesjdhrigen
FAJR-Filmfestival iiberzeugen konnte. Dass der Film
nach achtjahrigem Kampfum eine Drehgenehmigung
dann doch gezeigt und gedreht werden durfte — wobei
Oskouei dann selbst darauf verzichtete, den Film regu-
ldr in den Kinos anlaufen zu lassen, um die Identitét
der Midchen zu schiitzen —, hidngt womoglich mit
dem Umstand zusammen, dass er auch von sozialem
Zusammenhalt und verdimmerten, aber immer noch
dringenden Idealen der Revolution erzihlt.

Dass auch Filme, die nicht in Teheran angesie-
delt sind, die Teheraner Mittelschicht anzusprechen
vermogen, gerade weil sie mit Stadt-Land-Differen-
zen spielen, zeigt Shahram Mokris 130 Minuten langer
Digitalkamera-Plansequenz-Zeitschleifen-Horrortrip
Fish & Cat (2013). Der Film wird vom Teheraner Pub-
likum mittlerweile kultisch verehrt. Er sorgte fiir viel
Gesprichsstoff auf Partys und Social-Media-Plattfor-
men und wurde wie kaum ein anderer im Hinblick
auf sozialpolitische Implikationen entziffert. Mokri
selbst legte in einem Interview nahe, dass die multipel
ineinander verschrinkten Zeitschleifen auch fiir jene
Zeitloops stehen, in denen die Iraner gefangen seien,
in der Hoffnung auf katastrophischen Ausbruch dar-
aus. «My interest in horror movies refers back to the
time when they were smuggled into Iran since they
were popular while this genre matched the emotional
conditions of Iranians.»

Was Mokri, Oskouei und Dormishian vereint
und an Bani-Etemad anschliessbar macht, ist ihr Inter-
esse daran, trotz internationalem Erfolg in innigem
Kontakt mit gegenwairtigen sozialen Realititen in
Teheran zu bleiben. Eine Eigenschaft, die Kiarostami
aufgrund seines internationalen Erfolgs oft abgespro-
chen wurde. Dass dies allerdings nur bedingt zutrifft,
lasst sich an der Gegeniiberstellung von Filmen aus
der Zeit vor und nach 1979 aufzeigen: The Traveler
(1974) behandelt eine Art Anndherung an Teheran,
wenn ein Junge, der sich in den Kopf gesetzt hat, in
die Stadt zu einem Fussballmatch aufzubrechen, alles
unternimmt, um an geniigend Geld zu kommen und
die soziale Segregation zu iiberwinden. Unvergess-
lich bleibt jene Szene, in welcher der Junge mit einem
kaputten Fotoapparat vorgeblich Portritfotos macht
und sich dafiir bezahlen ldsst. Schon hier geht es um
eine Liige, die eine spezifische Wirklichkeit produziert.
Ten (2002) wiederum ist aussschliesslich in Teheran
angesiedelt und erinnert daran, dass Jafar Panahis
Taxi (2015) einen hoch improvisierten Vorldufer hat,
der eine Autofahrerin mit wechselnden Passagieren in
Austausch treten ldsst. Das Auto ist nicht zuletzt des-
halb ein derart beliebter Aufenthaltsort im iranischen
Kino, weil sich dort die private und 6ffentliche Sphire
komplex verschrinken (diirfen).

Erganzungen im Imaginaren

Das Kino im Iran ist eine obsessive Liebesgeschichte
zwischen einer Kunstform und der Bevolkerung, die ihr
LebenaufderLeinwandwiederfindenwill,esallerdings—
und insbesondere das Privatleben — aufgrund der Zen-
sur nie addquat wiederfinden kann. Filmschauen in

Teheran bedeutet immer auch, Erganzungen im Imagi-
ndren vorzunehmen, zu sehen und zu héren, was nicht
zu sehen und zu horen ist. So, wie das geschriebene
Farsi keine Kurzvokale kennt — diese werden den Wor-
tern vonseiten des Lesers, der Leserin eingebildet (oder
die Worte werden einfach auswendig gelernt) —, wird
auch im Kino das erginzt, was fehlt. «Man muss mit
einem Mangel in den Krieg ziehen gegen die grossen
Michte», hat Kiarostami in einem Gesprich mit Jean-
Luc Nancy einmal gesagt. Man muss das Publikum
dazu bringen, in die Textur des Films einzubrechen
und einzufordern, was fehlt.

Filmbulletin 13

Ganz besonders eindringlich erzihlt Mohsen
Makhmalbaf in Salaam Cinema (1995) von diesem
konstruktiven Einbruch des Publikums in die Textur
und Struktur des Apparats: Der Film hat ein Casting
zum Thema, das Makhmalbaf urspriinglich fiir seinen
damals ndchsten Film geplant hatte. Es kamen nicht
Hunderte, wie erwartet, sondern Tausende zu der Loca-
tion (Bagh-e Ferdows). Makhmalbaf beschloss, einen
Filmiiberdieses Casting zu machenund hierbei die Rolle
eines besonders drakonischen Regisseurs/Diktators zu
spielen. In einem Experiment, das irgendwo zwischen
Kaukasischem Kreidekreis und dem Milgram-Expe-
riment angesiedelt ist, greift er sogar zu drastischen
agitatorischen Erniedrigungsmethoden, um zu testen,
inwiefern die Bewerber und Bewerberinnen bereit sind,
den Diktaten des Regisseurs zu widerstehen und sich
die Filmapparatur anzueignen. Es kommt zu komple-
xen Verschachtelungen von fiktiven Selbstentwiirfen
und daraus generierter Wahrhaftigkeit. Die Eingangsse-
quenz des Films, in der Bewerber auf einen Platz drin-
gen, sich vor dem Eingangstor des Ferdowsi-Gartens
versammeln und das Gitter schliesslich einrennen,
erinnert an Szenen aus der Zeit der Revolution. Vor
den Toren des Kinos und seinem sozialen Imagindren
rufen sich die uneingelosten Versprechen der Revolu-
tion in Erinnerung, wobei das Leben zum Gefingnis
wird, das Kino zur Chance des Ausbruchs daraus und
das Filmbild zu einer sozialen Realitit, die stindig neu
verhandelt werden muss. x

- Die vom Schweizerischen Nationalfonds zur Férderung der Wissen-
schaftlichen Forschung (SNF) und der Freiwilligen Akademischen
Gesellschaft (FAG) geforderte und vom Seminar fir Medienwissen-
schaft der Universitat Basel (Lehrstuhl fur Medienasthetik, Prof.

Dr. Ute Holl) in Kooperation mit dem Stadtkino Basel und eikones
veranstaltete internationale Konferenz «Image under Construction.
Revolution of Forms in Iranian Cinema before and after 1979»
(2.-5.November) mit Gasten aus Iran, Europa und den USA bildet den
Auftakt der Filmretrospektive «Salaam Cinema. Iranisches Kino vor
und nach 1979», die im Stadtkino Basel stattfinden wird. Konzeption
und Organisation: Ute Holl, Matthias Wittmann, Hemen Heidari.

- Einmalig, im Rahmen der Konferenz, sind darliber hinaus zu sehen:
eine Sneak Preview von Ehsan Khoshbakhts Dokumentation tiber
die Evolution des Mainstreamkinos vor 1979 mit dem Titel Filmfarsi
(2016), eine einzigartige Dokumentation tiber die Geschichte
der Zensurvorschriften im Iran, A Cinema of Discontent (2013) von
Jamsheed Akrami, sowie Jerry & Me (2012), ein sehr persdnlicher
Essayfilm von Mehrnaz Saaed-Vafa tiber Cinephilie in einem transkul-
turellen, hybriden Raum zwischen Iran und den USA und einer «view
from elsewhere» auf die iranische Gesellschaftsgeschichte entlang
den Erinnerungen an persisch synchronisierte Jerry-Lewis-Filme.

- www.eikones.ch

- www.stadtkinobasel.ch



	Stadt der Widersprüche, Stadt der Revolutionen : eine Reise unter die Haut von Teheran

