
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 58 (2016)

Heft: 355

Artikel: Über allen Wipfeln : der Baum im Film

Autor: Pekler, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-863385

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-863385
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der
Baum

im
Film

Über
allen
Wipfeln

Michael Pekler

Schreibt seit 1998 für Filmbulletin
und lebt als Filmkritiker in Wien.

Zuletzt erschienen ist ein Buch über
Terrence Malick.

mßd hH
Die Jungfrauenquelle/Jungfrukällan (1960) Regie: Ingmar Bergman

Opfer/Offret (1986) Andrej Tarkowskji



Sie stehen in einem Garten,
allein auf weiter Flur oder
auf einem Friedhof. Sie
erzählen Familiengeschichten

und Kindheitserinnerungen.

Sie sind Tore zu
einer phantastischen Welt
und Zeugen grausamer
Wirklichkeit. Sie verbinden
Mythologie und Religion.
Sie künden vom Leben und
vom Tod: Bäume.

Schuld waren die Schnecken. Der junge Baron hatte
sie einfach satt. Also erhob er sich von der Tafel und
verliess mit seinen weiss gepuderten Haaren, seiner
grünen Joppe mit Schwalbenschwanz, Dreispitz und
Gamaschen aus weissem Leder das Haus Richtung
Garten. Dort stand die alte Steineiche, auf der er
und sein jüngerer Bruder, der Erzähler dieser aus-
sergewöhnlichen Geschichte, schon viele Stunden
übermütigen Spiels verbracht hatten. Sein Vater
war überzeugt, dass er sich spätestens am Abend
wieder in sein wohliges Bett wünschen würde, doch
der eigensinnige Zwölfjährige hatte einen anderen
Plan. Nicht nur für diesen Abend und die folgende
Nacht, sondern für sein restliches Leben: Cosimo
Piovasco di Rondo sollte sich in den Bäumen eine
eigene Welt errichten. Und nie wieder seinen Fuss
auf die Erde setzen.

«Alles, was man von dort oben sah, war andersartig,

und schon das machte Vergnügen», heisst es in
Italo Calvinos Roman «Der Baron auf den Bäumen»
(1957). Der kleine Baron, der beschliesst, sein Leben
fortan auf den Bäumen zu verbringen, ist mehr als
ein widerspenstiger Jüngling, der sich gegen Strafen,
Züchtigungen und Verbote - mithin gegen die alte
Ordnung des italienischen Landadels - auflehnt.
Cosimo ist kein Held, der Reissaus nimmt und in
die Welt hinauszieht, um wie im Schelmenroman
die grossen Abenteuer zu bestehen. Sein Weg führt
ihn vielmehr von einer Steineiche zu einem
Johannisbrotbaum, weiter zu einem Maulbeerbaum und einer

Magnolie. Die Bäume, die sich über das gesamte
Tal erstrecken und dem Jungen seine neue Freiheit
schenken, sind ihm Refugium und Spielplatz
zugleich - und damit einer der schönsten utopischen
Lebensräume überhaupt.

Diese Verbundenheit zwischen Baum und
Mensch, von der Calvino mit erstaunlicher Glaubwürdigkeit

erzählt, ist gleichwohl eine gänzlich andere als

jene, die man gemeinhin phantastischen Geschichten
zugesteht, die in einer Welt spielen, in der die
Wirklichkeit ausser Kraft gesetzt ist; einer Welt, die realer
sein soll als die wirkliche und die einzig existierende.

Die Glaubwürdigkeit Calvinos und mithin
aller literarischen - und wie wir sehen werden, auch
aller filmischen - Erzählungen von Bäumen und
Menschen resultiert hingegen aus einer der ältesten
Beziehungen zwischen Mensch und Natur. Sie
beginnt beim Baum der Erkenntnis und des Lebens im
Paradies, reicht über die Riesenesche Yggdrasil in der
«Edda» und den heiligen und kultisch verehrten Bäumen

bis zu jenen Bäumen des Todes, mit denen auch
das menschliche Ende naht. Die enge Verbindung
zur mächtigsten und grössten aller Pflanzen dieser
Welt findet sich in allen Kulturen und Religionen, in
Schriften und Liedern, in Balladen und Gedichten,
in Mythen und Märchen - und vor allem in Bildern.
Ob in raumfüllenden Malereien, auf den Gemälden
der Alten Meister, in Form von kunstvoll arrangierten
Mosaiken oder als winzige Gravierungen auf
Edelmetallen oder Porzellan: Alle Künste streben von
jeher nach einer Darstellung, die der Bedeutung und
Symbolik des Baums gerecht wird.

«Es wuchs aber und ward
ein schöner Baum»

(Grimms Märchen, Aschenputtel)

Im Vergleich zu den darstellenden Künsten und der
Literatur hat sich das Kino schon immer damit schwergetan,

den einzelnen Baum vor lauter Wald zu sehen.
Wo die Landschaftsmalerei ihn von der Wurzel bis zur
Krone als Herausforderung und Geschenk betrachtet
hat - man denke an die Gemälde eines Asher Brown
Durand («In the Woods», 1855) und Frederic Edwin
Church («Twilight in the Wilderness», i860) als Teil
der amerikanischen Identitätsstiftung —, war das
Kino stets eher an seiner Vielheit interessiert. Als Teil
der Landschaft ist er hier meistens als Wald oder als
Dickicht von Interesse, vielleicht als Dschungel oder
Wildnis - oder allenfalls in seiner gezähmten Form im
barocken Landschaftsgarten. Im Kino geht der
einzelne Baum zumeist verloren in geheimnisvollen und
oft gefährlichen Wäldern, in sonnendurchfluteten
Lichtungen, in von wundersamen Wesen bewohnten
Zauber- und Märchenwäldern, in einem scheinbar
unendlich grünen Teppich, der sich über unberührte
Gegenden erstreckt. Der Wald fordert den Menschen
heraus, ihn zu betreten, sei es, um ihn angstvoll zu
durchqueren oder um in ihm Schutz zu finden.

Denn Bäume sind wie Menschen und
Menschen wie Bäume: Wer einzeln gedeiht, ist
ungeschützt und gefährdet, deshalb braucht er festen





Halt. Als Belohnung darf er, der Mensch und der
Baum, sich frei entfalten. Wer in der Gruppe unter
seinesgleichen bleibt, dem kann wenig passieren,
denn er ist geschützt. Doch er bekommt nur so
viel Platz, wie die anderen es ihm zustehen - und
manche verkümmern. Gerade weil das Kino gerne
dem Einzelnen folgt, der, möglicherweise ein Held,
unsere Wünsche und Sehnsüchte, aber auch unsere
Verzweiflung und Ängste lebt, ist es selten der einzelne

Baum, der herausfordert, sondern der Wald, den
er in unterschiedlichster Form bildet. Hier verbünden
sich Literatur und Kino wiederum, von den ideologisch

verklärten Gebirgswäldern in Schundliteratur
und Heimatfilm bis zu den mythischen Wäldern
Tolkiens -wiewohl es bei Peter Jackson ausgerechnet
der verdorrte Baum von Gondor ist, der mit einer
einzigen weissen Blüte als Erster von der Hoffnung
kündet, dass das Zeitalter der Menschen noch nicht
vorbei sein kann.

«Ich blickte durch die
Äste hinaus und sah den Wind»

(Patrick Rothfuss,
Die Furcht des Weisen)

Ein einzelner Baum auf der Leinwand ist ein mächtiges

Zeichen, das kaum ein anderes neben sich duldet.
Er ragt mit ausladenden, voll belaubten Ästen in alle

Richtungen oder kämpft mit dürrem Stamm ums
Überleben. Denn er trägt so viele Assoziationen wie
Äste, so viele Bedeutungen wie Blätter. Der allein
stehende Baum zieht alles Augenmerk auf sich, hebt sich
entweder als Silhouette vom Himmel ab oder wirft
seinen langen Schatten auf den Boden. Er gräbt sich
mit seinen Wurzeln in die Erde und ragt mit seinen
höchsten Zweigen in den Himmel. Er verbindet die
Elemente, die Erde und die Luft, und er lebt vom Licht
und vom Wasser. Darin liegt die Wahlverwandtschaft
zum Menschen: Die unsichtbaren Wurzeln, die nur
einem selbst gehören; der für alle sichtbare Stamm in
Augenhöhe, den man umrunden und in Augenschein
nehmen kann; und die Krone, die der Phantasie
gehört und die man sich ausmalen muss: In Jane
Campions Bright Star (2009) liegt der Dichter John
Keats in einem der schönsten Momente des Films auf
der Spitze eines Baums und starrt in den Himmel.
Lächelnd breitet er die Arme aus und macht es sich in
seinem Lager aus Blättern und Blüten gemütlich. So

kann man sich einen der bedeutendsten englischen
Poeten der Romantik vorstellen, wenn er glücklich
ist: den niederen Wünschen der Menschen ferne,
allein mit sich in der Natur. In Wahrheit zeigt dieses
Bild jedoch vielmehr, dass Campion, die Naturbilder
schon immer als Metapher verstanden hat, auf der
Suche nach dem ist, wovor der romantische Dichter
flieht - nach den Wurzeln, nach dem, was sich den
Blicken entzieht und unter der Erde heranwächst.
«Die Poesie muss von selbst kommen, wie die Blätter
an den Bäumen», meint Keats zu seiner Schülerin
Fanny Brawne, in die er sich verliebt hat. Da lässt der
Frühling ein lila Fliedermeer entstehen. Wenn am
Ende die Tuberkulose den sensiblen Dichter im Alter

von nur fünfundzwanzig Jahren hinweggerafft hat,
spaziert die junge Frau, Keats' Gedicht «Bright Star»
rezitierend, zwischen mit Eis und Schnee bedeckten
Bäumen aus diesem Film.

Der Baum begleitet den Menschen im Leben
wie im Film. Zur Geburt eines Kindes pflanzt man
ihn als Symbol des Gedeihens, als Totenbaum um-
schliesst er den Verstorbenen. Wenn Mensch und
Baum ineinander aufgehen, reicht diese Symbiose
sogar über den Tod hinaus. In Julie Bertuccellis
The Tree (2011), basierend auf Judy Pascoes Novelle
«Our Father Who Art in the Tree», stirbt ein junger
Familienvater einen plötzlichen Herztod, als er von
einer längeren Reise eben wieder heimgekehrt ist.
Seine letzte Fahrt endet am Stamm der mächtigen
Feige direkt vor dem Haus. Für seine kleine Tochter
Simone, die alles mit angesehen hat, lebt der Vater
fortan im Baum weiter: Sie findet Trost im Rascheln
der Blätter, in der Wärme der Rinde, in der
Möglichkeit, ein unsichtbares Band aufrechtzuerhalten,
das nicht mehr durchtrennt werden kann. Gerade
weil The Tree in seiner Schilderung des Alltags, den
Mühen und der Arbeit der verwitweten Dawn
unmittelbar in der Wirklichkeit verwurzelt ist, ist die
symbiotische Beziehung zwischen Mädchen und
Baum nicht minder glaubhaft. Ob der Tote tatsächlich

im paradiesischen Feigenbaum weiterlebt, sich

gegen das Vergessenwerden nicht mit Händen und
Füssen, sondern mit Ästen und Wurzeln wehrt, als
Dawn nach mehreren Monaten eine neue Beziehung
eingeht, spielt keine Rolle: Es ist der unbedingte
Glaube, der hier zählt und der schliesslich auch die
Mutter erfüllt. Doch niemand kann ewig trauern, und
auch der mächtigste Familienbaum fällt irgendwann
einem Sturm zum Opfer. Vielleicht ist gerade dann
der Augenblick für eine neue Zukunft gekommen.

«Unterdessen war sie
in ein schmuckes

kleines Zimmer getreten»
(Lewis Carroll, Alices

Abenteuer im Wunderland)

Wenn Simone Erinnerungsstücke an den Vater auf
den Baum schafft, wird dieser somit zu einem Fluchtort

vor der Welt, aber nicht vor der Wirklichkeit. Es ist
kein Zufall, dass das Mädchen sich in diesem Baum
kein Haus errichtet, im Gegensatz etwa zur kleinen
Margaret in Ang Lees Sense and Sensibility (1995),
die sich nach dem Tod des Vaters in ihrem
wunderhübschen Baumhaus versteckt, mit seinen hellblauen
Fensterläden und weiss gestrichenen Luken. Das
Herrschaftshaus muss von der Mutter und den drei
Töchtern geräumt werden, das Baumhaus wird zum
Ort des letzten Rückzugs. Und es ist nur eine von vielen

präzisen Verschiebungen in dieser Adaption von
Jane Austens Klassiker, dass das Mädchen in dieser
langen Einstellung, während der sie von der ältesten
Schwester zum Heruntersteigen ermahnt wird, für
uns immer unsichtbar bleibt. Von Bedeutung ist
allein der sich über den englischen Landschaftsrasen
ausbreitende Baum und sein pittoreskes Häuschen.



Das freudenstrahlende Gesicht des Kindes bekommt
man hingegen am Ende zu sehen, wenn zwar so viel
verloren, aber doch anderes gewonnen wurde: Ein
einfaches Baumhaus mit einem einfachen Dach und
einer einfachen Leiter - aber ein Ort, von dem aus
man mit einem Fernrohr hinausschauen kann in
die Gegend, ob nicht vielleicht ein verliebter Mann
dahergeritten kommt, der um die Hand der Schwester
anhalten möchte.

In Jane Campions Sweetie (1989) erklimmt
Dawn, von ihrem Vater auch als Erwachsene noch
liebevoll Sweetie gerufen, am Ende des Films das
Baumhaus ihrer Kindheit, der sie in gewisser Weise
nie entwachsen ist. Die Verschlimmerung von Sweeties

psychischer Erkrankung geht mit dem Zerfall der
Familie einher. So wie die Familie auseinanderbricht,
so muss auch dieser Film zu Ende gehen: ein tödlicher
Absturz. Ein zerstörtes Haus. Ein Baum, der bleibt.

Dass Baumhäuser in Filmen stets nur einen
kurzen Auftritt haben, schmälert ihre Bedeutung
nicht. Denn sie sind die kleine Welt in der grossen,
es ist die Verwirklichung des eigenen Reichs als
Herrscher mit einer Baumkrone. In Terrence Malicks
Badlands (1973) rasen Martin Sheen und Sissy Spa-
cek als Gangsterpärchen auf der Flucht durch das
Land, ohne Chance auf Sesshaftigkeit. Und dennoch
versuchen sie sich ein einziges Mal in einer autarken

Lebensführung, indem sie sich ein Baumhaus
errichten. Es ist ein kunterbunter, provisorischer
Zustand, mit Vogelkäfig und Kofferradio, und kein
Ort des dauerhaften Verweilens: Der Baum kann mit
dem Menschen mitwachsen, das auf ihm errichtete
Haus gehört in die Gegenwart. Von der Gesellschaft
entfremdet und ohne Ziel, hängen die beiden
zwischen Kindheit und Erwachsensein fest. Und träumen
einen anderen Traum. Nur ein Surrealist wie René
Magritte zeichnet ein Haus in einen Baum («La voix
du sang», 1947).

«Mit Bäumen kann man wie
mit Brüdern reden und tauscht

bei ihnen seine Seele um»
(Erich Kästner, Die Wälder schweigen)

Drei Brüder, eine Kindheit. Bruchstücke von
Erinnerungen an die Sechzigerjahre in einer texanischen
Kleinstadt: das Pflanzen und erste Giessen eines
Apfelbaums im Garten. «Wenn der Baum gross ist,
bist du längst erwachsen.» Ein strenger Vater und
eine sanfte Mutter, die unterschiedliche Wege gehen
und vorzeigen, den der Natur und den der Gnade. Als
dem Vater gekündigt wird, muss die Familie das Haus
verlassen, die Brüder verlieren nicht nur den Ort ihrer
Kindheit, sondern mit ihm auch die riesige Eiche mit
ihren weit verzweigten Ästen: eine Entwurzelung.
Der Familienbaum mit der Schaukel an seinem
stärksten Ast, auf der die Mutter so unbeschwert
sass, bleibt zurück, nachdem die Kinder in seiner
Erde persönliche Erinnerungssstücke vergraben
haben. Für The Tree of Life (2011) liess Terrence Malick
einen dreissig Tonnen schweren Baum im Garten
jenes Hauses pflanzen, in dem er hauptsächlich

drehte. Malick lässt seinen Film mit einem Zitat aus
dem Buch Hiob beginnen, auf eine Ouvertüre eine
überwältigende, halbstündige Schöpfungsgeschichte
folgen und ihn mit lichtdurchfluteten Bildern eines
Neuanfangs enden. «Dann pflanzte Gott der Herr
einen Garten in Eden gegen Osten und setzte den
Menschen darein, den er gebildet hatte. Und Gott
der Herr liess allerlei Bäume aus der Erde wachsen,
lieblich anzusehen und gut zu essen, und den Baum
des Lebens mitten im Garten, und den Baum der
Erkenntnis des Guten und des Bösen» (Genesis 2,8).
Die Schlange, die sich unter dem Baum räkelt, findet
sich hier im Dschungelbuch, das die Mutter den drei
Buben als Gutenachtgeschichte vorliest: Wen sie
denn am liebsten habe, will der eine von ihr wissen.

Bei Malickwird der Lebensbaum zum Weltenbaum,

nicht als Religionsphilosophie, sondern als
tiefste menschliche Erfahrung. Wenn die Kamera von
Emmanuel Lubezki langsam den Stamm des
Familienbaums hochschwebt, die Blätter und die Zweige
umkreist, sich dem natürlichen Licht hingibt, lässt
sie auch die menschliche Perspektive hinter sich. In
keinem anderen Film wird so deutlich, wie wichtig es

ist, wie das Kino einen Baum in Augenschein nimmt.
Wem gehört überhaupt dieser Blick?

Die drei Sphären, die der mythologische
Weltenbaum verbindet, von der Unterwelt über
das irdische Leben bis zum himmlischen Kosmos,
zeichnet Darren Aronofsky in The Fountain (2006)
als drei Bewusstseinsebenen und in Form dreier
Handlungsstränge: Ein Wissenschaftler sucht in der
Gegenwart fieberhaft ein Mittel gegen die tödliche
Krebserkrankung seiner Frau, doch der Mann ist
auch in der Vergangenheit und der Zukunft auf der
Suche: als Konquistador im 16. Jahrhundert für seine
Königin im südamerikanischen Dschungel nach dem
Baum des Lebens, und in der Zukunft nach göttlicher

Erleuchtung in einer kosmischen Blase, in der
eben dieser Quell des Lebens wächst. Rund um den
Baum als Symbol der Ewigkeit entspinnt Aronofsky
ein Geflecht, dessen Knoten aus Bibelgeschichte,
Spiritualismus, Okkultismus, fernöstlicher Meditation

und westlicher Philosophie bestehen. Ein wie
bei Malick vorangestelltes Bibelzitat - über die
Vertreibung Adams und Evas aus dem Paradies
(Genesis 3,24) - geht nahtlos über in die Erstürmung
des Maya-Heiligtums, in dem der Konquistador zwar
nicht auf die Cherubim trifft, aber auf das lodernde
Flammenschwert in den Händen eines Priesters, der
den Baum des Lebens beschützt. Doch dieser will in
diesem Film nicht nur gefunden, sondern berührt
werden: Denn das blosse Betrachten ist dem Suchenden

zu wenig, es ist im wahrsten Sinn ein Begreifen,
das zum Ziel führt — das Begreifen als Erkennen, so
wie der Baum des Lebens möglicherweise jener der
Erkenntnis ist.

Stück für Stück von der Baumrinde schält
der Mann in seiner durchsichtigen, durchs All
schwebenden Kugel, Nacht für Nacht arbeitet der
Wissenschaftler und sieht in einem aus Südamerika

stammenden Stück Holz die Rettung, Schritt
für Schritt steigt der Konquistador die Stufen zur



The Tree (2010) Regie: Julie Bertuccelli

Antichrist (2009) Regie: Lars von Trier

El laberinto del fauno (2006) Regie: Guillermo del Toro

Badlands (1973) Regie: Terrence Malick



Badlands (1973) Drehplatz Baumhaus, Foto: Janit Baldwin

Tinou (2016) Regie: Res Balzli Sleepy Hollow (1999) Regie: Tim Burton



heiligen Maya-Pyramide empor, die den Baum des
Lebens verbirgt. «Der da trinkt von seinem Saft, wird
ewig leben», gibt ihm ein loyaler Mönch mit auf den
Weg, während der Inquisitor Spanien unterwirft, weil
er nichts mehr fürchtet als das ewige Leben, das in
Neuspanien wächst. Es ist ein Baum auf der Spitze
einer Pyramide, die sich über den Dschungel erhebt
und auf deren höchstem Plateau ein kleiner See

schimmert. Und während der Mann durch das nur
knöcheltiefe Wasser geht, fährt die Kamera zurück,
um den Blick freizugeben auf ein goldenes Panorama,
dessen Zentrum von jenem Baum beherrscht wird,
bei dem alles zusammenfällt: das Gestern, das Heute
und das Morgen. Der Baum des Lebens sei in der
Mythologie der Maya aus dem ersten Menschen
entstanden, der sich für die Menschheit geopfert
habe, erklärt die Todkranke ihrem Mann. Wenn der
Konquistador von der Rinde des Baums zu essen
beginnt, wird sich dieses Schicksal wiederholen.

«Die Bäume, mit Schlinggewächs
und Gebüsch verflochten,
schienen wie versteinert»

(Joseph Conrad, Herz der Finsternis)

Umkreist die Kamera den Baum aus unmittelbarer
Nähe, und zeigt sie uns seine Beschaffenheit und sein
Alter? Sehen wir den Stamm oder einen Ast? Ist es

ein junger Trieb oder verdorrtes Holz? Ist seine Rinde
grob gefurcht wie die der Eiche, geschuppt wie die
der Kastanie oder glatt wie die der Buche? Die
Laubbäume geniessen im Film einen Vorteil gegenüber
den Nadelbäumen. Sie sind kulturhistorisch von
grösserer Bedeutung, liefern Nahrung und Schutz,
sie wechseln im Herbst die Farbe und entwickeln
im Frühling neue Knospen. Sie bilden Kugeln oder
Halbkugeln. Der grosse Trumpf der Nadelbäume, ihr
einnehmender Duft, zählt im Kino nicht.

Die Literatur kann sich dem Baum langsam
nähern, die Malerei muss auf den ersten und
endgültigen Eindruck setzen. Dem Film öffnen sich
Möglichkeiten der Annäherung, die über die Frage
nach dem Detail oder dem Ganzen hinausgehen: Wer
im Kino nicht den Baum zuerst zu sehen bekommt,
sondern dessen Betrachter, wird gerne vom Anblick
überwältigt. Oder vom Baum selbst wie im Horrorfilm,

etwa in Poltergeist (1982) von Steven Spielberg
und Tobe Hooper, in dem der Baum durch das Fenster
in das Kinderzimmer dringt und mit seinen Ästen den
Buben zu sich holt. Oder in Sam Raimis The Evil Dead

(1981), wenn sich die Wurzeln in vergewaltigende
Greifarme verwandeln. In Tim Burtons Sleepy Hollow
(1999) ist der Blick derAnkömmlinge, die sich auf der
Suche nach dem Grab des kopflosen Reiters in den
düsteren Wald gewagt haben, nach oben gerichtet,
als sie ihr Ziel erreichen. Im Gegenschuss erhält der
Baum, vor dem sie ungläubig angehalten haben,
seinen Namen: der Baum des Todes. Ein grauschwarzer
Riese mit nach hinten gebeugtem Stamm, grober
Rinde und fünf kahlen Ästen, die wie die Finger einer
Hand in den Himmel ragen. Als der aus New York
entsandte Constable, der an keine Schauermärchen

glauben will, mit einer kleinen Axt auf ihn einschlägt,
macht er nicht nur einen blutigen Fund, sondern eine

Entdeckung der anderen Art: «Dieser Baum ist eine
Pforte. Eine Pforte zwischen zwei Welten.»

Tatsächlich fungiert der Baum im Film
wiederholt als Tor in eine andere Welt, sei es als eines
in das Totenreich oder in die Unterwelt, wie etwa
in El laberinto del fauno (2006) von Guillermo del
Toro, in dem ein Mädchen namens Ofelia sich lesend
einem Baum nähert, der sie wiederum dem
geheimnisvollen Labyrinth mit jedem ihrer Schritte näher
bringt. Während der Hauptmann Francos grausam
gegen die letzten sich in den Wäldern versteckenden
Rebellen vorgeht, taucht das Mädchen durch eine
Öffnung im Baum in eine Paralellwelt ein, deren
Grenzen zur Wirklichkeit zunehmend verschwimmen.

«Seine Äste sind verdorrt, sein Stamm ist alt und
gekrümmt. Unter seinen Wurzeln haust eine riesige
Kröte, die ihn nicht mehr gedeihen lässt», liest das

Mädchen, legt sein schönes Kleid ab und kriecht
im Unterkleid in die finstere Öffnung. Die Kröte
entspricht der Schlange, die heimlich an der Wurzel
der Esche Yggdrasil nagt, aber seinerseits Tag für Tag
von einem riesigen Adler angegriffen wird. Der in
Pans Labyrinth von Kakerlaken und ähnlichem Getier
befallene Baum ist wohl einer der merkwürdigsten
und schönsten zugleich: Obwohl er bereits alle Äste
verloren hat und über seine freigelegten Wurzeln
das Moos wuchert, ist sein gespaltener Stamm noch
immer fest im Erdreich verankert. Der Lebenssaft,
der am Ende in ihn zurückkehrt, lässt an jener Stelle,
an der das Mädchen sein Kleid ablegte, eine weisse
Knospe sich öffnen.

«Dein Vater war übrigens
eine gute Seele;

Gott wird's nicht so genau
mit ihm nehmen»

(Annette von Droste-Hülshoff,
Die Judenbuche)

Der Baum des Lebens bildet den Gegensatz zum Tod
als Strafe für die Menschen nach derVertreibung aus
dem Paradies und ist damit Urthema christlichen und
jüdischen Glaubens. Der Baum im Film erzählt somit
auch immervon diesem ewigen Kampf, und der Ort, an
dem er wächst, spielt dabei eine entscheidende Rolle:
auf einem Berg, an einer Quelle, in einem Burghof
oder auf einem Friedhof, auf einem Marktplatz oder
am Rand einer Landstrasse, um schicksalsträchtige
Entscheidungen zu überdenken und möglicherweise
umzukehren. In Ingmar Bergmans Die Jungfrauenquelle

(Jungfrukällan, i960) wird die einsam auf
dem weiten Feld stehende Birke vom Bauern Töre
ausgerissen, nachdem seine Tochter Vergewaltigern
und Mördern in die Hände gefallen ist — weil ihre
Freundin Angst vor der Durchquerung des Waldes
hatte. Bergman liess eine dünne Birke, den Baum der
Leichtigkeit und des Lichts, zuvor einpflanzen, weil
er weit und breit keinen allein stehenden Jungbaum
finden konnte. In Roger Cormans The Masque of
the Red Death (1964) sitzt der Rote Tod an einen



verdorrten, schwarzen Baum gelehnt, als er das alte
Weiblein zu sich ruft, das ein paar Zweige mit sich ins
Dorf schleppt. Wo der Glaube an das Gute verloren
gegangen ist und wie bei Bergman der Zweifel an
Gottes Güte verschwunden, dort kann auch kein
Leben mehr wachsen.

Der Baum kann auch zum Zeichen des Todes
werden, gerade weil er älter wird als jedes andere
Lebewesen. Denn wenn es keine Menschen mehr
gibt, wird es immer noch Bäume geben. In Alfred
Hitchcocks Vertigo (1958) stehen James Stewart und
Kim Novak vor den ältesten Bäumen der Welt, den
über zweitausend Jahre alten Riesenmammutbäu-
men, von denen Stewart sogar ihren lateinischen
Namen weiss. Sie sei noch nie hier gewesen, meint
Novak, hier in der Rolle der Madeleine, und die
Bäume würden ihr Angst einflössen - nicht
aufgrund ihrer Grösse, sondern weil sie ihr die eigene
Vergänglichkeit vor Augen hielten. «Ich mag sie

nicht, weil ich weiss, dass ich sterben muss.» Auf
dem Querschnitt eines gefällten Baumes sieht man
dessen Jahrringe, und kleine Fähnchen markieren
historische Ereignisse: die Schlacht von Hastings,
die Unterzeichnung der Magna Carta, die amerikanische

Unabhängigkeitserklärung. Mit schwarzen
Samthandschuhen tippt Novak auf zwei ganz nahe
beieinander liegende Ringe: «Irgendwo hier bin ich
geboren worden, und irgendwo hier bin ich gestorben.

Für den Baum waren das nur Augenblicke. Er
hat keine Notiz davon genommen.»

Der Mensch wird angesichts vermeintlicher
Ewigkeit zur Eintagsfliege, so wie das Insekt im
Märchen von Hans Christian Andersens Weihnachtsmärchen

«Der letzte Traum der alten Eiche». Seit
dreihundertfünfundsechzig Jahren steht der alte
Baum an der Klippe und meint ewig zu leben - bis
er in der Weihnachtsnacht vom Sturm gefällt wird
und alle seine Jahre plötzlich gleich viel zählen wie
der einzige Tag der Fliege mit ihren «tausenden
von Augenblicken, um in ihnen froh und glücklich
zu sein».

«Hochauf reckten sich die
schreckerstarrten Äste

Schwarz, von roten Funkenregen,
Wild und wirr umtanzt»

(Bert Brecht, Der brennende Baum)

Seine undankbarste Rolle findet der Baum im Wes-
ternfilm. Beschränkt auf seine reine Funktionalität
wird er allerorten zum mörderischen Gehilfen, über
dessen stärksten Ast man nur einen Strick zu werfen
braucht. Ob schuldig oder unschuldig, ob in letzter
Sekunde gerettet oder ein letztes Wort gesprochen -,
während der gesetzliche Scharfrichter auf einer
aus Holz gezimmerten Bühne seines Amtes waltet,
erwartet den vom Lynchmob Gejagten ein Baum.
Es geht also um Rache und Gerechtigkeit, wenn der
Galgenbaum im Western auftaucht, und darum, was
das eine mit dem anderen zu tun hat. Und es geht
um die Vergangenheit jener, die an den Bäumen
baumeln, und warum sie die Hoffnung und den

The Fountain (2006) Regie: Darren Aronofsky

Sleepy Hollow (1999) Regie: Tim Burton
14



Segen, die dieses weite Land ihnen versprochen
hat, nicht wahrhaben wollten oder konnten. Die
Bäume, an die sie aufgeknüpft und hoffentlich von
einer sich erbarmenden Seele wieder abgenommen
werden, fallen dem nächstbesten Dahergerittenen
gar nicht auf.

Die Galgenbäume verändern sich im Lauf der
Jahrzehnte, sie werden vom Ort des mörderischen
Faschismus in The Ox-Bow Incident (William Well-
man, 1943), in dem ein einfaches Brandzeichen zum
dreifachen Mord führt, zu einem der letzten Rettung
wie in The HangingTree (Delmer Daves, 1959), in dem
Maria Schell mit dem Abtreten ihrer Schürfrechte
an einer Goldmine Gary Cooper vor dem Strick der
Dorfbewohner rettet. In Bend of the River (Anthony
Mann, 1952) rettet James Stewart als ehemaliger Bandit

seinen alten Bekannten Arthur Kennedy vor dem
Galgenbaum — ein Fehler, wie sich herausstellen wird,
denn dieser ist die eigene dunkle Seite, die man gerne
in der Vergangenheit vergraben hätte. Und in Hang
'Em High (Ted Post, 1989) heftet Clint Eastwood sich
einfach den Sheriffstern an die Brust, um aufsehen
des Gesetzes Rache am Lynchmob zu üben.

Von den unzähligen Galgenbäumen im Western

ist aber jener in Budd Boettichers Ride Lonesome

(1959) der furchtbarste: ein allein stehender,
kahler Baum auf einer weiten Lichtung, der diese
Bezeichnung gar nicht mehr verdient. Randolph
Scott, wie fast immer in den Filmen Boettichers von
den Geistern der Vergangenheit getrieben, hasst
diesen Ort und diesen Baum, der ihm den grössten
Schmerz zugefügt hat. Und doch muss er ihn wieder
aufsuchen, um das Verbrechen von damals zu sühnen
und endlich Ruhe zu finden. Der Baum, der aussieht,
als wäre er wie ein Pflock in die Erde geschlagen,
ist das Symbol dieser traumatischen Erinnerung,
weshalb die Abrechnung mit Lee Van Cleef auch
nur hier stattfinden kann. Diese wird dann auch
zur Wiederholung des Verbrechens, allerdings mit
umgekehrten Vorzeichen: Damals kam Ben Brigade
zu spät, um seine Frau zu retten, heute kann er hinter
dem Galgenbaum auf den Mörder von damals warten.
Wenn er am Ende den Baum in Brand setzt, sieht man
am Horizont eine schwarze, giftige Rauchwolke in
den Himmel schlagen.

von Bäumen, erklärt er der um einige Jahre älteren
Cary, als sie ihn zum Kaffee einlädt. Weisstannen,
Douglasien, Weissfichten. Ob sie auch solche Bäume
besitze, will sie wissen, worauf er ihr einen Zweig
von einem Baum abschneidet und überreicht - nein,
solche Bäume besitze sie zwar nicht, aber etwas anderes

Interessantes. Der Zweig vom Goldregenbaum
in schönstem Technicolor findet sich wenig später
in einer Vase in Carys Haus wieder, und die Liebe
beginnt zu blühen.

In Douglas Sirks All That Heaven Allows (1955)
spielen Bäume eine grosse Rolle. Bereits in der ersten
Szene, in der die Kameraüber die Dächerund Strassen
der Kleinstadt schwenkt, scheint sie zugleich durch
die roten Herbstblätter eines Baums zu schweben, der
so hoch sein muss wie die Kirchturmspitze neben ihm:
ein himmlischer Blick heraus aus einer Baumkrone.
Wie die Bäume in der Erde, um die er sich kümmert,
steht Kirby fest verwurzelt im Leben. Abseits der Stadt
hat er seinen Platz in einer alten Mühle gefunden,
mit alten Holzbalken aus Eiche. Diese würden noch
weitere hundert Jahre halten, meint er zu Cary, und
das klingt nach einer gemeinsamen Zukunft - die
vielleicht der Himmel erlaubt, sicher aber nicht die
bornierten Kleinstädter mit ihren schmucken Vorgärten.

Bei Kirby findet Cary die Hoffnung auf ein neues
Glück und Thoreaus «Waiden», sein Lieblingsbuch.
Ein Satz, den sie daraus vorliest, trifft das Herz dieses
Films: «Jeder Mensch lebe nach der Melodie, die nur
er vernimmt, die nur er hört.»

Doch es ist eine Herausforderung, sich gegen
die Mehrheit zu stellen und das Leben anders zu
begreifen: «Ende März 1845 lieh ich mir eine Axt
und begann in der Nähe der Stelle, wo ich mein
Haus bauen wollte, ein paar hochgewachsene junge
Weissfichten zu fällen», schreibt Thoreau an anderer
Stelle. Die gelebte Utopie beginnt manchmal mit dem
Fällen eines ersten Baums. x

«Die blätterlosen Baumkronen
werden zu Flammenkegeln

im Sonnenuntergang»
(Ralph Waldo Emerson, Schönheit)

«Ich wünschte, ich wüsste mehr über Gartenarbeit.
Denken Sie, ich sollte es lernen?» — «Nur wenn sie

glauben, dass Sie es mögen.» Seit drei Jahren kommt
Ron Kirby in den Garten von Cary, um ihr die Bäume
zu schneiden. Sie hat ihn nie bemerkt, denn um diese

Dinge hat sich stets ihr verstorbener Mann gekümmert.

Die letzten Vorbereitungen für den Winter
müssen getroffen werden, und Kirby kündigt an,
zum letzten Mal dagewesen sein. Er besitze nämlich

eine Baumschule, die ihm keine Zeit für andere u n u r. », c -u' -» Herzlichen Dank an Alexandra Seibel
Arbeiten gönne. Er habe dort alle möglichen Arten für den Dougias-Sirk-Baum.



Plot in
Plastilin

Ausserdem:
&: Hilbert & Künzli

5.6.-6.11.2016
www.gewerbemuseum.ch

GEWERBEMUSEUM


	Über allen Wipfeln : der Baum im Film

