
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 51 (2009)

Heft: 299

Artikel: Der seltsame Appetit der Wüstlinge

Autor: Pfaller, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-864032

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-864032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ES FILMBULLETIN A.09

Der

KOLUMNE

seltsame Appetit der Wüstlinge

Ihre bösartige, den

Neigungen gewidmete

Pflicht ist genauso
todesresistent wie

die sittliche Pflicht
bei Kant. Und auch die

weniger verbissenen
Geniesser bei Ferreri
sehen dem Tod ins

Auge. «Wenn du nicht
isst, dann stirbst du

nicht», sagt einer der
Helden zum anderen
aufmunternd und

füttert ihn mit Püree.

Ein auffallend grosser Teil von D. A. F. de Sades

Roman «Die 120 Tage von Sodom» ist der Passion der Kopro-
phagie, des Verspeisens von Kot, gewidmet. Es scheint
dann auf den ersten Blick ins Bild zu passen, wenn in Pier

Paolo Pasolinis gleichnamigem Film von 1975 die Herren
ihre Opfer zwingen, Exkremente zu essen. Doch Pasolini
hat keine wirkliche Verfilmung unternommen - seine

Protagonisten sind vielmehr Faschisten, die selbst Sades

Roman kennen und ihn für ihre eigenen Verhältnisse
adaptieren. Darum bleibt ihnen etwas fremd, was für die

Romanfiguren von zentraler Bedeutung ist: nämlich deren

Lust am Verzehr von Kot.

Dass die Herren selber Exkremente verspeisen, mag
uns ähnlich rätselhaft erscheinen wie den faschistischen

Imitatoren bei Pasolini. Aber das zeigt lediglich, dass

jenes für die Epoche der Aufklärung zentrale Thema der

Autonomie für die Faschisten keine Rolle mehr spielt. Für

Sades Libertins hingegen ist es entscheidend: Sie sind in
hohem Mass daran interessiert, ihr sexuelles Wohlgefallen

derart zu kultivieren, dass es grösstmögliche
Unabhängigkeit von seinem Gegenstand erreicht. Nur dadurch
können sie autonom sein; andernfalls wären sie nur Sklaven

ihrer Objekte. So benötigen sie vorzugsweise solche

Gegenstände, die völlig klarstellen, «dass es nicht das

Objekt der Ausschweifung ist, das uns reizt, sondern die Idee

des Bösen». Das Exkrement eignet sich dafür wie kaum

etwas anderes.

Wer hätte gedacht, dass sich ausgerechnet im
Verspeisen von Kot eine Parallele zwischen Sade und Immanuel

Kants «Ästhetik des Erhabenen» ergibt? Auch bei

Kant geht es nämlich darum zu zeigen, wie das Gefühl des

Erhabenen allein im Beobachter selbst liegt, dem so auch

noch das uninspirierendste Objekt genügt zum Erlebnis

des Wohlgefallens:
«So kann der weite, durch Stürme empörte Ozean

nicht erhaben genannt werden. Sein Anblick ist grässlich;
und man muss das Gemüt schon mit mancherlei Ideen

angefüllt haben, wenn es durch eine solche Anschauung zu

einem Gefühl gestimmt werden soll, welches selbst erhaben

ist.» Das Wohlgefallen, das Kant hier im Auge hat, ist
offensichtlich eines, das sich in erster Linie an der Ideenfülle

des «eigenen Gemüts» entzündet, und nicht an den

Qualitäten des Gegenstandes. Kants «empörter Ozean» ist
darum das präzise Gegenstück zum Exkrement der Sade-

schen Wüstlinge.
Wenn es eine getreue Verfilmung von Sades Roman

gibt, dann ist es nicht Pasolinis Film von 1975, sondern

ein anderer, der interessanterweise ohne jede Gewalt

auskommt: Marco Ferreris la grande bouffe von 1973. Vier

Männer ziehen sich in eine Villa zurück, um dort, wie man
allmählich zu verstehen beginnt, mit einem Übergenuss

von köstlichen Speisen ihrem Leben ein Ende zu setzen.

Vier Freunde; ein einsamer Ort, den aufgrund von Schnee¬

fällen niemand verlassen kann; einige erfahrene Frauen;
eine Schar von Kindern; erotische Erzählungen; köstliche

Speisen - es gibt zahlreiche überraschende Übereinstimmungen

mit «Die 120 Tage von Sodom», allen voran
natürlich die Tatsache, dass sich alles um eine gigantische,
durch zuvor vereinbarte, präzise Regeln bestimmte
Ausschweifung dreht.

Während Kant der Auffassung war, dass keine sinnliche

Neigung stark genug wäre, der Drohung durch den

Galgen standzuhalten, wohingegen das sittliche Pflichtgefühl

dies vermöge, zeigt sich bei Sade, dass dessen Wüstlinge

ihre Passionen mit einer Entschlossenheit betreiben,
die durch Todesgefahr keineswegs eingeschüchtert,
sondern erst recht angespornt wird. Ihre bösartige, den

Neigungen gewidmete Pflicht ist genauso todesresistent wie
die sittliche Pflicht bei Kant. Und auch die weniger
verbissenen Geniesser bei Ferreri sehen dem Tod ins Auge.
«Wenn du nicht isst, dann stirbst du nicht», sagt einer der

Helden zum anderen aufmunternd und füttert ihn mit
Püree.

So bizarr uns auch diese Überschreitung anmutet,
können wir ihren Sinn heute sehr gut erahnen. Denn dem

Tod ins Auge sehen zu können, ist eine entscheidende

Voraussetzung, um zu leben. Jene Politik, die gegenwärtig
unter dem Vorwand, das Leben zu schützen, jeglichen
Gemäss als gesundheitsschädigend dämonisiert und verbietet,

macht schon dieses Leben selbst zum Tod; zu einer

Art von vorzeitiger Leichenstarre. So stellt man sich auf
manchen Flughäfen, wo unbescholtene Passagiere ihre
Schuhe ausziehen und ihre Gürtel abgeben müssen, so

dass ihnen Röcke und Hosen hinunterrutschen, die Frage,
ob es nicht besser ist, einmal gebombt als tausendmal

erniedrigt zu werden. Das Lebensverachtende ist hier nicht
die Überschreitung, sondern das beflissene, jegliche
Überschreitung verhindernde Regelbewahren selbst. Die Helden

Ferreris hingegen zeigen gerade in ihrer tödlichen
kulinarischen Unternehmung ihre Liebe zum Leben. Sie

erinnern an die schönen Verse des Juvenal, wo es heisst:

summum crede nefas animam praeferre pudori / et propter

vitam vivendi perdere causas - vorsichtig und in Prosa

übersetzt: «Betrachte es als die grösste Schandtat, das nackte

Lehen höher zu stellen als die Scham; und um des Lebens willen
die Gründe,für die es sich zu leben lohnt, zu verlieren.»

Robert Pfaller

Der Philosoph und Kulturwissenschafter Robert Pfaller lehrt in Wien
und der Kulturhauptstadt Linz, ist ein Verehrer von Ernst Lubitschs
Frivolitäten und entschiedener Freund verbotener Genüsse wie Tabak und
ungesundes Essen. Jüngst ist von ihm «Das schmutzige Heilige und die reine
Vernunft: Symptome der Gegenwartskultur» im Fischer Verlag erschienen.


	Der seltsame Appetit der Wüstlinge

