Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift fir Film und Kino
Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 51 (2009)

Heft: 298

Artikel: Bruch mit allen Gesetzen : das Kino und das Bdse : eine
Filmgeschichte

Autor: Binotto, Johannes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-864012

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-864012
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

1 JUVE CONTRE FANTOMAS
von Louis Feuillade, 1913

2 PEEPING TOM von Michael
Powell, 1960

3 PHASE IV von Saul Bass,
1974

4 phantasmagorische Séance
von Robertson, 1797

5 Kamera von Georges Mélies,
1896

6 FANTOMAS von Louis
Feuillade, 1913

_ £ SYSTEMI
uDocr: GOUDRORX

DAMONISCHE LEINWAND

N
5

Auf dem Pariser Friedhof Montparnasse liegen das Grab
von Charles Baudelaire, dem Dichter der «Fleurs du mal», und
jenes von Henri Langlois, dem Griinder der Cinémathéque Fran-
caise, im selben Geviert. Vom Poeten des Bésen zum Archivar des
Kinos sind es hier buchstiblich nur ein paar Schritte. Tatsich-
lich hatte der Film schon immer eine besondere Affinitit zum
Bosen. Sogar schon dann, als das neue Medium noch gar nicht
recht erfunden, sondern allenfalls zu erahnen war: 1797 erwarb
der belgische Optiker und Schausteller Etienne Gaspard Robert,
genannt Robertson, die Kapelle eines ehemaligen Kapuzinerklo-
sters in Paris und projizierte darin nach Einbruch der Dunkel-
heit mit einer Laterna magica Portrits von enthaupteten Revo-
lutioniren auf Rauchsiulen. Im wabernden Rauch sah es aus, als
wiirden sich die Képfe bewegen - der lebendige Bildgrund und
die Bewegung des Projektors vermochten die Toten zu reanimie-

ren. Und zugleich wurde in diesen Phantasmagorien - so nannte
Robertson seine Vorfithrungen bewegter Bilder - die grausigen
Hinrichtungen erneut vollzogen. Wie das Fallbeil der Guillotine,
so schnitt Robertsons Laterna magica die Képfe der Verurteilten
ab und liess sie rollen.

Der Filmpionier Georges Méliés sollte hundert Jahre spi-
ter auf ganz dhnliche Weise die bose Macht des Kinos vorfiihren:
In UN HOMME DE TETES von 1898 verbliiffte und erschreckte
der Regisseur seine Zuschauer, indem er sich den eigenen Kopf
abriss, ihn vervielfiltigte und mit diesen Képfen wie mit Ballen
jonglierte. Damit stellte sich Méliés nicht nur in die Tradition
des Schaustellers Robertson, sondern verwendete damit das Kino
auch als Fortfiihrung jener Zaubertricks, mit denen er bereits
vor seiner Filmkarriere Furore gemacht hatte. In den Hinden
von Georges Méliés erwies sich das filmische Medium als Hexe-

DUPROF:PLUM!

4 ANDRE be LORDE

rei, als Teufelswerk. Es ist denn auch nicht verwunderlich, dass
Meélies’ Filme voller Teufeleien sind, wie sich schon an manchen
ihrer Titel ablesen lisst: In LE MANOIR DU DIABLE kdmpft ein
verzweifelter Ritter gegen die satanischen Vorspiegelungen, die
immer entschwinden, wenn er sie mit seinem Degen aufspies-
sen will. Der Ritter wird dem Spuk erst Herr, als er dessen Ur-
heber ein Kruzifix entgegenstreckt. In LE DIABLE NOIR wird ein
Hotelgast in seiner Kammer von einem Teufel belistigt, welcher
Mobelstiicke verschwinden und wieder auftauchen lisst, und in
LE LOCATAIRE DIABOLIQUE ist es der Mieter selbst, der sich als
Hexenmeister entpuppt, indem er aus seinem Koffer eine ganze
Wohnungseinrichtung samt Familie und Bediensteten zaubert.

So harmlos der diabolische Spuk in Mélies’ Filmen uns
heute auch erscheinen mag, sie bereiteten das Publikum auf die
ungleich beingstigendere Bosheit vor, die sich schon bald von

der Leinwand auf es ergiessen sollte. Er bereitete den Boden fiir
jene abgrundtief bosen Kinoserien FANTOMAS und LES vVAM-
PIRES, die Louis Feuillade Mitte der zehner Jahre drehte. So wie
sich in Mélies’ Film-Hexereien Figuren, Gegenstéinde und Réu-
me unablissig verwandeln, so macht auch Feuillade die andau-
ernde Metamorphose zum Hauptthema seiner Filme. Der genia-
le Meisterverbrecher Fantdmas ist die Verwandlung in Person:
mal schwarz verschleiert, mal biederer Geschiftsmann, mal
Dandy, mal Gebrechlicher, mal Strassenganove - er entzieht
sich jeder Identifizierung. Nur die Maske, die er auf einem der
Filmplakate trigt, ist sein wahres Gesicht. Wie ein Riese ragt er
auf diesem Plakat iiber den Dichern von Paris, kein Winkel des
Gffentlichen Lebens ist vor ihm sicher. Mauern und Gitter, Raum
und Zeit sind keine Hemmnisse fiir ihn, den reinen Geist des Bo-
sen. Er vermag alle Winde hochzuklettern und jede Tiir aufzu-




os

FILMBULLETIN

DAMONISCHE LEINWAND

brechen. Das Phantom Fan all und nirgends, jeder

kann sein Opfer werden, ma rmassen, oft véllig grund-
los. Was der Antrieb fiir seine schrecklichen Verbrechen sein

konnte, bleibt meistens unklar. Die Taten geschehen aus purer

Lust am Bésen. Feuillade hat die Fantémas-Romane von Pierre

Souvestre und Marcel Allain zwar als Ausgangspunkt verwen-
det, doch was dort noch an Motivationen und Erklirungen gelie-
fert wird, fillt in seiner Kino-Serie weg. Dafiir steigert der Filme-
macher die ohnehin schon holprige Logik der Geschichten bis

zur Absurditit. Ein Handlungsbogen interessiert ihn nur inso-
fern, als man an ihm grausig-pittoreske Details aufhingen kann:

Eine Leiche wird in eine Wand gemauert - offenbar nur um des

schrecklichen Moments willen, da beim Einschlagen eines Na-
gels Blut aus dem Verputz zu fliessen beginnt. In einer anderen

Folge wird ein Opfer an den Schwengel einer Kirchenglocke ge-
hingt, so dass es beim nichsten Gottesdienst Leichenteile auf
die verschreckten Kirchganger herunterregnet.

Ungleich stirker noch als die Autoren der Romane lehnt
sich Feuillade damit an die Tradition des Grand-Guignol-
Theaters an, welches im Paris der Jahrhundertwende mit bizar-
ren Kriminalstiicken Aufsehen erregte. Auch da diente die diin-
ne Handlung jeweils nur zum Vorwand, méglichst grausame
Szenen voller Spezialeffekte zu inszenieren: Die Helden des

Grand Guignol sind Lustmérder, welche die Korper ihrer Opfer
mit Messer und Sige massakrieren, und Geisteskranke, die ih-
rem Gegeniiber Vitriol ins Gesicht schiitten. Wie im Grand Gui-
gnol geschieht auch bei Feuillade das Bose einzig um des Bésen
willen - ohne Sinn und Zweck.

Kein Wunder, dass Feuillades FANTOMAS mit seiner Ver-
héhnung von Recht und Ordnung einen Skandal in der biirger-
lichen Offentlichkeit provozierte. Nicht wenige glaubten gar, die
abgriindigen Filmgeschichten seien mehr als nur Fiktion. Wo
René Navarre, der Darsteller des Fantdmas, auftauchte, kam es
zu Priigeleien zwischen Anhingern und Feinden des fiktiven
Verbrecherfiirsten. Mitunter rottete sich auch ein Lynchmob
zusammen, welcher den Schauspieler anstelle seiner Figur auf-
kniipfen wollte.

Feuillade hatte die Panik, die seine Filme verbreiteten, in-
des nicht abgeschreckt, sondern nur noch stirker inspiriert. Mit
LES VAMPIRES, seinem nichsten Mehrteiler, versenkte er das
Publikum nur noch tiefer in der anarchischen, sinnlosen Lust
am Bosen. Im Gegensatz zu den FANTOMAs-Filmen tritt hier die
Polizei nur noch am Rande auf. An deren Stelle besetzt nun die
Verbrecherbande, die sich «Les Vampires» nennt, nahezu aus-
schliesslich die Szene. Die Handlung der vamPIRES-Episoden ist
noch Iochriger als jene von FANTOMAS - doch die Faszination,

1 HAXAN von
Benjamin Christensen,
1922

2 Antonin Artaud
in LA PASSION

DE JEANNE D’ARC
von Carl Theodor
Dreyer, 1928

3 Titelblatt

von «Acéphale», Revue
trimestrielle publié

par Georges Ambrosino,
Georges Bataille

et Pierre Klossowski,
Heft3 4,1937

IMPIRES - .50

die von den halb-mythischen Schurken ausgeht, ist dafiir umso
stirker. Die in enge, schwarz-glinzende Trikots gekleidete Mér-
derin Irma Vep verfiihrt zum Bosen. Thr Blick hypnotisiert nicht
nur die Figuren auf der Leinwand, sondern auch das Publikum
davor. So wie in Irma Veps Namen die Buchstaben V-A-M-P-I-R-E
durcheinandergewirbelt sind, ist in Feuillades Kino-Alptriumen
die ganze Welt ins Chaos gestiirzt: Wer zufillig den Kopf aus dem
Fenster streckt, kriegt eine wiirgende Schlinge um den Hals ge-
worfen, Radfahrer stiirzen tiber gespannte Schniire, harmlose
Passanten sacken unversehens durch Falltiiren. Prompt verlieb-
ten sich die Surrealisten in Feuillades Filme und deren Figuren.
Irma Vep verschaffte André Breton und anderen wohlige Alp-
trdume. Sie widmeten der Fledermaus-Frau und ihrer kaum we-
niger geheimnisvollen Hauptdarstellerin Musidora sogar Ge-
dichte. Was sie betérte, war wohl die Radikalitdt, mit welcher
sich Feuillades Filme iiber alle Schranken und Gesetze der Rea-
litdt hinwegsetzten. Die Uberwindung jeglicher «Vernunft-Kon-
trolle» zugunsten einer «Allgewalt der Trdume», wie es die Sur-
realisten in ihrem Manifest von 1924 forderten, hatte Feuillade
zusammen mit seinen Vampiren lingst geschafft. Es war ein
Ausbruch zum Bésen und gar noch dariiber hinaus: «Gorgés de
sang, visqueux et lourds, | Ils vont, les sinistres Vampires, [Aux
grandes ailes de velours, | Non pas vers le mal ... vers le pire!» So

stand es - angeblich von Feuillade selbst gedichtet - auf den Aus-
hangplakaten zu LES vAMPIRES. Reklame fiir ein Kino des Aus-
bruchs hin zum Bésen ... und noch schlimmer.

Solche Ausbriiche aus der Realitdt haben das Bose nicht
zum Ziel - der Ausbruch selbst ist das Bose. So jedenfalls ver-
steht es Georges Bataille, jener Philosoph, der sein Denken wohl
am ausschliesslichsten dem Bosen gewidmet hat. Das Verniinfti-
ge, das Gute, das Niitzliche (und damit auch das, was dem Ver-
brecher niitzt) wird vom Bésen iiberschritten. Darum ist das
radikale Bése denn auch nicht zu verwechseln mit dem Verbre-
chen. Denn aus einem Verbrechen kann jemand noch einen Vor-
teil ziehen, man kann aus ihm noch als Profiteur hervorgehen.
Das Bése aber, von dem Bataille spricht, entschldgt sich solchem
Niitzlichkeitsdenken und ist fiir den Urheber meistens gefihr-
licher als fiir dessen Opfer. Das absolute Bése zeigt sich als purer
Wwille zur Uberschreitung, als Souverinitit, die sich um nichts
und niemanden schert. «Souverinitit ist die Fihigkeit, sich un-
bekiimmert um den Tod iiber die Gesetze zu erheben, die die Er-
haltung des Lebens gewihrleisten», schreibt Bataille. Das Bose
ist der Bruch mit dem Gesetz, nicht bloss mit einzelnen seiner
Paragraphen, sondern mit dem Gesetz als solchem. Ja, selbst die
Naturgesetze werden vom Bésen verlacht.




BULLETIN 3.089
DAMONISCHE LEINWAND

5

Die Kunst ist bevorzugter Schauplatz dieses souverdnen
Bosen, mag die Kunst sich doch niemals unter das Gegebene mit
all seinen Regeln und Beschrinkungen fiigen. Statt in der exi-
stierenden Welt verbrecherisch den eigenen Vorteil zu suchen,
erfindet die Kunst bose neue Welten. So auch im Film. Das Kino
von Méliés und Feuillade ist bése, weil Film hier nicht zur blos-
sen Abbildung der Realitit dient, sondern immer auch zu deren
Uberwindung. «Das Kino bedeutet eine totale Umkehrung von
Werten, eine vollstindige Umwilzung von Optik, Perspektive
und Logik», durchschaute schon Batailles Seelenverwandter An-
tonin Artaud die Bosheit des neuen Mediums. Die Einzelbilder
eines Films mogen fotografisch exakte Reproduktionen dessen
sein, was sich vor der Kamera befunden hat - in der Aneinan-
derreihung auf dem Filmstreifen indes spotten sie der Realitit
und all ihren Regeln. Der Bruch mit dem Gesetz ist dem Film so-
mit schon in seiner Technik eingeimpft. Der Teufel steckt in der
Kino-Maschine - Satanas ex machina.

Deshalb ist es auch kein Zufall, wenn bei der Darstellung
des Bésen im Film immer wieder der Akt des Filmemachens
selbst zum Thema gemacht wird: In Benjamin Christensens
HAXAN von 1922 etwa. Angesichts seiner ritselhaften, unheim-
lichen Bilder méchte man beinahe meinen, es sei dem didnischen
Regisseur gelungen, eine moderne Filmkamera direkt im lingst

/f
|
|

T

vergangenen Mittelalter zu platzieren. Die Nihe, mit welcher der
Film die Welt der Hexerei und Inquisition portritiert, hatte zu
Protesten, Zensureingriffen und in manchen Lindern gar zu Ver-
boten gefiihrt. Es scheint, als hitte das Publikum den Film mit
seinem Gegenstand verwechselt, als sei das Medium selbst der
Beelzebub, den es auszutreiben gilt. Doch diese scheinbar naive
Reaktion ist so dumm nicht: Christensen hatte wohl selber ganz
dhnliche Gedanken, als er in seinem eigenen Film auftrat - in der
Rolle des Teufels.

Fritz Lang hat mit DAS TESTAMENT DES DR. MABUSE von
1933, seinem zweiten Tonfilm nach m, ebenfalls gezeigt, wie
stark das Bése an die Filmtechnik gekoppelt ist: Der geniale Bése-
wicht Dr. Mabuse dimmert in der Zelle einer Nervenklinik vor
sich hin. Und doch versorgt er, der kein Wort redet, die ganze
Unterwelt mit seinen miindlichen Anweisungen. Obwohl er ver-
wabhrt ist, gibt er in einem geheimen Zimmer, hinter einem Vor-
hang, seine schneidenden Befehle an die Verbrecherbande. Als
schliesslich ein abtriinniger Ganove diesen Vorhang aufreisst,
findet er dahinter nicht Mabuse, sondern nur einen Lautspre-
cher. Beim Versuch, der Stimme des Bésen auf die Spur zu kom-
men, findet man hinter dem Vorhang genau das, was man hinter
der Leinwand eines Kinos in den dreissiger Jahren findet: nichts
ausser einer Tonanlage. Das Bose - macht Lang damit klar - wird

verr Sthaf
: (l?S K-
Zerpreche

nicht durch Bild- und Tontechnik eingefangen, sondern steckt
bereits in dieser drin. So ist denn die Macht Mabuses mit die-
ser Enthiillung nicht gebrochen, sondern hat sich im Gegenteil
totalisiert. Losgelost vom konkreten Kérper und befreit aus dem
Raum hinter dem Vorhang geistert Mabuses Stimme nun durch
den Rest des Films, immerzu wispernd von der «Herrschaft des
Verbrechens». Es ist, als horte der Zuschauer selbst diese irre
Stimme in seinem Kopf, die von der Souverinitit des Bésen
schwirmt, von einer blinden Zerstorungswut, die kein anderes
Ziel hat als die totale Anarchie.

Niemand indes hat so schlagend gezeigt, wie tief das Bose
in der Apparatur des Films steckt, wie Michael Powell mit sei-
nem PEEPING TOM von 1960. Der Film beginnt, ein Auge in
Grossaufnahme, es ffnet sich, eine Kamera beginnt zu rattern.
Die Kamera nihert sich einer Prostituierten, geht mit ihr aufs
Zimmer, sieht ihr beim Ausziehen zu und fihrt dann auf ihr in
Todesangst sich verzerrendes Gesicht, ndhert sich immer mehr,
offenbar bis der Tod eintritt. Danach Schnitt auf den Projektor,
der uns das alles nochmals zeigt.

Die Lektion ist eindeutig: Zuschauen ist Filmen und
Filmen ist Morden. So verstrickt Michael Powell bereits in den
ersten vier Minuten seines Films das unvorbereitete Publikum
rettungslos in die genuine Bosheit des Kinos. Unschuldig bleibt

1 PEEPING TOM
von Michael Powell,
1960

2 DAS TESTAMENT
DES DR. MABUSE
von FritzLang, 1933

3 HAXAN von Benjamin
Christensen, 1922

nur, wer vom ersten Filmbild an die Augen geschlossen halt. Hat
man diesen Moment verpasst, gibt es kein Entrinnen mehr. Die
Hauptfigur von PEEPING TOM ist Mark, ein junger Kameramann,
der vom eigenen Film trdumt. Ein Milchgesicht, still, schiichtern
und unbeholfen, von Karlheinz Bshm perfekt gespielt mit der
Haltung eines Musterschiilers. Einzig in der Prothese, die er im-
mer dabei hat, in der Kamera, steckt seine Mordlust. Mark totet
Frauen und filmt sie dabei; doch die beiden Taten sind dasselbe,
denn die Mordwaffe ist das spitze, nach vorne ausgeklappte Sta-
tiv der Kamera. Eine Nahaufnahme hat zwangsliufig eine Auf-
spiessung des Objekts zur Folge. Zudem - so enthiillt sich erst
am Ende des Films - hat Mark einen Spiegel auf seine Kamera
montiert, in dem sich seine Opfer sehen kénnen. Sie miissen die
eigene Angst, den eigenen Tod als Zuschauer betrachten. Der Ge-
filmte ist immer auch Publikum, aus Opfern werden Téter. Welch
ein Euphemismus, wenn eine blinde und gleichwohl klarsichtige
Nachbarin zu Mark sagt: «All this filming isn’t healthy.»

Subtil hatte Michael Powell bereits Jahre zuvor, in BLACK
NARCISSUS von 1947, die lebensgefihrlichen Risiken des Kinos
gezeigt: Englische Missions-Nonnen werden von der Farben-
pracht des indischen Dschungels in Wahnsinn und Mordlust
gestiirzt. Doch die bosen Farben waren keine natiirlichen; es
handelte sich um Technicolor. Die Chemiefarben des Films -




FILMBULLETIN 3.09
DAMONISCHE LEINWAND

&

so zeigte Powells Kameramann Jack Cardiff in diesem Meister-
werk der Farbdramaturgie - sind toxisch. Mit Filmfarben ver-
giftet, von Kamerafahrten erdriickt werden auch die Figuren
aus Powells THE RED SHOES und TALES OF HOFFMANN, doch
brauchte es wohl die Eindeutigkeit von PEEPING TOM, damit die
Zuschauer endgiiltig verstanden: die Kamera ist ein Mordwerk-
zeug und das Filmen immer bose. Zwar phantasiert das Mid-
chen, in welches sich Mark verliebt, dass sie gemeinsam iiber
eine magische Kamera ein Bilderbuch machen kénnten. Doch
der Filmapparat taugt nicht zur Verwirklichung von Kindertriu-
men. Statt eines Bilderbuchs inszeniert Mark am Ende seine eige-
ne Hinrichtung. Der Bsewicht ist nicht Herr iiber das Bose, son-
dern dessen letztes Opfer. Und er begeistert sich daran. «'m glad
I'm afraid!» ruft Mark vor der eigenen Kamera aus.

In der uniiberschaubaren und jihrlich weiter ins Unend-
liche wachsenden Zahl von Filmen, die das Bése zum Thema
haben, sind es Filme wie PEEPING TOM, die dem Bdsen beson-
ders nahe kommen. Filme, welche die Méglichkeiten ausschop-
fen, mit allen Gesetzen und Regeln zu brechen, und die den Hang
des eigenen Mediums zum B6sen immer mitbedenken. Deshalb
findet man die radikalsten Anniherungen ans Bése nur selten
in Horrorfilmen. Das Bose mag hier explizit Thema sein, doch
mit seinen vielen Genreregeln ist gerade der Horrorfilm eine

Gattung, welche Gesetze weitaus 6fter befolgt, als sie zu iiber-
schreiten. Die Souverinitit des Bésen findet man viel eher in den
Genre-Zwittern, in jenen verriickten, mitunter missgliickten Fil-
men, die sich iiber alle Film- und Erzihlgesetze hinwegsetzen.

In Charles Laughtons THE NIGHT OF THE HUNTER von
1955 zum Beispiel, dieser abgriindigen Mischung aus Marchen
und Film noir mit einem Teufel im Predigergewand als Prota-
gonisten. Wie bei Feuillade triumphieren auch hier die diabo-
lischen Details. Einzelne Bilder entfalten ein Eigenleben: Et-
wa die der Hinde des bésen Priesters, auf dessen Knécheln die
Worte «Love» und «Hate» tdtowiert sind. Eine surreale Idee,
boése und verriickt, wie jener Satanist aus dem Roman «The
House of Dr. Edwardes» von Frances Beeding (der Hitchcocks
SPELLBOUND als Vorlage diente), der sich den Namen Gottes auf
die Fusssohlen titowiert, um diesen mit jedem Schritt treten
zu kénnen.

Dem Bésen als Auflehnung gegen jede Vernunft-Kontrolle
begegnet man bei unkontrollierten, unverniinftigen Filmema-
chern wie Mario Bava oder dessen Meisterschiiler Dario Argento,
deren manieristische Schauergeschichten vorfiihren, wie weit
man mit grellen Farben, extravaganten Kamerafahrten und un-
moglichen Kulissenridumen alle Gesetze der Realitit iibertreten
kann.

P

FEMMES
ARSI

Und man verspiirt dieses Bose in PHASE 1v, dem einzigen
Spielfilm des Grafikers Saul Bass, in dem die gesamte Mensch-
heit von Ameisen ausgeléscht wird. Gewiss sind Insekten in
der Filmgeschichte sattsam bekannte Vertreter eines namen-
losen Bosen. Doch wihrend in Science-Fiction-Klassikern wie
THEM! oder TARANTULA Ameisen und Spinnen vergréssert
werden, um so ihre Bedrohlichkeit zu zeigen, verfihrt Bass ge-
nau umgekehrt und ungleich filmischer: Mit extremer Brenn-
weite aufgenommen, erscheinen unter der Mikroskopkamera
des wissenschaftlichen Fotografen Ken Middleham gewéhnliche
Ameisen als beingstigend fremde Wesen. Auch hier ist das Bése
nicht etwas, was von der Kamera abgefilmt, sondern von ihr erst
kreiert wird.

Auch in einem weitgehend konventionellen Horrorfilm
wie William Friedkins THE EXORCIST von 1973 entstehen die
bosesten Momente da, wo der Teufel nicht nur dargestellt wird,
sondern in die Darstellung selbst eingreift: An mehreren Stellen
skandiert der Regisseur den Film mit Einzelbildern einer ddmo-
nischen Fratze. Knapp iiber der Wahrnehmungsschwelle liegend,
sind diese Einzelbilder nur als Blitz, als bloss aufflackernde Er-
scheinung sichtbar. Die Implikationen dieses Verfahrens ist eine
perfide: Der Satan steckt zwischen den Bildern, so wie er im Kér-
per des zu exorzierenden Midchens steckt. Das Medium selbst

von Charles Laughton,
1955

3 DAS TESTAMENT
DES DR, MABUSE
von Fritz Lang, 1933

ist besessen. Im Vergleich dazu wirkt denn auch die iiberarbei-
tete Version von THE EXORCIST, die man 2001 erneut ins Kino
brachte, ungleich beruhigender. Dank nachtriglich hinzuge-
fiigten Computertricks erscheint das Antlitz des Teufels nun
auch in Winden und Mébelstiicken und verliert gerade dadurch
seine Schockwirkung. Die Macher dieser zweiten Version mein-
ten, die unheimliche Wirkung des Films noch gesteigert zu ha-
ben, tatsichlich aber haben sie sie gezihmt. Aus dem unend-
lichen Raum zwischen den Bildern hat man den Didmon in die
Bilder hinein verschoben und damit auch in die klar umrissenen
Grenzen des Kaders. Das Bése hat man so auf die Konventionen
des Horrorgenres zurechtgestutzt - nicht zuletzt ein Beispiel
dafiir, wie skeptisch man gegeniiber Nachbearbeitungen und
Directors Cuts sein sollte. Denn das Neuere ist nicht zwangsliu-
fig radikaler. Hier jedenfalls entpuppt sich die Aufriistung des
Films durch Special Effects als Verharmlosung. Man hat THE
EXORCIST gleichsam selbst exorziert - und leider mit Erfolg:
Zumindest im deutschsprachigen Raum ist heute nur noch die
zweite Fassung erhaltlich.

So ist denn das Horrorgenre mehrheitlich um Domestizie-
rung des Bosen und weniger um dessen Analyse bemiiht. Hinge-
gen gibt es in anderen Genres Filmemacher, die auf der intimen
Verbindung zwischen Technik des Films und den Transgres-



FILMBULLETIN 3.09
DAMONISCHE LEINWAND

B

sionen des Bosen insistiert haben: In Stanley Kubricks A cLOCK-
WORK ORANGE wird der gewalttitige Protagonist Alex durch
eine Bild-Ton-Montage zur Gewaltlosigkeit umerzogen und da-
durch erst richtig brutalisiert, und auch in Alan J. Pakulas Para-
noia-Thriller THE PARALLAX VIEW ist es eine Bild-Collage, mit
welcher zukiinftige Attentiter rekrutiert werden. Wiederum
ist es die Filmsprache selbst, das Zusammenfiigen von Bildern,
welches bose macht.

Niemand nach Michael Powell hat so eingehend die bésen
Kehrseiten des audiovisuellen Mediums untersucht wie der
Kanadier David Cronenberg. Was PEEPING TOM dem Kino an-
tut, das fiigt Cronenbergs VIDEODROME Fernsehen und Video
zu. Ein skrupelloser TV-Manager stosst auf einen Piratensender,
der offenbar nichts anderes ausstrahlt als nonstop Folter und
Mord. Doch durchs Zuschauen wird man nicht nur auf Distanz
mitschuldig, das Fernsehprogramm involviert sein Publikum
ganz direkt, es macht aus dem Mann auf der Couch den Folter-
meister und Gefolterten zugleich: In den alptraumhaften Szenen
des Films 6ffnet sich etwa im Kérper des TV-Managers eine Wun-
de, in die er eine Videokassette schiebt. Ein anderes Mal wird die
Mattscheibe seines Fernsehgerits weich, so dass er sich buch-
stiblich darin versenken kann - ein Vorgang, der sowohl als Ko-
pulation wie auch als Gefressen-Werden gelesen werden muss.

1 A CLOCKWORK ORANGE
von Stanley Kubrick, 1971

2 VIDEODROME
von David Cronenberg,
1983

3 DAS TESTAMENT
DES DR. MABUSE
von Fritz Lang, 1933

4 PHASE IV von Saul Bass,
1974

Die These des Medien-Theoretikers Marshall McLuhan
vom audiovisuellen Medium als Fortsatz des eigenen Korpers
wird hier von Cronenberg bis zur letzten Konsequenz durchge-
dacht: Was wire, wenn die medialen Kérperfortsitze nicht sau-
ber funktionierende Organe, sondern wuchernde Tumore sind,
welche schliesslich den Menschen zum blossen Anhingsel de-
gradieren? «Sich unbekiimmert um den Tod iiber die Gesetze
zu erheben, die die Erhaltung des Lebens gewéhrleisten», da-
rin sah Bataille die bése Transgression, zu welcher der Kiinstler
in seinem Werk fihig ist. Bei Cronenberg praktiziert das TV-Ge-
rit selbst diese Grenziiberschreitung. Die Endlichkeit und Be-
grenztheit des Menschen - auch dieses Gesetz bricht der Medien-
Apparat. Am Ende von VIDEODROME schiesst sich der Protago-
nist eine Kugel in den Kopf. Doch erst, nachdem er bereits sich
selbst im Fernsehen genau das hat tun sehen. Das Leben des
Menschen hat ein Ende, doch das Video dreht in bésen Endlos-
schlaufen. «Long live the new flesh!», mit diesen Worten verab-
schiedet sich die Hauptfigur. Das neue Fleisch, das niemals ster-
ben wird, ist aus bewegten Bildern und Ténen, aus Videobin-
dern und Kathodenstrahlrshren zusammengeschweisst - und es
kennt kein Erbarmen.

Faszinierend ist, wie Cronenberg eine Ambivalenz gegen-

iiber solchen Transgressionen auszuhalten vermag. Schreck-
lich, grausam und tédlich ist die Bosheit des Mediums, und Cro-
nenberg zeigt sie mit ekelerregender Schonungslosigkeit. Und
doch stésst er damit nicht ab, sondern gesteht sich und uns Zu-
schauern ein, wie erregend das absolut Bose ist. Mit allen Zwir
gen, Regeln und Gesetzen brechen zu kénnen, das ist die Geilheit,
welche die Kunstwerke anzustacheln wissen. Doch der Bruch mit
allen Gesetzen bedeutet auch den Bruch mit uns Zuschauern.
Auch in seinem striflich unterschitzten Film ex1sTENZ
von 1999 untersucht Cronenberg die Medien als Schauplatz eines
verfiihrerischen und selbstmérderischen Bésen, doch diesmal
sind es Computergames. Wie die Figuren in ihrer virtual reality,
so verirrt sich der Zuschauer in den Handlungsebenen dieses
Films. Andauernd wird er iiberrascht, bése aus der Bahn gewor-
fen von Briichen in der Story, Briichen in der formalen Gestal-
tung - andauernde Subversion des Bosen. Neben diesen werden
auch alle andern Grenzen iiberschritten: Kérpergrenzen werden
durchlissig, wenn sich die Spieler ihre Konsole direkt an einem
anus-dhnlichen Loch im Riicken anschliessen. Natur und Kultur
lassen sich nicht mehr separieren, wenn die Kadaver von mutier-
ten Fischen zu Maschinen zusammengesteckt werden. Hier geht
Cronenberg noch einen entscheidenden Schritt weiter: denn die

Grenziiberschreitungen, welche zelebriert werden, erweisen sich
als immer schon vorprogrammiert. Vorausberechnete Trans-
gression ist keine mehr. Die zwischen Angst und Begeisterung
pendelnde Faszination fiir den Film als Medium des Bosen, wie
sie Feuillade, Lang und Powell beseelte, ist beim spiten Cronen-
berg einer sarkastischen Niichternheit gewichen. Cronenberg
fragt sich und uns, ob der Film seine revolutionire Kraft, seine
Fihigkeit zur totalen Umkehrung aller Werte, mithin seine sou-
verine Bosheit nicht lingst eingebiisst habe. Vielleicht ist das
Bose auch nur ein Spiel. «Are we still in the game», fragt in der
letzten Szene von EXISTENZ eine Figur, unsicher lichelnd, wih-
rend eine Pistole auf sie gerichtet ist. Ist es Transgression oder
nur Wiederholung? Doch wenn das Bése nur ein weiteres Game-
Level war, ist das nicht vielleicht noch schlimmer. Béser noch
als bose?

Johannes Binotto

Literatur zum Thema:
Literatur und das Bése. Miinchen, Matthes & Seitz, 1987
Amos Vogel: Film als subversive Kunst. Hamburg, Rowohlt, 2000




	Bruch mit allen Gesetzen : das Kino und das Böse : eine Filmgeschichte

