
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 50 (2008)

Heft: 295

Artikel: Kino - Fenster in andere Dimensionen : einige Gedanken zum
Verhältnis von Kirche und Kino, Theologie und Film

Autor: Binotto, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-863981

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-863981
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einige Gedanken zum Verhältnis

von Kirche und Kino, Theologie und Film

«Ein wirklich Gebildeter liest ein gutes,
ernstes Buch über Geschichte, die Reisebeschreibung

eines bedeutenden Weltreisenden, die
Denkwürdigkeiten eines grossen Mannes; oder auch
ein Gedicht oder einen ernsten Roman, in dem
Lebensschicksale und Seelenkämpfe der
Wirklichkeit getreu geschildert sind. Oder er setzt sich
mit ein, zwei guten Freunden zusammen, und sie

sprechen über die ernsten Fragen der Zeit und des

Lebens. Oder er sitzt mit den Seinigen in der
Familie zusammen, und er ist ganz still und unauffällig

der Lehrmeister der Seinigen, lehrt sie die
Welt oder das Leben kennen und richtig verstehen.

Von Zeit zu Zeit geht er auch in eine öffentliche
Veranstaltung, ins Theater, ins Konzert, aber
niemals dahin, wo man "Vergnügen fürs Volk"
feilbietet, wo ein Phonograph schreit, oder wo man
Schundfilme herunterlaufen lässt.»

Mit diesen Worten richtete sich Anton
Meinen, katholischer Priester und Erwachsenenpädagoge,

eindringlich mahnend an die katholische
und weibliche Jugend -1915 war das.

Darüber kann man heutzutage schmunzeln
oder sich erhaben fühlen. Aber im Grunde hat
sich in den vergangenen neunzig Jahren gar nicht
viel verändert. Noch immer gilt der Kinobesuch -
zumal in deutschsprachigen Landen - als billiges
Vergnügen, wo man konsumiert und sich berieseln

lässt, wenn man gerade nichts Gescheiteres

zu tun hat, wo man - wieder ein Zitat von Heinen

- «in einem dunklen Theater sitzt, während die

geistigen, physischen und oft auch geistlichen
Fähigkeiten herabgesetzt sind.»

Wie ist das eigentlich in der hohen Kultur?
Beteiligen sich Opernbesucher aktiv am Geschehen

auf der Bühne? Sind Theaterbesuche
ausschliesslich Mittel zur Hebung des Bildungsniveaus?

Und lesen wir Bücher aus allen möglichen
noblen Gründen, aber nur ja nicht, um uns zu
unterhalten?

Es gibt nicht nur Anton Heinen, der vor dem

Bildungszerfall im Kino warnt. Ein anderer Katholik

hat geschrieben:
«Ohne Zweifel hat unter den Unterhaltungen

der neueren Zeit das Kino in den letzten Jahren
sich einen Platz von universaler Bedeutung
erobert. [...] Der Film braucht nicht ein blosses

Vergnügen zu sein, er braucht nicht nur nichtige und
müssige Stunden auszufüllen, er kann und muss
mit seinen positiven Wirkungen Bildungsmittel
werden und positiv zum Guten führen.»

Das klingt schon bedeutend positiver. Es ist
ein Zitat aus der 1936 veröffentlichten Enzyklika
«Vigilanti cura» von Papst Pius XI. Dieses Schreiben

war so etwas wie die offizielle Initialzündung

zur kirchlichen Filmarbeit. Zwar warnt der

Papst auch hier vor «den üblen Wirkungen
unmoralischer Filme», er anerkennt aber gleichzeitig

«den Wert des Unterhaltungsfilms» und
fordert die intensive Auseinandersetzung mit der

neuen Kunstform, obwohl auch er in erster Linie
den Kampf gegen Schund und Unmoral auf seine



Fahnen schreibt. Das Wort «Kreuzzug» taucht in
seiner Enzyklika verdächtig oft auf und auch die

«Legion of Decency», von der noch die Rede sein
wird.

Aber immerhin, «Vigilanti cura» führte in
vielen Ländern zur Einrichtung von katholischen
Filmbüros und Filmzeitschriften. Vorangegangen
war 1928 bereits die Gründung der OCIC, der

«Organisation catholique internationale du cinéma».
In der Schweiz wurde 1947 das katholische
Filmbüro, heute «Katholischer Mediendienst», und
bereits 1941 die Zeitschrift «Filmberater» gegründet,

die ab 1973 als ökumenisches Magazin «Zoom
Filmberater - Illustrierte Halbmonatszeitschrift
für Film, Radio und Fernsehen» weitergeführt
wurde und ab 1992 neukonzeptiert als «Zoom -
Zeitschrift für Film» erschien. Ab August 1999
fand sie unter dem Titel «Film» unter neuer
Trägerschaft (und ohne kirchliche Unterstützung)
eine kurze Fortsetzung. «Film» ist 2001 leider
ziemlich sang-, klang- und stillos untergegangen.

Aus der «Katholischen Jungmannschaft»
heraus entstand 1957 der «Katholische Filmkreis
Zürich», dem in seinen besten Zeiten während
den sechziger Jahren über hundert höchst aktive

Mitglieder angehörten - mit Eugen Waldner als

umtriebigem Ermöglicher. Dieser Filmkreis
organisierte Filmvorführungen, wertvoller Filme
versteht sich, mit denen er in seinen besten Zeiten
die grössten Kinos der Stadt Zürich füllte. Die

sechziger Jahre waren ohnehin ein Jahrzehnt der

Filmdebatten, in denen so viel und so breit über
das Kino und neue Filme diskutiert wurde wie
vielleicht nie zuvor und danach.

In katholischen Kreisen trug zudem zweifellos

die Aufbruchstimmung rund um das II.
Vatikanische Konzil (1962-1965) zur Kinobegeisterung
bei. Die Kirche wollte sich zur Welt hin öffnen,
und eines der Fenster, durch das man dieser Welt
auf die Spur kommen konnte, war das Kino.

Den Katholischen Filmkreis gibt es nur noch
auf Papier, aber die von ihm gegründete
Zeitschrift, die erstmals im Januar 1959 erschien, existiert

nach wie vor: «Filmbulletin» ist inzwischen
die einzige von der Filmindustrie unabhängige
Filmzeitschrift in der deutschsprachigen Schweiz.

Nochmals zurück zu Pius XI. und seiner

Enzyklika. Deren Warnung vor verwerflichen
Filmen hat die katholische Filmarbeit lange geprägt.
«Dogmatical correctness» war angesagt, oder

überspitzt formuliert: Filme, die sich treu an den

Katechismus hielten, waren empfehlenswert, alle
anderen zumindest suspekt. Das ist allerdings nur
eine Seite der Medaille, denn glücklicherweise

zeigte die Initiative des Papstes auch unbeabsichtigte

Nebenwirkungen. Aus der kirchlichen
Filmarbeit heraus wuchsen immer mehr Filmfachleute,
die nicht als Inspektoren, sondern als Entdecker
durch die Kinosäle zogen. Der Vollständigkeitswahn,

von dem sie beseelt waren, nahm zwar
auch absurde Züge an, wenn beispielsweise jeder
Sexfilm gesehen und beurteilt werden musste,
obwohl er doch für das «Wir raten ab» prädestiniert
war. Aber je weiter der Horizont gespannt wurde,
desto deutlicher nahm man wahr, dass auch
ausserhalb der kirchlichen Rechtgläubigkeit «Regisseure

guten Willens» am Werk waren. Heute noch
sichtbare Früchte dieser nachhaltigen Entwicklung

sind die zahlreichen kirchlichen - inzwischen

ökumenischen - Jurys an den grossen
Filmfestivals von Cannes, Berlin und Venedig, aber
auch an vielen mittleren und kleinen wie Locarno,
Leipzig oder Freiburg i. Ue. Und nicht zu vergessen

das «Lexikon des Internationalen Films», das

aus den Kurzkritiken von «Filmdienst» gespiesen
wird und heute mit über 54 000 besprochenen
Filmen nicht nur das umfangreichste, sondern auch
das zuverlässigste Filmlexikon deutscher Sprache

ist - ein Standardwerk, auf das die katholische
Filmarbeit zu Recht stolz ist.

Wollte man dieser Haltung dem Kino gegenüber

in der Deutschschweiz einen Namen geben,
dann müssten es mindestens drei sein: Ambros
Eichenberger, Franz Ulrich und Walter Vian.

Ambros Eichenberger (1929-2006), weitgereister

Dominikanerpater, war von 1972 bis 1994 Leiter

des Filmbüros, das ab 1991 als Katholischer
Mediendienst neu und breiter ausgerichtet wurde.

Eichenberger verknüpfte seine Leidenschaft für
den Film mit dem Engagement für die Länder des

Südens. Ganz folgerichtig öffnete er deshalb auch
den Blick der Cineasten für Filmproduktionen aus

Afrika, Asien und Lateinamerika - und zwar nicht
nur für Katholiken.

Das Internationale Filmfestival in Freiburg i.
Ue. ist bis heute Ausdruck dieser Öffnung, die aus

kirchlichen Kreisen angestossen wurde. 1980

organisierten die wichtigsten Schweizer Hilfswerke
in der Westschweiz Wandervorführungen mit
Filmen aus den Ländern des Südens. Nach dem
anhaltenden Erfolg dieser Initiative wurde daraus
ab 1986 in Freiburg i. Ue. ein Festival mit internationaler

Ausstrahlung. Vielsagendes Detail: Die
Filme schafften dank kirchlichem Engagement
den Sprung aus den Pfarrsälen in die Kinosäle.

Franz Ulrich war von 1966 bis 1999 Redaktor
des katholischen «Filmberaters», beziehungsweise

ab 1973 des ökumenischen «Zoom». Seine Ar¬

beit und sein Selbstverständnis als Redaktor, aber

auch als Kursleiter in der Filmbildung, war
geprägt vom II. Vatikanischen Konzil und der Synode

72. Vor diesem Hintergrund ist er als Filmkritiker

mit dem Kino in einen fruchtbaren gegenseitigen

Dialog getreten. Und er hat jenes Fenster in
andere Dimensionen, das sich im Kino immer wieder

öffnet, beschreiben und vermitteln können.
Nicht zuletzt hat er im «Zoom» den filmpublizistischen

Nachwuchs gefördert, der sich dann in
der gesamten Medienlandschaft ausgebreitet hat.
Das alles hätte man einem katholischen Laien, so

muss man annehmen, vor dem Konzil nicht
zugetraut. Bis dahin war auch die Filmarbeit fest in
Priesterhand.

Walter Vian schliesslich wurde vor mehr als

vierzig Jahren von einem Kollegen, der in Win-
terthur eine Sektion des Katholischen Filmkreises

aufgebaut hatte, als Stellvertretung während des

Militärdienstes angefragt. Der Aushilfsjob blieb
an Vian hängen. Und 1968 suchte man für das

Mitteilungsblatt des Filmkreises einen neuen Redaktor.

Das Heft hiess damals bereits «Filmbulletin»,
aber eine Filmzeitschrift war es nur in Ansätzen.
Bei einer Tasse Kaffee stellte sich Vian - «wenn
sich sonst niemand meldet» - zur Verfügung.
«Dann habe ich mir die Erklärungen meines
Vorgängers angehört und alles anders gemacht. Ich
hatte ein eigenes Konzept im Kopf, wollte ein
richtiges Titelblatt, ein ganzseitiges Inhaltsverzeichnis,

mehr Bilder im Heft. Meine zweite Nummer
war schon doppelt so dick wie die erste, und die
dritte noch dicker. Nach zwei, drei Jahren musste

man einen Einzahlungsschein für freiwillige
Beiträge beilegen, weil die Kosten aus dem Ruder
liefen.» Dieser wirtschaftlichen Gratwanderung
blieb «Filmbulletin» bis heute treu. Aber auch
dem unbedingten Anspruch von einst. Und ist
damit ein Urgestein deutschsprachiger Filmkritik
und -publizistik geworden.

Auch Ausnahmegestalten wie Ambros
Eichenberger, Franz Ulrich und Walter Vian dürfen

nicht darüber hinwegtäuschen, dass die Beziehung

Kino und Kirche ein ewiges Auf und Ab ist.
Fast jedes Jahrzehnt hat mindestens einen Skan-

dalfilm, gegen den Kirchenobere Sturm gelaufen
sind. Sei es das schweigen von Ingmar Bergman,

das Gespenst von Herbert Achternbusch,

je vous salue, marie von Jean-Luc Godard oder

the last temptation of Christ von Martin
Scorsese. Allerdings, spätestens seit den sechziger
Jahren konnte die Kirchenleitung nicht damit
rechnen, dass ihr die katholische Filmkritik blind
folgte. Diese sah inzwischen nicht nur das Kino

ZOOM
MIRANDA PRORSUS FILMBERATER

20/73

i'mn i/flluiü not'(fflpto SmM,

'"IL'ititi'C ;! 1. 1W.A



1 nostalghiaRegie. Andrej Tarkowskij

2 NOUVELLE vague Regie:Jean-Luc Godard

3 PapstJohannes Paul II. und
Ambros Eichenberger, Präsident OCIC

4 Franz Ulrich

5 Walter Vian

6 Eugen Waldner beim Drucken von Filmbulletin

7 Ambros Eichenberger in Cannes 1996,
ökumenischeJury

bulletin
Kino in Augenhöhe

Weekend

und Moral





mit den Augen des Gläubigen, sondern auch den
Glauben mit den Augen des Kinos. Um die

Einschätzung von Ingmar Bergmans das schweigen

entbrannte 1963 innerkirchlich ein heftiger
Disput. 1968 wurde beim Filmfestival Venedig
teorema von der katholischen Jury ausgezeichnet,

was massive Schelte aus der Kirchenführung
und einen Skandal auslöste. Ausgerechnet die
katholische Filmkritik war zur Verteidigerin der
künstlerischen Freiheit im Kino geworden.

Dafür würde sich die bereits erwähnte
«Legion of Decency» wahrscheinlich kollektiv im
Grabe umdrehen. Sie wurde nämlich 1933 von den
katholischen Bischöfen der USA mit dem erklärten

Ziel gegründet, den sogenannten Hays Code

durchzusetzen. In diesem Code wurde seit 1930
minuziös geregelt, was aufder Leinwand nicht
gezeigt werden durfte - keine unanständige Gewalt
und schon gar keinen (un)anständigen Sex - den
noch heute wichtigsten Faktoren, wenn es um
Altersfreigaben geht. Die «Legion of Decency» war
in ihren mächtigsten Zeiten derart einflussreich,
dass bereits die Androhung eines Boykotts einen
Film finanziell erledigen konnte. Bis in die fünfziger

Jahre hinein war die «Legion of Decency» in
den USA eine filmpolitische Macht und wurde in
anderen Ländern kopiert.

In Deutschland ermahnte 1951 die
Bischofskonferenz in einem Hirtenbrief ihre Schäfchen:
«Besucht keinen Film, von dem der kirchliche
Filmdienst erklärt, dass von ihm "abzuraten"
oder dass er "abzulehnen" sei. Ihr wisst nicht, ob
ein solcher Film für Euch nicht nächste Gelegenheit

zur Sünde sein wird.» Der Hays Code wurde
übrigens erst 1967 offiziell abgeschafft, nachdem
sich im Streit um Mike Nichols who's afraid
of Virginia Woolf? herausgestellt hatte, dass

er nicht mehr durchsetzbar war. Fast ist man
versucht zu sagen, zum Glück gab es diesen Code so

lange, denn er hat einige der unvergesslichsten,
vor Erotik nur so knisternden Szenen der
Filmgeschichte provoziert.

In den fünfziger Jahren geschah in Frankreich

etwas, was auch die katholische Filmarbeit
wesentlich beeinflussen sollte. Junge Filmkritiker

machten sich daran, unsere Seh- und
Denkgewohnheiten herauszufordern und die schöne

Sortierung in gediegene und unterhaltsame
Filme durcheinander zu bringen. Als herausragendes

Beispiel für ihre überraschende Art, Filme
und deren Regisseure zu sehen - die sie als erste
«Autoren» nannten - sei stellvertretend die
"Entdeckung" Alfred Hitchcocks genannt.

Nun war Hitchcock damals beileibe kein
Unbekannter, er war einer der erfolgreichsten
Regisseure überhaupt, aber Eric Rohmer, Claude
Chabrol und François Truffaut haben in seinen

Unterhaltungsfilmen mehr als nur Spannung und
Kintopp gesehen, sie haben ihn mit intellektueller

Brillanz zu ihrem Schutzheiligen erklärt.
Ausgerechnet die jungen Wilden des französischen
Kinos waren es, die beim Meister der Spannung
ein fast schon obsessives Faible für religiöse
Dimensionen und Konflikte entdeckten, denen
auffiel, dass er im Grunde immer Schuld und Sühne
verfilmte und dass Hitchcock deshalb nichts
anders als ein genuin katholischer Regisseur sein
konnte. (Katholisch und sogar praktizierend war
Hitchcock übrigens in der Tat.)

Dieser neue Blick, den sie - vor allem in den

legendären «Cahiers du Cinéma» pflegten, ist
ebenso revolutionär wie die Filme, die sie dann
in der «Nouvelle Vague» selbst gedreht haben.
Filmkritiker - sofern sie sich nicht als verlängerter

Arm der PR verstehen - schreiben seither über
Filme anders.

Für die katholische Filmkritik aufschlussreich

ist unter anderem ein Rollentausch, der sich
in ihren Essays und Filmkritiken abzeichnet. War
die Kirche bislang vor allem erpicht darauf, in
Filmen ihren Moralkodex bestätigt und angewendet
zu sehen, entdeckten plötzlich Intellektuelle die

Religion im Film. Der französische Philosoph Elie
Faure schrieb 1963: «Durch den musikalischen
Charakter seines Rhythmus und durch den
eindrucksvollen Gleichklang der Empfindungen, den

er erfordert, kann ein schöner Film schliesslich
mit der Zeremonie der Messe verglichen werden,

so wie er durch die Universalität der
Empfindungen, die er weckt, und der Gefühle, die er

bewegt, dem "Mysterium" angenähert werden kann,
das den Dom mit einem Gewühl von Menschen
füllte, die aus allen Winkeln der Stadt und der

Umgebung zusammengekommen waren.»
Und der Filmtheoretiker Georg Sesslen

erkannte 1993: «Im Kern eines jeden Unterhaltungsfilms

steckt eine religiöse oder magische Erzählung.»

Wer das einmal entdeckt hat, der wird als

Katholik im Kino zum Grenzüberschreiter aus
Leidenschaft. Er kann sogar James Bond und Liturgie

zusammenbringen. Er wird entdecken, dass

es Filmschaffende verschiedenster weltanschaulicher

Couleur gibt, die auf ihre Weise für Werte

eintreten, die er aus seiner Sicht «christlich»
nennt. Er wird Gott an Orten begegnen, an denen

er ihn nicht erwartet hätte.

Das Kino kann gläubige Christen vor ein
Fenster stellen und ihnen vor Augen führen, dass

das, was «da Draussen» geschieht, nicht per se

das Treiben der «schlechten Welt» ist. Das Kino

vermag immer noch die kirchliche Komfortzone
aufzubrechen. Zu den Schutzheiligen eines
solchen Kinos ohne «Lizenz zur Kirchlichkeit»
gehören aus neuerer Zeit: Ken Loach und Mike Leigh
aus England, Jean-Pierre und Luc Dardenne aus

Belgien, Jean-Pierre Jeunet aus Frankreich, John
Sayles und Martin Scorsese aus den USA oder
Andreas Dresen aus Deutschland.

Sie ermöglichen ein paradoxes Erlebnis:
Wenn Gläubige im Kino ihre kirchlich-religiösen
Schutzbezirke verlassen, kehren sie häufig erst
recht nach Hause zurück. Beispielsweise beim
oft gekrönten König kirchlicher Festivaljurys Ken
Loach. Er ist ein Paradebeispiel dafür, dass man
gewisse Erkenntnisse auch auf den Kopf stellen
darf: Allen müsste inzwischen klar sein, dass sich
Glaube und Spiritualität in sozialem Handeln, in
der Diakonie manifestieren muss. Wenn das nicht
geschieht, bleibt jede Frömmigkeit fauler Zauber.

Das Umgekehrte gilt aber offenbar auch: Jedes
soziale Engagement wird früher oder später bei der

Religion oder zumindest bei höheren Werten als

mir selbst ankommen. Wenn nicht, bleibt's fauler
Aktivismus. Kino als Fenster in andere Dimensionen

erlaubt Durchbrüche in beide Richtungen.
Die Kirche dafür zu gewinnen, sich

unvoreingenommen vor dieses Fenster zu stellen, ist
seit jeher ein hin und her wogender Kampf. Derzeit

scheint der Blick eher wieder vom Kino
wegzuwandern. Einerseits, weil sich die Kirche aus
finanziellen und personellen Gründen immer
stärker aus dem Kulturbereich und ganz besonders

aus dem Filmbereich zurückzieht. Vom
Kerngeschäft ist da nicht selten die Rede, auf das man
sich in Zeiten knapper Finanzen besinnen müsse.
Und nicht selten hört man wieder ähnliche Parolen,

wie sie Anton Heinen vor neunzig Jahren
verbreitet hat.

Aber das Fenster ist immer noch da. Und

wenn sich die Kirche davon abwendet, wird sie

mehr verlieren als das Kino. Aber für die Liebe

zum Kino braucht es, allen Kinoverächtern - ob

katholisch oder nicht - sei es ins Stammbuch
geschrieben: Ausdauer, Musse und Geduld. Selbst

wenn das Pius XI. vielleicht nicht unterschrieben
hätte: Das Kino ist eine Geliebte, die man umwerben

muss. Und um sich ihrer ganz sicher zu sein,
reichen auch fünfzig Jahre «Filmbulletin» bei weitem

nicht.

Thomas Binotto

HITCHCOCK
ril'.S ROHMER
CLAUDE CHABROL

.P'T'ONS UNIVERSITAIRES


	Kino - Fenster in andere Dimensionen : einige Gedanken zum Verhältnis von Kirche und Kino, Theologie und Film

