
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 47 (2005)

Heft: 263

Artikel: Annäherung zweier Welten : le grand voyage von Ismaël Ferroukhi

Autor: Bourquin, Irène

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-865115

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-865115
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FILMBULLETIN «4.CD5 FILMFORUM

Annäherung zweier Welten
le grand voyage von Ismaël Ferroukhi

Wichtig ist die
innere Reise,

vom Vater zum
Sohn und vom
Sohn zum
Vater, die konfliktreiche

Annäherung zweier
Figuren, deren
Werte und

Lebenshaltung
anfangs Gegenpole

bilden.

Ein verschneites Bushäuschen im
Gebirge, irgendwo in Bulgarien, darin zwei
frierende Figuren beim Picknick, auf der
Sitzbank die Teekanne. Warum er die Reise mit
dem Auto machen müsse, fragt der Sohn, in
eine leuchtend orange Decke gewickelt, den

Vater, warum er nicht fliegen könne wie
andere. Der Vater, gläubiger Moslem aus
Marokko, erklärt dem in Frankreich aufgewachsenen

Sohn den Sinn der Pilgerfahrt nach
Mekka: Wie das Salzwasser des Meeres, wenn
es verdunste, im Aufsteigen sich reinige und
als Süsswasser zurückkomme, so sei es mit
der Seele. Am besten wäre es, den Hadsch,
die Pilgerreise, zu Fuss zu machen, denn das

sei besser als mit einem Pferd. Mit dem Pferd
sei es besser als mit dem Auto, mit dem Auto
besser als mit dem Schiff, mit dem Schiff
besser als mit dem Flugzeug. Darauf heben
Vater und Sohn synchron ihre Teetassen:

Symbol einer ersten Annäherung.
Ismaël Ferroukhi, Drehbuchautor und

Regisseur der franko-marokkanischen Co-
Produktion le grand voyage, hat seine
beiden Figuren in einem alten blauen Peu¬

geot mit oranger Ersatztüre auf eine 5000
Kilometer lange Reise geschickt: von Aix-en-
Provence nach Mekka. Das Road-Movie führt
durch Italien, Slowenien, Kroatien, Serbien,

Bulgarien, die Türkei, Syrien und Jordanien
nach Saudi-Arabien: vom Okzident in den

Orient, vom Christentum in den Islam, von
der Moderne in die Tradition. Die Landschaften

stehen dabei nicht im Vordergrund, ausser

wenn sie eine innere Situation spiegeln:
Irrfahrt in der Einöde, Weggabelung, Schneekälte,

Wüste. Eindrücklich sind die zunehmend

luziden Szenerien im Osten. Wichtig
ist die innere Reise, vom Vater zum Sohn und

vom Sohn zum Vater, die konfliktreiche
Annäherung zweier Figuren, deren Werte und
Lebenshaltung anfangs Gegenpole bilden.
Während für den Vater die Pilgerfahrt eine

wichtige religiöse Pflicht ist (der Hadsch gilt
als eine der «fünf Säulen des Islam»), bedeutet

die Religion dem westlich geprägten Sohn
Réda nichts. Der Vater hat Réda, der die

Reifeprüfung wiederholen sollte und seine Freundin

Lisa nicht allein lassen möchte, gezwungen,

ihn nach Mekka zu fahren.

Der Patriarch nämlich, der keinen

Widerspruch duldet, kann nicht Auto fahren,

und der älteste Sohn, der ihn chauffie-

ren sollte, musste eben den Fahrausweis

abgeben. Der alte Peugeot wird im Laufe der
Reise immer wieder zum Huis-clos, in dem
die beiden gegensätzlichen Figuren, ähnlich
zu Beginn nur in ihrer Sturheit, sich
Machtkämpfe liefern, streiten oder einander eisig
anschweigen - um dann doch wieder einen
Seitenblick zu wagen. Der Vater will keinen
Zwischenhalt machen, nichts besichtigen:
«Wir sind keine Touristen.» Das Mobiltelefon

des Sohnes, Verbindung zu Lisa, wirft er
kurzerhand in eine Mülltonne. - Später freilich

ahnt man: Der Alte spürt, dass ihm nicht
mehr viel Zeit bleibt.

Ferroukhi, 1962 in Marokko geboren,
jung mit seiner Familie nach Frankreich
gekommen, steht selbst zwischen den Kulturen.

Er kennt die Situation, die er in seinem

Spielfilm-Erstling zeigt, der 2004 in Venedig

mit dem «Leone del futuro» ausgezeichnet

wurde. Die Autoreise hat er nicht selbst

gemacht, wohl aber sein Vater, und von der



FILMBULLETIN 4.Q5 FILMFORUM

Eindrücklich
sind die Bilder
aus Mekka;
erstmals
wurden hier
Szenen für
einen Spielfim
gedreht, noch
dazu während
des Hadsch.
In einfache
weisse Tücher
gehüllt schreiten

die Pilger
zum Zentrum
ihres Glaubens,
der Kaaba,

vereinigen sich
mit
unübersehbaren

Scharen weiss-
gekleideter
Gestalten.

Beziehung zu diesem sei viel in den Film
eingeflossen, sagt Ferroukhi. «Ich bin dem Sohn

näher als dem Vater, denn wie der Sohn bin
auch ich nicht religiös, aber ich habe gelernt,
die anderen und ihre Spiritualität zu
respektieren.» Wichtig war ihm, das in den letzten
Jahren durch die Aktionen einer fanatischen
Minderheit negativ verzerrte Bild des Islam
zurechtzurücken. Im Film ist es nun freilich
einseitig positiv; die politische Vereinnahmung

von Religion wird ausgeblendet.
Gezeigt wird die Haltung jener Gläubigen, die

den Islam als friedliebend sehen und erfahren.

Mohamed Majd und Nicolas Caza-
le sind ein glaubwürdiges Vater-Sohn-Gespann.

Der in sich ruhende, aber auch sture

Vater, der temperamentvolle, halsstarrige

Sohn - als Reisende sind sie aufeinander
angewiesen, obwohl, ja weil sie nicht dieselbe

Sprache sprechen; Der Vater spricht
arabisch, der Sohn Französisch. «Du hast
überhaupt von nichts eine Ahnung!» schreit Ré-

da den Alten einmal an. «Vom Leben hast
du keine Ahnung!» sagt der Vater mehrmals

zum Sohn. Beide irren sich: bezüglich der

gegenseitigen Einschätzung, der Beurteilung
Fremder, der Route.

Im Laufe der Reise verschieben sich die

Kompetenzen: Zu Beginn, im Westen, kann
sich nur der Sohn verständigen, in Französisch

oder Englisch. Auf dem Balkan verstehen

beide kein Wort. Eine urkomische und
zugleich berührende Szene ergibt der
Redeschwall eines dicken, mondgesichtigen
Bulgaren, der ihnen den Weg nach Sofia erklären

will und angesichts der Unmöglichkeit
der Kommunikation immer weiter durchs
Autofenster hereinhängt. Resultat ist dann
die eingangs erwähnte Szene im verschnei¬

ten Bushäuschen. In der Folge besteht der
Vater wider alle Vernunft darauf, bei Eiseskälte

im Auto zu übernachten. Am Morgen
ist das Auto eingeschneit: nicht nur für die

Protagonisten, sondern auch für das

Kinopublikum ein Augenblick der Klaustrophobie.
Diese Episode endet mit einem kurzen

Spitalaufenthalt des Vaters. Doch schon auf
dem Balkan hat der Alte erfolgreich, nur mit
den Händen, schwarz Geld gewechselt. Später,

in den arabischen Ländern, wird endgültig

er das Sagen haben, denn Réda versteht
nur marokkanisches Arabisch, und die
islamische Welt ist ihm fremd.

Wichtig für Reisende ist die Balance

zwischen vernünftigem Misstrauen und
menschlicher Hilfsbereitschaft. Eine rätselhafte

alte Frau, die den beiden irgendwo auf
dem Balkan begegnet und hartnäckig
mitfahren will, ist laut Ferroukhi ein Symbol
für Schutz und Bedrohung zugleich. Sie
verschwindet vor dem Zoll, steht danach wieder
mitten auf der Strasse. Dem Sohn ist sie
unheimlich - der Vater sieht in ihr eine Führerin.

Umgekehrt ist es beim Türken Mustapha,
der den beiden über die Grenze hilft, nach
Mekka mitreisen will, ihnen in Istanbul die
Blaue Moschee zeigt, Réda aber auch zum
Alkohol verführt. Der Vater verdächtigt Mustapha

des Diebstahls und zeigt ihn bei der Polizei

an. Viel später wird das in einer Socke
versteckte Geld wieder zum Vorschein kommen,
und Réda wird dem Vater vorlügen, die
Botschaft habe es zurückerstattet: eine Geste der

Liebe, die auf der Reise aus dem Respekt
gewachsen ist, denn die Pilgerfahrt wäre
verunreinigt durch die falsche Anschuldigung.

Zuvor jedoch ist das Geld knapp, tagelang

gibt es nur Eierbrote, weswegen der
Sohn rebelliert, als der Vater ein Almosen

gibt (auch das eine der «fünf Säulen des

Islam»). Er kriegt eine Ohrfeige, worauf er
den Alten samt Auto stehen lässt. Doch er
kommt nicht weit in der steinigen Einöde,
mit seiner Reisetasche. Als der Vater
vorschlägt, in Damaskus das Auto zu verkaufen

(«hier komme ich allein zurecht»), wird Réda

klar, dass er ihn nicht verlassen will. Später
kehrt sich die Situation um, als der Vater
wütend ein Hotel verlässt, in das der Sohn,
betrunken, eine Tänzerin mitgeschleppt hat:
Auch er kommt nicht weit, mit dem Koffer,
auf der Strasse. Der Sohn folgt ihm im Auto,
bis er seine Entschuldigung annimmt.

Kurz vor Mekka hat Réda, in der Wüste
schlafend, einen prophetischen Traum: Er

sinkt im Sand ein, immer tiefer, wird
verschlungen, während er nach dem Vater
schreit - eine kleine Schafherde zieht vorbei,

deren Hirte der Vater sein könnte.
Erwachend sieht Réda den Vater ruhig betend
auf einer Düne sitzen. Die beiden schliessen

sich den motorisierten Pilgerkarawanen an,
die auf Mekka zuströmen, wobei sie Solidarität

erfahren in der grossen, internationalen
Gemeinschaft der Gläubigen. Eindrücklich
sind die Bilder aus Mekka; erstmals wurden
hier Szenen für einen Spielfim gedreht, noch
dazu während des Hadsch. In einfache weisse

Tücher gehüllt schreiten die Pilger zum
Zentrum ihres Glaubens, der Kaaba, vereinigen

sich mit unübersehbaren Scharen weiss-

geldeideter Gestalten, deren Gehgeräusche
Motoren und Autohupen übertönen. Rinnsale,

die ins Meer strömen: Réda sieht den
eben erst liebgewonnenen Vater aufgehen
im Pilgerstrom. Abends erwartet er ihn, auf
dem Autodach stehend, wie einst der Vater
auf einem Hügel die Rückkehr seines Vaters

von der Pilgerreise. Doch der Vater kommt



<Die Harmonie zwischen Innen
und Aussen war mein Ziel>

Gespräch mit Ismaël Ferrouhki

nicht zurück. Die Herde aus dem Traum
huscht über den Weg, der Mond verfinstert
sich. Am nächsten Tag kämpft sich Réda im
knallgelben T-Shirt durch das Gewimmel der

Weissgekleideten, verzweifelt den Vater
suchend. Ferroukhi filmte mitten in der Masse:
Die Pilgerscharen verschlingen den Ungläubigen,

als wäre er jenes eine Glas Wein, von
dem Mustapha sagte, dass es dem Meer
(einer grossen Seele) nicht schaden könne. Réda

findet den Vater im Leichenschauhaus
und, im Schmerz neben dem Toten zum
Embryo zusammengekrümmt, schreit er seine

Trauer hinaus. Er hat seine Reifeprüfung
gemacht: die des Lebens, zu dem auch der Tod

gehört. «Gott segne dich», hat der Vater kurz
vor Mekka zu Réda gesagt, sich für die Reise

bedankend. Am Ziel hat er dem im Auto
schlafenden Sohn das Foto der Freundin aufs

Steuerrad gelegt: als hätte er ihn, den
Ungläubigen, dem umfassenden Prinzip Liebe

anvertraut.

Irène Bourquin

Stab

Regie, Buch: Ismaël Ferroukhi: Kamera: Ketell Djian;
Schnitt: Tina Baz-Legal; Kostüme: Christine Brottes; Musik:
Fowsi Guerdjou; Ton: Xavier Griette

Darsteller (Rolle)
Nicolas Cazalé (Réda), Mohamed Majd (Vater), Jacky
Nercessian (Mustapha), Ghina Ognianova (ältere Dame),
Kamel Belghasi (Khalid)

Produktion, Verleih

Ognon Pictures; Produzent: Humbert Balsan. Marokko 2004.
35mm, Farbe, Format: 1:1.8;; Dauer: 108 Min. CH-Verleih:

trigon-ßlm, Wettingen

FiLAABULLETiN Monsieur Ferroukhi,
was steht für Sie stärker im Zentrum von
le grand voyage: Religiosität oder

Spiritualität?
ismaël ferroukhi Für mich erzählt der

Film in erster Linie eine Liebesgeschichte
zwischen zwei Menschen, von denen der
eine religiös ist, der andere nicht. Die
Konfrontation von Vater und Sohn hat mich
interessiert, losgelöst von den Kulturen,
der Religion. Ich wollte einen universell
zugänglichen Film machen, in dem sich
jeder Zuschauer, egal, ob Moslem, Christ oder
Atheist, wiederfinden kann. Ich empfinde
die Setzung, dies sei ein Film über Religion,
als eine grosse Einschränkung. Natürlich
stammen meine Figuren aus einem
muslimischen Kulturkreis. Und es ist heikel, vom
Islam zu erzählen, da schieben sich lauter
Bilder und Vorstellungen vor den Film. Das

Drehbuch ist übrigens bereits vor sechs

Jahren entstanden, es ist also keine Reaktion
aufdie Ereignisse des 11. September. Wenn
das eine Geschichte unter Christen gewesen
wäre, hätte das Motiv der Religiosität den
Film weniger dominiert.

Filmbulletin War Ihre Botschaft
der Toleranz eher ein Hindernis oder ein

Argument, Produzenten zu überzeugen?
ismaël ferroukhi Ich bin Ihnen sehr

dankbar für diese Formulierung: Wenn der
Film ein Thema, eine Botschaft hat, dann
ist es die Toleranz. Und zwar mit einem grossen

L für Liebe.
Es hat sicher auch deshalb so lange

gedauert, meinen Stoff finanziert zu bekommen,

weil er zunächst nicht sehr kommerziell

erscheint. Im Kern geht es ja um nicht
mehr als um zwei Menschen, die nicht
miteinander reden können, die aufkeiner Ebene

zusammenfinden können. Sie sprechen
nicht die gleiche Sprache, ihre Weltsicht ist
unterschiedlich, sie gehören nicht zur
gleichen Generation und nicht zur selben Kultur.
Zunächst fühlen sie sich unwohl in der

Gegenwart des Anderen, sind wie Fremde.
Sie müssen lernen, sich füreinander zu
interessieren, und einen Weg finden, sich zu
verstehen, ohne ihre Eigenheiten aufzugeben.
Ich wollte nicht, dass der Eine den Anderen
bekehrt. Doch die Auseinandersetzung
bereichert sie. Es ist eine langsame, behutsame

Wandlung, keine radikale Veränderung.
Filmbulletin Diesen Prozess machen Sie

sehr schön am Motiv des Almosens kenntlich:

der Sohn versteht diese Geste zunächst
nicht, aber am Ende hat er sie erlernt.

ismaël ferroukhi Réda entdeckt an
seinem Vater menschliche Aspekte, die er
zuvor nicht kannte und die durchaus religiös
verwurzelt sind. In allen grossen Religionen
spielt das Almosen eine -wichtige Rolle. Im
Islam zählt es gar zu den fünfSäulen. Er ist
ja eine Religion, die den Alltag besonders
stark prägt. Das Teilen, der Wunsch, den

Anderen nicht verhungern zu lassen, gehört
zu den Grundfesten des Zusammenlebens.
Ich bin zwar nicht religiös, aber
selbstverständlich bin ich durch den Islam
geprägt, er ist ein Teil von mir. Gleichwohl hoffe

ich, dass das Almosen im Film als ein
allgemein menschlicher Wert erscheint. In
der Auseinandersetzung mit dem Vater
findet eine Übertragung statt, auch eine

Versöhnung. Auch Réda unternimmt eine

Pilgerreise, aber eine menschliche, keine

religiöse.
Filmbulletin Der Sprachunterschied

zwischen Vater und Sohn eröffnet Ihnen

grosse erzählerische Möglichkeiten. Ist


	Annäherung zweier Welten : le grand voyage von Ismaël Ferroukhi

