
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 47 (2005)

Heft: 260

Artikel: Tat Ort Bild : Dario Argento und die Unheimlichkeit des Raumes

Autor: Binotto, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-865080

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-865080
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


c Tat Ort Bild]
Dario Argento und die Unheimlichkeit des Raums

«Eigentlich bin ich
ein verhinderter Architekt»
Dario Argento

Judith: Deine Mauern bluten
bluten bluten
Alle Türen will ich öffnen!
Blaubart: Aber weisst du,
was sie bergen?
Béla Balâzs:

Libretto zu «Herzog Blaubarts Burg»

PHENOMENA
(1984)

1920 veröffentlichte der Architekt
Heinrich de Fries unter dem Titel
«Raumgestaltung im Film» eine scharfsinnige Analyse

zeitgenössischer Filme des expressionistischen

Kinos. In Werken wie Paul Wegeners

der golem, Karl Heinz Martins von morgens

bis Mitternacht und Robert Wie-
nes DAS CABINET DES DR. CALIGARI Sah

de Fries einen neuen filmischen Umgang
mit Räumlichkeit sich anbahnen. Ein Kino
schien zu entstehen, welches den Raum nicht
länger als blosse Szenerie, als bedeutungslosen

Rahmen einer Story versteht, sondern als

eigenständigen Akteur, als eigentliche Handlung

des Films, die es statt einer Erzählung
zu lesen gilt.



EvaAxen

Diese frühe Forderung nach einer
Sensibilität für den filmischen Umgang mit
Räumlichkeit und Architektur hat bis heute

nichtsvon ihrer Dringlichkeitverloren. Nach

wie vor gehört der Raum zu den vernachlässigten

Kategorien der Filmanalyse. Das wird
besonders dort problematisch, wo der Raum

- de Fries' Vision entsprechend - an die Stelle

der Handlung tritt. Zwangsläufig versagen
hier die Methoden der Interpretation, welche

sich aufVerlauf der Story und Psychologie

der Figuren konzentrieren. Vor der puren
Präsenz des Raumes verstummt die Hermeneutik.

Nur wenige Regisseure sind in ihren
räumlichen Inszenierungen indes so weit

gegangen wie Dario Argento. Sein phantastisches

Kino in eigentümlicher Schieflage
zwischen Horror und Thriller ist vor allem eine
Etüde über die Unheimlichkeit des Raumes,

über die beängstigende Eigenmächtigkeit
des Architekturalen. Die Figuren seiner Filme

hingegen beschränken sich darauf,

Funktionsträger zu sein - der Schriftsteller, die

Sängerin, der Blinde, das Mädchen. Sie sind

eigentliche Abstraktionen, welche - wie Figuren

auf dem Spielbrett - definiert werden

durch ihre Stellung im Raum. Ihre Aktionen,
die Verbrechen, welche Argento zu blutigen
Tableaus arrangiert, entspringen - anders

als im amerikanischen Thriller - nicht dem

Hirn eines genialen Verbrechers, nicht den

Abgründen der Psyche, sondern den Winkeln
der Räume selbst. Die Architekturen, die

Argento filmt, die er mit seiner Kamera schafft,
sind tödlich - wer sie betritt, wird ihr Opfer,
und auch die Mörder führen nur aus, was der

Raum ihnen vorschreibt. Argentos Räume

sind somit Tatorte im radikalstenWortsinne:

Orte, denen dieTat bereits eingeschrieben ist.

Der Ort entpuppt sich als Tat - er ist Tat-Ort.

Haus
«Das Haus ist eine Maschine» schreibt

Le Corbusier in seinem Manifest «Vers une
architecture». Auch für das Haus gilt, was

die Kritiker der Industrialisierung als Wesen

der Maschine beschrieben haben: die

Unterwerfung des Menschen. Die Maschine
definiert die Bewegungsabläufe desjenigen, der

sie zu bedienen hat. Ihr eigentliches Produkt

ist die Disziplinierung der Motorik des Arbeiters;

eine Disziplinierung, die in ihrem totalen

Vollzug den Menschen vernichtet - wie es

Fritz Langs metropolis oder Charles Chaplins

modern times in emblematischen
Bildern vorgeführt haben.

Die Häuser in Dario Argentos Filmen

sind ebensolche Maschinen, welche denjenigen

unterwerfen, der sie betritt.

Wenn in suspiria die Kamera durch
den Regen auf die Tanzschule zugleitet,
irritiert bereits der äussere Anblick des Gebäudes.

Die eigenartigen Verwinkelungen der

Fassade lassen erahnen, wie verwirrend und

labyrinthisch die Innenräume sein müssen.

Nicht ohne Grund liegt die Tanzschule

an der Escher-Strasse: Die Zeichnungen
M. C. Eschers ziehen sich als optisches
Leitmotiv durch den ganzen Film - jeder Teil des

Gebäudes scheint einer seiner Zeichnungen
unmöglicher Architekturen entsprungen zu
sein. Wirahnen, dasswir hier an einen illusionären

Ort gelangt sind, an die Pforte eines

Fabelschlosses in einem grausamen Märchen

- ein Ort, an dem der Mensch samt seiner

Rationalität hilflosverzweifeln muss.

Das Betongebäude aus tenebre -
obwohl einer ganz anderen Zeit entstammend

- ist nicht minder verunsichernd. Im
extravaganten Bau selbst zeichnet sich bereits dessen

drohende Dekonstruktion ab. Das Haus

scheint aus lose zusammengeschobenen
Elementen zu bestehen. Ein Klötzchen-Bau, der

sich ebenso rasch auseinandernehmen lässt,

wie er zusammengesetzt worden zu sein

scheint. Der Beton verspricht keinen Schutz

mehr, und wenn der Mörder mühelos in dieses

Haus eindringen wird, so vollzieht er nur
jene Destabilisierung nach, welche der Bau

bereits angezeigt hat.

Vollständig Thema und Form ist das

Haus schliesslich in inferno. Ohne Unter-
lass durchstreifen Figuren das imposante

Wohnhaus, in dem der Film zur Hauptsache

spielt, auf der Suche nach verschwundenen,

ermordeten Personen. Immer wieder
wird die Konstruktion des Hauses studiert,
wird im obskuren Buch seines Architekten

gelesen, und wiederholt verweilt die Kamera

auf der Fotografie und der Aussenansicht

des Hauses, als liege hier die Lösimg zu den

surrealen Verbrechen, die in ihm geschehen.
Und in der Tat: Der Schlüssel zum Rätsel des

Hauses liegt - mit den Worten des Architekten

- «unter den Schuhsohlen» der Personen.

Im Bau selbst liegt sein Geheimnis verborgen.
Wie sich im Laufe des Films herausstellt,
befindet sich ein geheimer Raum zwischen den

Etagen. Ein verborgenes Stockwerk, in dem

sich das tödliche Grauen aufhält. Dies ist der

Raum, aus dem der Mörder kommt; dies ist
der Raum, in dem die Opfer verschwinden.
Die verborgene Etage wird zum Paradigma

von Argentos pathologischen Architekturen.



Statt das Haus als gängige Metapher zu nutzen,

als gewohnte Repräsentation der Psyche

seiner Bewohner auszugegeben, stellt Ar-
gento die Verhältnisse auf den Kopf: Der Bau

selbst ist psychotisch, und wer ihn bewohnt,
den macht er wahnsinnig.

Fragmentierung
Auf die psychische Verwirrung, den

Wahn, welche die Gebäude provozieren, folgt
die körperliche Wunde. Die Architektur
manifestiert sich physisch in den Körpern ihrer
Bewohner. Nicht von ungefähr. Eine lange
Tradition sieht im architektonischen Bau einen

Antropomorphismus. So formuliert bereits
Ende des ersten Jahrhunderts vor Christus Vi-

truv in seinen «De architectura libri decern»
die Entsprechung der Glieder des menschlichen

Körpers und der Räume eines Tempelbaus.

Argento radikalisiert dieses Verhältnis

zwischen Fleisch und Stein, indem er die

Fragmentierung des Raums mit der
Zerstückelung des menschlichen Körpers engführt,
ja gar das eine an die Stelle des anderen setzt.

So stechen in inferno jene Aufnahmen

ins Auge, welche ein Gewirr aus
Holzbalken zwischen den schockierenden Bildern
aufgelöster Leiber zeigen. Woher diese
Aufnahmen stammen, welchen Raum sie zeigen,
lässt sich dabei nicht bestimmen. Ohne
jegliche narrative Motivierung sind sie pures
Sinnbild für die äquivalente Fragmentierung
von Körper und Raum.

Eine Sequenz in il gatto a nove
code scheint - obwohl sehrviel weniger
auffällig inszeniert - eine ähnliche Funktion zu
erfüllen: Im nächtlichen Zwielicht erscheint
der imposante Raum einer Klinik durch Säulen,

Licht und Schatten verwirrend fragmentiert.

Die Personen, welche im Fluchtpunkt
des Raumes eine Treppe hochsteigen,
verwandeln sich in unförmige Schatten. Die

menschlichen Umrisse vermischen sich mit
denen des Raumes. Die Homogenität des Raumes

zerfällt und damit - wie in den anschliessenden

Szenen zu sehen - auch diephysische
Einheit der Personen.

In profondo.rosso schliesslich
verweilt die Kamera an einem Tatort nicht auf
dessen zentralem Gegenstand, der Leiche,
sondern zeigt die zerbrochene, mit Blut
beschmierte Scheibe, durch welche das Opfer
kopfüber gestürzt ist. Die Scherben des Glases

erhalten dieselbe Wichtigkeit wie der
zerschnittene Körper des Opfers und deuten
den intimen Zusammenhang zwischen dem
einen und dem anderen an.

Innen/Aussen
Diese letale Entsprechung zwischen

räumlicher Fragmentierung und Verwundung

des Körper gilt es genauer zu betrachten.

Jede Fragmentierung wiederholt nurden
einfachen Schnitt durch einen homogenen
Raum. Der erste Schnitt ist die erste Organisation,

die erste Strukturierung des Raumes,

sozusagen die erste architektonische Aktion.
Er definiert in einem Zug ein Hier und ein
Dort, ein Innen und ein Aussen.

Diese grundsätzliche Scheidung von
Innen und Aussen ist indes nicht nur
architektonisch fundamental. Sie konstituiert
ebenso Subjekt und Objekt als räumliche
Gegenüberstellung. Wo sich nun aber die
räumliche Unterscheidung verwischt, steht

folglich auch das Subjekt selbst auf dem
Spiel. Der Umschlag vom Innen ins Aussen
und umgekehrt ist tödlich in einem radikalen

Sinne - indem er keine Unterscheidung
zwischen Subjekt und Objekt zulässt,
zerstört er beide.

Die Schlafwandlerin in Argentos
phenomena, die aufeinem Sims stehend in ein
leeres Zimmer hineinblickt, verbildlicht diesen

Umschlag. Wie in einem Bild von Magritte
ist sich der Zuschauer in der Unterscheidung

zwischen Innen und Aussen unklar. In
dieser Verunsicherung implodiert die Leere
des Zimmers: ein blutüberströmtes Mädchen
stürzt herein, fallt mit dem Gesicht durchs
Fenster. Ein Dolch bricht durch ihren Kopf,

ragt aus ihrem im Schmerz aufgerissenen
Mund: Das Innen quillt nach draussen.

«Interiora» steht auf der Wand eines

Ganges geschrieben, welchen die Protagonistin

aus suspiRiA im geheimen Innern der
Tanzschule aufgespürt hat. Doch in diesem
tiefsten Inneren ist die junge Tänzerin
zugleich in der absoluten Fremde. «Das innere
Ausland» hat Freud das Unbewusste genannt
und damit klargemacht, dass die Topik der
Psyche in einer äusseren Topologie zu finden

ist. Auch Freuds Begriff des Unheimlichen

ist in diesem Sinne ein räumlicher
Begriff, indem er auf das vertraute Haus, das
«Heim» verweist, welches im Un-heim-lichen
steckt. Das Unheimliche ist jenes bange
Zwischenreich zwischen vertraut und unvertraut.
Im Heim sich fremd fühlen, im Fremden die

Spuren des Heims entdecken, das ist das
Erlebnis des Unheimlichen. Innen und Aussen
vermischen sich, und so steht überdem Wort
«Interiora» noch ein anderes an die Wand
jenes Ganges geschrieben: «Metamorphosis»

- die Verwandlung von «Interiora» in «Exte-
riora», von Heim in Fremde und umgekehrt.

i Jennifer Connelly

(1984)



m FILMBULLETIN 1 0s a OHNE FLUCHT„UNKr

S I\ pj

0



1 OPERA

(1987)

2 Cristina Marsillach
in opera

3 NON HO SONNO

(2000)

4 Tony Musante
in l'uccello dalle
PIUME DI CRISTALLO
(1970)

5 PROFONDO ROSSO

(l975)

Phänomenologisch betrachtet ist die

Unterscheidung zwischen Innen und Aussen,

zwischen Subjekt und Objekt, auch die

Trennung zwischen Wahrnehmendem und
Wahrgenommenem, wird mit der Metamorphose

vom einen ins andere auch unser Status

als Zuschauer fragil. Auf ebenso schreckliche

wie unübertroffene Weise verhandelt

Argento eben diesen Status des Betrachters in
opera. Eine Opernsängerin wird von einem
Serienmörder verfolgt, doch statt sie zu töten,
bindet und knebelt er sie und klebt ihr
Nadeln unter die Augen, macht sie unfähig, den

Blick abzuwenden, und mordet vor ihren
Augen und/ür ihre Augen. In den Glaskasten
eines Nähateliers gestellt, ähnelt sie jenen
Ausstellungspuppen in den anderen Kästen. Die

Sängerin ist angeschautes Ausstellungsstück
und schauendes Publikum des Mordes
zugleich. Der Tatort ist hier ein Schau-Platz im
wahrsten Sinne des Wortes. Ein Ort, wo sich
Blicke pervertieren, das heisst: verdrehen.
Wo das Schauen und das Angeschautwerden,
Innen und Aussen ineinander kippen. Diese

Ambivalenz betrifft auch uns Zuschauer,
denn wie die Sängerin sind auch wir zugleich
Opfer und Geniessende der Tat. Erst für den
Zuschauer finden die blutigen Morde auf der
Leinwand statt. «Die Kamera nimmt mein
Auge mit. Ich bin umzingelt von den Gestalten

des Films und verwickelt in seine Handlung»

schreibt Béla Baläzs. Und so müssen
wir in opera zusehen, wie unser mitgenommenes

Auge attackiert wird; schrecklicher
und perfider noch als das zerschnittene Auge
in Bunuels un chien andalou. Der Blick
in die von Nadeln bedrohten Augen der
Sängerin ist ein grässlicher Blick in den Spiegel:
ein Blick auf unser ambivalentes Verhältnis
zu dem, was da vor uns geschieht. Verängstigt

schlagen wir die Hände vors Gesicht und
schauen trotzdem durch die Finger hindurch.
Halb drinnen und nicht ganz draussen.

Wand
Zwischen Innen und Aussen verläuft

die Wand. Doch wo diese Trennung sich
verwischt, wird diese Wand instabil. Wenn das

raumtragende Element der Wand zerfällt,
beginnt die vormals solide Architektur
einzustürzen.

Nichts veranschaulicht diese prekär
gewordene Architektur besser als die gläsernen

Wände, mit denen Argento seine Figuren

und uns Zuschauer konfrontiert. Bereits

zu Beginn seines Erstlings l'uccello dalle
piume Di CRISTALLO inszeniert Argento
eine Szene, die typisch für das folgende

Werk werden sollte: Ein junger Schriftsteller

wird Zeuge eines Mordversuchs in einer Galerie.

Doch vom Mörder in einem durch grosse
Glastüren abgeschlossenen Zwischenraum
gefangengesetzt, kann er weder dem Opfer
zu Hilfe eilen noch die Polizei verständigen.
So wie die gläserne Wand eigentümlich
zwischen Offenheit und Geschlossenheit oszilliert,

so ist auch die Situation des Schriftstellers

höchst ambivalent. Er ist eingeschlossen

und doch exponiert. Ebenso ambivalent
wie die gläserne Wand ist auch das, was sie
dem Blick freigibt. Der Mordversuch, den der
Schriftsteller durchs Glas der Wand gesehen
hat - wird er am Ende erfahren -, war eine

Mischung aus Wahrheit und Täuschung, eine

Illusion, schwankend zwischen Fakt und
Fiktion.

In TENEBRE treibt Argento das

Changieren der gläsernen Wand zwischen An- und
Abwesenheit auf die Spitze: Eine junge Frau
fährt erschrocken zurück - das Glas scheint
keinerlei Sicherheit zu bieten -, als vor ihrer
gläsernen Schiebetür plötzlich ein Trunkenbold

auftaucht. Während die Frau zurückweicht,

stolpert sie direkt in die Arme ihres
Mörders. Das Glas - eben noch allzu "offen"

- wird in Sekundenschnelle als unüberwind-
bare Schranke empfunden. Der Mann -
zunächst Eindringling - ist nun hilflos
Ausgeschlossener. Ohne eine Möglichkeit
einzugreifen, schaut er nur erschrocken zu. Der
Blick geht hinein, der Körper bleibt draussen.

In non ho SONNO hingegen wird
der Mörder selber Opfer des fragilen Glases.

Während er die beiden Protagonisten gänzlich

in seiner Gewalt und sich sicher in den
dunkeln Räumen seines Verstecks glaubt, er-
schiesst ihn die Polizei durch ein Fenster. Die

Kugel durchschlägt nicht nur das Glas,
sondern auch das rechte Auge des Killers - ein
tödlicher Blick, der durch die gläserne Wand

gedrungen ist.

Vorhang
Das Gegenstück zur gläsernen Wand,

die den Blick, nicht aber den Körper hin-
durchlässt, ist der Vorhang. Auch er nimmt
in Argentos Arbeit einen signifikanten Platz
ein. Wie im Theater hängt zu Beginn von
PROFONDO rosso der Vorhang über jener
Szenerie, in welcher die Mordserie des Films
ihren Anfang nehmen wird. Hatte die
gläserne Wand freie Sicht und körperliche Un-

beweglichkeit suggeriert, so widerfährt dem
Zuschauer hier das Gegenteil. Irritierend
geschwind durchquert Argentos virtuos
verwendete Steadycam die Räume. Eilig schlüpft
die Kamera durch den Vorhang, während

Auge und Kameralinse sich erst noch scharfstellen

müssen.

Wir erleben, durchstossen den Raum
schneller, als dass wir ihn verstehen und
interpretieren können; zu schnell kann der
Vorhang gelüftet und können mit ihm die
räumlichen Verhältnisse geändert werden. Der

Vorhang, als "weich gewordene Wand"
verstanden, dient als Sinnbild für den flüssig
gewordenen Raum. Die Architektur, auf deren

Fragilität schon die gläserne Wand hingewiesen

hat, löst sich nun vollends von allen
statischen Regeln. Der Vorhang, unfähig, einen

physikalischen Raum zu stützen, markiert
die Schwelle zu einer metaphysischen
Architektur.

Zu Ende von trauma gerät der
Hauptdarsteller in einen mit weissen, durchschimmernden

Tüchern vollgehangenen Raum.
Jedes Gefühl für die Dimensionen des Raums
verliert sich. Dazu singen, flüstern und
hauchen Frauenstimmen den Namen «Nicolas»,

der auch auf die Tücher gestickt ist. Der
Raum wird zum diffusen Klangraum, der sich
mit den Stimmen zusammen verändert. Wie
ein Geblendeter tappt der Mann durch diesen

verwirrenden, zwischen Traum und Realität

hängenden Raum.

In inferno dringen plötzlich blutige

Fingerspitzen durch eine blau angeleuchtete

Wand. Die vorgeblich solide Wand

entpuppt sich als Tuch, als Vorhang, durch den
ein gemordeter Körper stürzt. Diese Szene

in inferno, die auf die Veränderungen des

Raumes und die aus den Wänden dringenden
Hände in Roman Polanskis repulsion
verweist, die noch als Wahnvorstellungen der

von Catherine Deneuve gespielten Hauptfigur
zu verstehen waren, lässt eine solche

Psychologisierung nicht mehr zu. Statt Ausgeburt
der Psyche seiner Figuren zu bleiben, träumt
sich der Film selbst einen Raum. Einen Raum,
der den Figuren eindeutig äusserlich ist und
doch keine Entsprechung hat in der physikalischen

Realität. Ein wahnwitziger Raum, der

selbst die Handlung des Films verschlingt,
zum Verschwinden bringt. Durch nichts hängen

die Szenen mehr zusammen als durch
ihre Räume. Die Kohärenz einer Handlung
wird verlassen zugunsten einer Kohäsion der

Räume, die einer mit dem anderen verbunden

sind und wo jede trennende Wand sich
im Zugriff der Hand als wehender Vorhang
erweist.



1 EvaAxen
in suspiRiA

w
2 Mirelle D'Angelo
inTENEBRE (1982)

3 SUSPIRIA

4 AsiaArgento
in LASINDROME
DI STENDHAL
(1996)

5 INFERNO
(1980)

6 David Hemmings
in PROFONDO
ROSSO

(19/5)

7 Jessica Harper
in suspiRiA

8 Christopher
Rydell
in TRAUMA
(1993)

Leere
Wenn wir uns umsehen im Raum, der

hinter dem Tuch aufgegangen ist, wundern
wir uns. Immer ist es überraschend, was hinter

Argentos Vorhängen auftaucht. Meistens
ist es ein Raum von unerwarteter Tiefe, und
der Zuschauer erschrickt. Hinter dem
Vorhang eine Person, etwa den Mörder, vorzufinden,

wäre weniger unheimlich als dies: leerer,
tiefer Raum.

Vorsichtig tastet die Hand der jungen
Tänzerin in suspiria nach jenem blauen
Samtvorhang - exakt der gleiche, den neun
Jahre später David Lynch über Anfang und
Ende von blue velvet hängen wird. Doch

was sich hinter dem blauen Vorhang von
suspiria eröffnet, ist nur ein weiterer Raum,
eine weitere Farbe. Und als die Tänzerin
schliesslich, ganz im Zentrum, das
Schlafzimmer der mörderischen Hexe entdeckt und
die Draperie von ihrem Bett wegzieht, ist dort
nichts. Nichts, ausser dem blossen Abdruck
eines Körpers, die Hohlform des Abwesenden.

Die Angst - so die Freudsche Psychoanalyse

- entsteht nicht bei der Begegnung mit
einem gefürchteten Objekt, sondern gerade
dann, wenn wir die Abwesenheit dieses

Objekts erleben. So wie das Monstrum seinem
Namen nach etwas ist, das sich zeigen lässt,
vertreibt es eher die Angst, als dass es sie
provoziert. Oft ist daher die Auflösung in Argentos

Filmen enttäuschend. Wo er das Monstrum,

den Mörder, die Hexe als Körper
auftreten lässt, verschwindet die Angst, die wir
angesichts der Leere des Raumes erlebten, in
jenen Momenten, wo der Vorhang sich öffnet
und nichts dahinter ist.

Und das ist es auch, was jene Frau in
TENEBRE durch das Loch ihres T-Shirts sieht
und das sie so erschreckt. Als würde sie durch
einen Riss in der Leinwand direkt in den
Zuschauerraum selbst schauen, doch ihr
angsterfüllter Blick ist weder auf uns noch ihren
Mörder gerichtet, sondern starrt voller Angst
ins Leere.

Ornament
Die oft menschenleeren Räume sind

meist üppig ausstaffiert mit Ornamenten.
Das Ornament anstelle des Menschen - und

umgekehrt: der menschliche Körper wird
Ornament des Raumes. Die junge Frau in
suspiria, welche irritiert hinauf in den hohen
Raum einer farbenprächtigen Halle schaut.
Was sieht sie dort? Ein Ornament, das zu
sehen ihr selber jedoch ganz und gar unmöglich

ist: Sie selbst nämlich, wie sie an einem
Kabel von der Decke hängt. Ein unheimliches

Ornament, dessen Rot des Blutes auf dem
weissen Bademantel die Malerei der Wand
fortsetzt. Der gemordete Körper wird in
Argentos barocken Räumen zur Draperie, zur
ornamentalen Verzierung. Das Verbrechen
als Ornament. Und vielleicht ist umgekehrt ja
das Ornament bereits Verbrechen. Indem das

Ornament als ein aufgemaltes oder in Stuck
modelliertes «trompe l'œil» Tiefe fingiert, wo
eigentlich bloss Fläche ist, lockt es den
Menschen in sein Verderben. Gilles Deleuze hat
die Falte als Grundfigur des Barock beschrieben.

Was sind die Ornamente in Argentos
barocken Räumen anders als ebensolche
Falten. Was nach Tiefe ausschaut, ist in Wahrheit

nur eine gefaltete Fläche, eine Fläche, wo
Innen und Aussen, Subjekt und Objekt, Mörder

und Opfer, Mensch und Raum nicht mehr

zu unterscheiden sind. Das Ornament von
Raum und darin drapiertem Leib ist - so wie

jene berühmte Falte des Möbius-Bandes aus

Hinter- und Vorderseite eine einzige Fläche

macht - nur eine gefaltete Fläche.

In LA SINDROME DI STENDHAL ist die
Macht von Bildern und Gemälden gar das

einzige Thema. Eine Polizistin gerät auf der Jagd
nach einem Sexualmörder in den Uffizien
in Florenz in den Bann der Bilder, die sie

unfähig machen, sich ihnen zu entziehen, sich
von ihnen abzuwenden. Die Bilder verschlingen

den Menschen und den Raum. In einer
Szene geht die Polizistin durch ein Bild
hindurch auf die Strasse in einer anderen Stadt,
zu einer anderen Zeit. Doch diese räumliche
Ausdehnung ist nur noch die letzte fatale
Illusion des Bildes. «Senso Unico» steht an einer
Mauer der Gasse. Wer ins Bild geht, findet
nicht mehr zurück.

Ein anderes Mal ist es das Gemälde einer
kleinen Grotte, in welches die Polizistin vor
unseren Augen hineinsteigt. Und überrascht
sehen wir zu, wie sie sich mit einer Wasserfläche

verbindet, wie sie selbst in diese Fläche

eingeht und zum Bild wird. Eine Untote

- ohne Körper, ohne Raum - nur Fläche, nur
Bild.

Bild
Den grausamen Phantasien Argentos

fällt also zum Ende der Raum selbst zum
Opfer. Der Raum verflacht zum Bild und seine

Tiefe entpuppt sich als Illusion. Die leuchtenden

Farben in Argentos Filmen forcieren diese

Verflachung. Wie es Deleuze in Bezug auf
Antonioni beschrieben hat, besteht auch bei

Argento die Funktion des Kolorismus nicht
in einer Farbsymbolik, sondern in einer

«Absorptionswirkung», die den Raum und die

darin befindlichen Menschen bis zur Fläche

tilgt. Die rote Tiefe beispielsweise, welche

PROFONDO rosso im Titel ankündigt,
entpuppt sich in der Abspannsequenz des Films
als Blutpfütze, in welcher der Protagonist,
der Musiker, keine Antwort, sondern nur sein

eigenes Spiegelbild sieht. Wie in Antonionis

blow up, dessen Hauptdarsteller derselbe

ist wie in profondo rosso, reduziert sich

am Ende alles auf die täuschende Macht der

Bilder. Der Musiker erkennt die Identität des

Mörders ausgerechnet dann, wenn er sich selber

in einem Spiegel sieht, sich selbst als Bild,
als Gemälde wahrnimmt, und dies ist denn
auch die eigentliche Lösung dieses Films:
alles ist nur Bild.

Argentos Rauminszenierungen gefrieren

zum flachen Tableau. In il fantasma
dell'opera etwa verwandelt sich die junge
Sängerin, die vor einer Kerze sitzt, in ein
Gemälde des Malers Georges de La Tour, in
profondo rosso steht der Musiker plötzlich
inmitten eines Bildes von Edward Hopper.

Das Unterfangen, welches das
phantastische Kino Dario Argentos immer wieder

unternimmt: Der Körper verschwindet
im Raum und der Raum verflacht zum Bild.
Doch was damit letztlich zu Tode kommt, ist
nichts weniger als die filmische Illusion an
sich. Die Körper und die Räume auf der
Leinwand sind nur Täuschungen, die Bewegung
ist nur optischer Trick, der verbergen soll,
was der Film eigentlich ist: eine Folge starrer

Totenbilder, Abbildungen des Abwesenden.

Ihre schnelle Abfolge erst verschafft den

Eindruck, sie hätten eine Ausdehnung. Doch
die Tiefe des bewegten Bildes ist genauso
eine Täuschung wie die Bewegungen dessen,

was auf den Bildern dargestellt ist. Wo aber
der Lauf der Aufnahmen zu stocken beginnt,
fragmentiert sich die Illusion. Die lebendige

Bewegung stirbt, der Raum verschwindet

- das feste, unbewegliche, das tote Einzelbild
kommt zum Vorschein. Und so ist das letzte

Mordopfer dieser Filme ihr Medium selbst.

Johannes Binotto


	Tat Ort Bild : Dario Argento und die Unheimlichkeit des Raumes

