
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 45 (2003)

Heft: 248

Artikel: Erzählen gegen das Vergessen

Autor: Goldberg, Marcy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-865402

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-865402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erzählen gegen das Vergessen

1 DANI, MICHI,
RENATO SC MAX

2 ERNESTO "CHE"

GUEVARA, DAS

BOLIVIANISCHE
TAGEBUCH

3 Bertolt Brecht und Max
Frisch in max frisch,
JOURNAL I-Ill
4 NI OLVIDO,
NI PERDÖN

5 CHARLOTTE: «LEBEN

ODER THEATER?»

«Damit historische Ereignisse nicht in
Vergessenheit geraten, muss man von ihnen
erzählen.» So die Off-Stimme am Anfang von
Richard Dindos neuestem Dokumentarfilm
ni OLViDO ni perdön. AufAnhieb mag dieses

Statement logisch, ja selbstverständlich
scheinen. So einfach wie Dindos Ansatz, den

wir aus vielen seiner Filme kennen: Ein

Augenzeuge kehrt an den historischen
Schauplatz zurück und erzählt vor laufender

Kamera, was einst an dieser Stelle geschah.
Doch ist ein solches Unterfangen bei genauerer

Betrachtung viel komplexer und
bedeutungsvoller, denn der Themenkomplex
«Geschichte und Erinnerung» wirft für
Dokumentarfilmschaffende einige Fragen und
Probleme auf. Aus welchen Gründen sollten
Ereignisse vor dem Vergessen bewahrt
werden? Wie lässt sich Geschichte mit
filmischen Mitteln authentisch erzählen? Und -
grösste Herausforderung für die audiovisuelle

Praxis - wie kann man die Erinnerungen
anderer Menschen filmisch darstellen und
weitergeben?

ni OLViDO ni perdön - «weder

Vergessen noch Verzeihung» - lässt Männer und
Frauen der achtundsechziger Generation in
Mexiko ihre Geschichte erzählen: eine
Geschichte, die in Vergessenheit zu geraten
drohte, ohne je wirklich in der Welt bekannt

gewesen zu sein. Im Zentrum des Films steht
das Massaker vom 2. Oktober 1968 an der Plaza

de las Très Culturas in Tlatelolco, einem
Vorort von Mexiko-Stadt. Im Verlauf des

bewegten Sommers 1968 versammelten sich
dort Tausende von Studierenden, um friedlich

gegen Repression und Gewalt zu
demonstrieren - wobei sie gleichzeitig betonten, ihre

Bewegung werde die bevorstehenden

Olympischen Spiele in der Hauptstadt nicht
stören. Doch der autoritäre Premierminister
Diaz Ordaz befahl der Armee, die
Demokratiebewegung mit Gewalt zu zerschlagen. Am
Platz selber schössen Soldaten in die Menge
und töteten fast 300 Menschen. Weitere
Demonstranten wurden verhaftet und gefoltert,
die Leichen der Verschwundenen in unmarkierte

Massengräber geworfen. Die Berichterstattung

gab damals die Lügen der Behörden
weiter und warfden Demonstranten
fälschlicherweise vor, zuerst Gewalt angewendet zu
haben. Erst im Jahr 2000, als die korrupte
PRI-Partei, die sich siebzig Jahre an der
Macht gehalten hatte, die Wahlen verlor,
wurde die wahre Geschichte der Ereignisse
von Oktober 1968 in die offizielle mexikanische

Geschichtsschreibung aufgenommen.
Als Dindo 2002 seine Interviews mit

Überlebenden des Massakers und weiteren

Mitgliedern der damaligen Bewegung führte,
hatten sie noch kaum öffentlich über ihre
Erinnerungen gesprochen. Und es bleibt nach

wie vor gefährlich, darüber zu sprechen, wie
das Schicksal des ehemaligen Studentenführers

Lopez Osuna zeigt. Eine Illustrierte
druckte 2001 seine Geschichte und sein Foto:
kurz daraufwurde er tot aufgefunden - und
dieser Mord ist bis heute nicht aufgeklärt. In
einem so angespannten Kontext hat sich
erinnern nichts mit Nostalgie zu tun, sondern
wird zu einem politischen Akt. Die Wahrheit
über die damaligen Ereignisse erzählen,
heisst, die offizielle Geschichte einer notwendigen

Korrektur unterziehen. Und wer sich in
der Öffentlichkeit an seine bewegte und
verfolgte Jugend erinnert, gibt den Kampf um
Freiheit und Gerechtigkeit an die heutige
Jugend weiter.

Die berührendsten Szenen des Films
finden an der Plaza in Tlatelolco statt. Die
Rückkehr an den Schauplatz der damaligen
Greuel scheint eine kathartische Wirkung auf
die Überlebenden zu haben. Es ist, als hätten
sie die Ereignisse jenes 2. Oktobers noch
immer vor Augen. Dindos diskreter Einsatz von
Archivaufnahmen des Massakers untermalen
die bildhaften Schilderungen der Augenzeugen,

ohne sie eins-zu-eins "illustrieren" zu
wollen. Zuschauen, wie sich die Überlebenden

an die Gewalt und die bittere Enttäuschung

von damals erinnern, an dem Ort, der

immer noch die Spuren der Vergangenheit
aufweist: noch näher an die Erinnerungen
anderer Menschen kann man nicht
herankommen.

Erinnerungen werden auch an jüngere
Generationen übertragen. In ni olvido ni
perdön bilden die Aussagen der Augenzeugen

von 1968 zwar den Kern des Films, doch

Begegnungen mit Kindern und Jugendlichen
stellen dar, wie das historische Bewusstsein
weiterleben könnte. Eine solche Übertragung
findet aber nicht nur im Alltag statt - an
Schulen oder vor dem Tlatelolco-Denkmal -,
sie wird auch durch Kunstwerke befördert,
die Dindo in seinem Film zitiert. Etwa rojo
amanecer (1989), der Spielfilm von Jorge
Fons, der den 2. Oktober 1968 im Leben einer
Familie inszeniert, oder die Auftritte der jungen,

aus Kindern der Achtundsechziger
bestehenden Schauspielergruppe, die das

damalige Klima von Repression und Gewalt
dramatisiert. Dindo hat ni olvido ni perdön

als letzte Hommage an seine eigene
Generation, der Achtundsechziger, bezeichnet.

Die Hoffnung auf eine bessere Zukunft
wird im Film durch die vielen jungen Leute
und vor allem von der Tochter des ermordeten

Lopez Osuna verkörpert, die fest
entschlossen ist, den Kampfweiter zu tragen.

Politik und Ästhetik
Bewegte Jugend, utopische Träume,

Verfolgung durch politische Machtinhaber,

das Potential von Kunst als Instrument der

Erinnerung: die Themen von ni olvido ni
perdön sind Richard Dindos Themen
schlechthin. Seit über dreissig Jahren greift
er sie - aus einer Reihe historischer und
geographischer Kontexte - konsequent immer
wieder auf. Fast ausschliesslich realisiert er
dokumentarische Porträts; immer sind die
Porträtierten entweder Rebellen oder Künstler,

oder beides. In jedem Fall gilt es, ihre
Geschichten vor dem Vergessen zu bewahren.

Dass es bei Dindo sowohl eine politische

wie auch eine ästhetische Strömung
gibt, lässt sich am Beispiel seiner beiden
Filme aus diesem Jahr zeigen. Denn neben
der achtundsechziger Bewegung in Mexiko
widmete sich Dindo 2003 mit aragon, le
roman de matisse, welcher im vergangenen

Frühling am Festival Visions du réel in
Nyon uraufgeführt wurde, auch noch einem
kunsthistorischen Sujet: Der Schriftsteller
Louis Aragon, der 1941 aus dem besetzten Teil
Frankreichs flüchten musste und in Nizza
Henri Matisse begegnete, versuchte noch
Jahrzehnte danach die Bilder des grossen Malers

mittels Sprache einzufangen, bis er 1970
«Henri Matisse, roman» fertigschreiben
konnte. Dindo nimmt Aragons Buch als

Vorlage, um die Beziehung zwischen Bild und
Sprache aufvielschichtige Weise zu ergründen.

Thematisiert Aragons Buch die Begegnung

zwischen Maler und Dichter, so wird in
Dindos Film durch die Begegnung von
geschriebenem Text und Filmbild eine weitere
Ebene eingeführt. Doch neben den
kunstästhetischen Betrachtungen lässt Dindo die

Weltgeschichte nicht vergessen, sondern
erinnert immer wieder an Aragons Flüchtlingsdasein

in Nizza und an den Krieg, der jenseits
der Grenze tobte.

Eine weitere tragische Geschichte aus
der Zeit des Zweiten Weltkriegs dokumentierte

Dindo mit charlotte: «leben oder
theater?» (1992). Das Porträt der
deutschjüdischen Künstlerin Charlotte Salomon
basiert auf der Reihe von fast 800 autobiographischen

Gouachen, welche die Malerin
während den zwei Jahren im Exil in Frankreich

produzierte, bevor sie 1943 von den
Nazis verschleppt und ermordet wurde. Im
Werk von Charlotte Salomon geht es aber
nicht um ein Opferdasein, sondern um die
bewusste Aufarbeitung der eigenen
Lebensgeschichte und die Entwicklung einer starken

subjektiven Formsprache. Dass die

Künstlerin auch geschriebene Texte in ihre
Bilder integrierte, macht sie zur idealen
Protagonistin für Dindo, der die Beziehung
zwischen Sprache und Bild gerne immer wieder
thematisiert. Wie bei aragon, le roman
de matisse schafft die dokumentarische
Kamera eine zusätzliche Ebene, in dem sie

die Bilder und Texte von Charlotte Salomon





durch Filmbilder und Aussagen von Zeitzeugen

ergänzt und kommentiert.
Der Kampf des Einzelnen gegen

Ungerechtigkeit ist ebenfalls ein immer
wiederkehrendes Thema in Dindos Werk. Dazu

gehören Filme wie ernesto "che"
GueVARA, DAS BOLIVIANISCHE TAGEBUCH

(1994), der den verhängnisvollen letzten Feldzug

des Revolutionärs nachzeichnet, genet
in Chatila (2000), wo Jean Genets

Empathie mit dem Leiden der Palästinenser
thematisiert wird, und AUGENBLICKE IM PARADIES

(1996), der den südafrikanischen Anti-
Apartheid-Aktivisten und Dichter Breyten
Breytenbach begleitet. Dass es sich in allen
drei Fällen um Schriftsteller handelt, deren
Texte von Dindo verfilmt wurden, ist kein
Zufall. Auch hier geht es darum, die Erinnerungen

anderer filmisch darzustellen, und
auch hier entsteht die "Lösung" in einer
Verbindung aus Wort und Bild, subjektiven
Aussagen und der Rückkehr an die realen Schauplätze.

Weil Dindo sich immer auf bildhafte
Einzelerfahrungen und präzis ausgewählte
historische Orte konzentriert, gelingt es ihm,
grosse Themen der Weltgeschichte authentisch

und glaubhaft zu erfassen.

1 ERNESTO CHE

GUEVARA,
DAS BOLIVIANISCHE

TAGEBUCH

2 ARTHUR

RIMBAUD, EINE

BIOGRAPHIE

3 MouniaRaouiin
GENET IN CHATILA

4 NI OLVIDO,
NI PERDÖN

5 Breyten Breytenbach
in AUGENBLICKE

IM PARADIES

Begegnung mit Abwesenden
Er leiste Widerstand gegen die Vergänglichkeit,

erklärte Dindo 1996 in einem Interview

in der WoZ. Dank einer besonderen

Eigenschaft des Kinos - dem Gegenwartsein¬

druck des bewegten Bildes, der ewig erhalten
bleibt - leben seine toten Helden und Heldinnen

in den Filmen weiter. Was auch heisst:
Seine Filme setzen den porträtierten
Menschen nicht nur ein Denkmal, sie holen sie in
die Aktualität zurück und ermöglichen eine

Begegnung mit den Abwesenden. Wer Dindos

Filme über Che Guevara, Jean Genet oder
Arthur Rimbaud (arthur rimbaud, eine
biographie, 1990) sieht, wird nicht nur an
die verstorbenen Helden erinnert, sondern
teilt - zumindest für die Dauer der Filmvorführung

- ihren subjektiven Blick. Um diesen

Effekt zu erzielen, scheut Dindo nicht vor
Inszenierung zurück. Er setzt Schauspieler
ein oder filmt aus der vermeintlich subjektiven

Perspektive seiner abwesenden Hauptfigur.

Solche Dramatisierungen werden
jedoch immer mit authentischem Material
kombiniert, wie etwa einem realen Schauplatz

oder einem autobiographischen Text.
In genet in Chatila beispielsweise

lässt Richard Dindo die junge Schauspielerin
Mounia Raoui die Orte besuchen, welche
Genet in seinen Aufsätzen «Quatres heures à

Chatila» und «Un captif amoureux» darstellt.
Im Offwerden Genets Texte gelesen, im Bild
sind die beschriebenen Orte, wie sie zum
Zeitpunkt der Dreharbeiten aussahen, zu
betrachten. Im Fall von Che Guevara arbeitet
Dindo ähnlich mit den Schauplätzen und
Memoiren seines Helden. Doch er geht noch
einen Schritt weiter und filmt auch Seiten

aus Ches Tagebuch so, als ob sie Landschaften

wären. Das extremste Beispiel aber liefert
er in Arthur rimbaud, eine biographie.
Richard Dindo dreht den Film so, als ob er
kurz nach Rimbauds Tod 1891 einen
Dokumentarfilm gemacht hätte. Rimbauds Freunde

und Verwandte kommen zu Wort und
erzählen vom eigenwilligen und rätselhaften

jungen Dichter, der später das Schreiben
aufgab, um als Waffenhändler in Afrika zu
wirken. Diese Figuren werden zwar von
Schauspielern gespielt, doch ihre Aussagen stammen

aus authentischen Dokumenten der Zeit
und wurden an den Orten aufgenommen, wo
Rimbaud tatsäclilich war.

In all diesen Fällen versucht Dindo also

nicht, seinen Zuschauerinnen und Zuschauern

etwas vorzutäuschen, sondern lädt sie

ein, sich vorzustellen, wie es damals hätte
aussehen können, und bietet ihnen dadurch

an, im Prozess des filmischen Wiederherstellens

der Vergangenheit eine aktive Rolle zu
spielen.

«Ich bin als Filmemacher ein Biograph
und glaube fest daran, dass der Dokumentarfilm

die Kunst der Biographie ist», schrieb
Dindo 2000 in einem Aufsatz, der den auf¬

schlussreichen Titel «Ich erzähle die Erzählung

des andern» hat. Der Dokumentarfilm
hat einen besonderen Stellenwert, weil er -
als wahres Gesamtkunstwerk - alle anderen

Ausdrucksmittel enthalten kann. Neben
herkömmlichen dokumentarischen Aufnahmen

von Schauplätzen und Augenzeugen
bestehen Dindos Filme aus weiteren Elementen,

wie geschriebenen Texten, gemalten
Bildern oder Zeichnungen, Fotos, historischen
Ton- oder Filmaufnahmen, Auftritten von
Schauspielern sowie Ausschnitten aus
Spielfilmen und Theaterstücken. Weil er solche
Elemente in seinen Filmen einsetzt, bezeichnet

sich Dindo als «unreiner» Dokumentarist.

Doch im Dienst der "Wiederherstellung"
der Vergangenheit funktionieren diese diversen

Materialien als Zeitdokumente, welche
eine abwesende Vergangenheit aufflackern
lassen, wie - so Dindo - «eine Illumination».

Im Buch «Dokumentarisch Arbeiten»
(1996) des deutschen Publizisten und
Fernsehdokumentaristen Christoph Hübner
erklärt Dindo: «Meine ganze Arbeit dreht sich

um dieses Problem der Wiederherstellung
des Vergangenen. Deshalb bin ich ein unreiner

Dokumentarist. Dokumentieren heisst
eigentlich: filmen, was sich vor der Kamera
abspielt im Augenblick. So ist der Dokumentarfilm

entstanden. Ich aber bin ein
Dokumentarist der Vergangenheit. Wenn ich an
einen Ort komme, hat sich das Ereignis
schon abgespielt. Ich kann es also nicht mehr
filmen. Mein Protagonist ist nicht mehr da.

Ich muss das Ereignis zuerst einmal
wiederherstellen. Da ich aber keinen Spielfilm
drehe, muss ich dieses Wiederherstellen dem
Zuschauer imaginär vorführen. Er muss sich
das Ereignis, die Personen, die nicht mehr
sichtbar sind, vorstellen. Das heisst, der Film
konstruiert sich Bild für Bild einer Abwesenheit

gegenüber. Und ich versuche, über die

Sprache der Menschen, über das Erzählen,
sichtbar zu machen, was eigentlich
abwesend ist.»

Marcy Goldberg


	Erzählen gegen das Vergessen

