Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift fir Film und Kino
Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 45 (2003)

Heft: 248

Artikel: Erzahlen gegen das Vergessen
Autor: Goldberg, Marcy

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-865402

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-865402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

46]47]

1 DANI, MICHI,
RENATO & MAX

2 ERNESTO “CHE”
GUEVARA, DAS
BOLIVIANISCHE
TAGEBUCH

3 Bertolt Brecht und Max
Frischin MAX FRISCH,
JOURNAL I-I11

4 NIOLVIDO,
NIPERDON

5 CHARLOTTE: «<LEBEN
ODER THEATER?»

Erzdhlen gegen das Vergessen

FILMBULLETIN 4.03 WERKSCHAU

«Damit historische Ereignisse nicht in
Vergessenheit geraten, muss man von ihnen
erzihlen.» So die Off-Stimme am Anfang von
Richard Dindos neuestem Dokumentarfilm
NI OLVIDO NI PERDON. Auf Anhieb mag die-
ses Statement logisch, ja selbstverstindlich
scheinen. So einfach wie Dindos Ansatz, den
wir aus vielen seiner Filme kennen: Ein
Augenzeuge kehrt an den historischen
Schauplatz zuriick und erzihlt vor laufender
Kamera, was einst an dieser Stelle geschah.
Doch ist ein solches Unterfangen bei genaue-
rer Betrachtung viel komplexer und bedeu-
tungsvoller, denn der Themenkomplex «Ge-
schichte und Erinnerung» wirft fiir Doku-
mentarfilmschaffende einige Fragen und
Probleme auf. Aus welchen Griinden sollten
Ereignisse vor dem Vergessen bewahrt wer-
den? Wie lisst sich Geschichte mit filmi-
schen Mitteln authentisch erzihlen? Und -
grésste Herausforderung fiir die audiovisu-
elle Praxis - wie kann man die Erinnerungen
anderer Menschen filmisch darstellen und
weitergeben?

NI OLVIDO NI PERDON - «weder Ver-
gessen noch Verzeihung» - lisst Manner und
Frauen der achtundsechziger Generation in
Mexiko ihre Geschichte erzihlen: eine Ge-
schichte, die in Vergessenheit zu geraten
drohte, ohne je wirklich in der Welt bekannt
gewesen zu sein. Im Zentrum des Films steht
das Massaker vom 2. Oktober 1968 an der Pla-
za de las Tres Culturas in Tlatelolco, einem
Vorort von Mexiko-Stadt. Im Verlauf des be-
wegten Sommers 1968 versammelten sich
dort Tausende von Studierenden, um fried-
lich gegen Repression und Gewalt zu demon-
strieren - wobei sie gleichzeitig betonten, ih-
re Bewegung werde die bevorstehenden
Olympischen Spiele in der Hauptstadt nicht
stéren. Doch der autoritire Premierminister
Diaz Ordaz befahl der Armee, die Demokra-
tiebewegung mit Gewalt zu zerschlagen. Am
Platz selber schossen Soldaten in die Menge
und téteten fast 300 Menschen. Weitere De-
monstranten wurden verhaftet und gefoltert,
die Leichen der Verschwundenen in unmar-
kierte Massengriber geworfen. Die Berichter-
stattung gab damals die Liigen der Beh6rden
weiter und warf den Demonstranten félschli-
cherweise vor, zuerst Gewalt angewendet zu
haben. Erst im Jahr 2000, als die korrupte
PRI-Partei, die sich siebzig Jahre an der
Macht gehalten hatte, die Wahlen verlor,
wurde die wahre Geschichte der Ereignisse
von Oktober 1968 in die offizielle mexikani-
sche Geschichtsschreibung aufgenommen.

Als Dindo 2002 seine Interviews mit
Uberlebenden des Massakers und weiteren
Mitgliedern der damaligen Bewegung fiihrte,
hatten sie noch kaum éffentlich iiber ihre Er-
innerungen gesprochen. Und es bleibt nach

wie vor gefihrlich, dariiber zu sprechen, wie
das Schicksal des ehemaligen Studentenfiih-
rers Lopez Osuna zeigt. Eine Illustrierte
druckte 2001 seine Geschichte und sein Foto:
kurz darauf wurde er tot aufgefunden - und
dieser Mord ist bis heute nicht aufgeklirt. In
einem so angespannten Kontext hat sich er-
innern nichts mit Nostalgie zu tun, sondern
wird zu einem politischen Akt. Die Wahrheit
iiber die damaligen Ereignisse erzihlen,
heisst, die offizielle Geschichte einer notwen-
digen Korrektur unterziehen. Und wer sich in
der Offentlichkeit an seine bewegte und ver-
folgte Jugend erinnert, gibt den Kampf um
Freiheit und Gerechtigkeit an die heutige Ju-
gend weiter.

Die beriihrendsten Szenen des Films
finden an der Plaza in Tlatelolco statt. Die
Riickkehr an den Schauplatz der damaligen
Greuel scheint eine kathartische Wirkung auf
die Uberlebenden zu haben. Es ist, als hitten
sie die Ereignisse jenes 2. Oktobers noch im-
mer vor Augen. Dindos diskreter Einsatz von
Archivaufnahmen des Massakers untermalen
die bildhaften Schilderungen der Augenzeu-
gen, ohne sie eins-zu-eins “illustrieren” zu
wollen. Zuschauen, wie sich die Uberleben-
den an die Gewalt und die bittere Enttiu-
schung von damals erinnern, an dem Ort, der
immer noch die Spuren der Vergangenheit
aufweist: noch niher an die Erinnerungen
anderer Menschen kann man nicht heran-
kommen.

Erinnerungen werden auch an jiingere
Generationen {ibertragen. In NI OLVIDO NI
PERDON bilden die Aussagen der Augenzeu-
gen von 1968 zwar den Kern des Films, doch
Begegnungen mit Kindern und Jugendlichen
stellen dar, wie das historische Bewusstsein
weiterleben konnte. Eine solche Ubertragung
findet aber nicht nur im Alltag statt - an
Schulen oder vor dem Tlatelolco-Denkmal -,
sie wird auch durch Kunstwerke beférdert,
die Dindo in seinem Film zitiert. Etwa ROJO
AMANECER (1989), der Spielfilm von Jorge
Fons, der den 2. Oktober 1968 im Leben einer
Familie inszeniert, oder die Auftritte der jun-
gen, aus Kindern der Achtundsechziger be-
stehenden Schauspielergruppe, die das da-
malige Klima von Repression und Gewalt
dramatisiert. Dindo hat NI OLVIDO NI PER-
DON als letzte Hommage an seine eigene
Generation, der Achtundsechziger, bezeich-
net. Die Hoffnung auf eine bessere Zukunft
wird im Film durch die vielen jungen Leute
und vor allem von der Tochter des ermorde-
ten Lopez Osuna verkérpert, die fest ent-
schlossen ist, den Kampf weiter zu tragen.

Politik und Asthetik
Bewegte Jugend, utopische Triume,
Verfolgung durch politische Machtinhaber,

das Potential von Kunst als Instrument der
Erinnerung: die Themen von N1 OLVIDO NI
PERDON sind Richard Dindos Themen
schlechthin. Seit iiber dreissig Jahren greift
er sie - aus einer Reihe historischer und geo-
graphischer Kontexte - konsequent immer
wieder auf. Fast ausschliesslich realisiert er
dokumentarische Portrits; immer sind die
Portritierten entweder Rebellen oder Kiinst-
ler, oder beides. In jedem Fall gilt es, ihre
Geschichten vor dem Vergessen zu bewahren.

Dass es bei Dindo sowohl eine politi-
sche wie auch eine dsthetische Strémung
gibt, lisst sich am Beispiel seiner beiden
Filme aus diesem Jahr zeigen. Denn neben
der achtundsechziger Bewegung in Mexiko
widmete sich Dindo 2003 mit ARAGON, LE
ROMAN DE MATISSE, welcher im vergange-
nen Friihling am Festival Visions du réel in
Nyon uraufgefiihrt wurde, auch noch einem
kunsthistorischen Sujet: Der Schriftsteller
Louis Aragon, der 1941 aus dem besetzten Teil
Frankreichs fliichten musste und in Nizza
Henri Matisse begegnete, versuchte noch
Jahrzehnte danach die Bilder des grossen Ma-
lers mittels Sprache einzufangen, bis er 1970
«Henri Matisse, roman» fertigschreiben
konnte. Dindo nimmt Aragons Buch als Vor-
lage, um die Beziehung zwischen Bild und
Sprache auf vielschichtige Weise zu ergriin-
den. Thematisiert Aragons Buch die Begeg-
nung zwischen Maler und Dichter, so wird in
Dindos Film durch die Begegnung von ge-
schriebenem Text und Filmbild eine weitere
Ebene eingefiihrt. Doch neben den kunst-
dsthetischen Betrachtungen lisst Dindo die
Weltgeschichte nicht vergessen, sondern er-
innert immer wieder an Aragons Fliichtlings-
dasein in Nizza und an den Krieg, der jenseits
der Grenze tobte.

Eine weitere tragische Geschichte aus
der Zeit des Zweiten Weltkriegs dokumen-
tierte Dindo mit CHARLOTTE: «LEBEN ODER
THEATER?» (1992). Das Portrit der deutsch-
jlidischen Kiinstlerin Charlotte Salomon ba-
siert auf der Reihe von fast 800 autobiogra-
phischen Gouachen, welche die Malerin
wihrend den zwei Jahren im Exil in Frank-
reich produzierte, bevor sie 1943 von den
Nazis verschleppt und ermordet wurde. Im
Werk von Charlotte Salomon geht es aber
nicht um ein Opferdasein, sondern um die
bewusste Aufarbeitung der eigenen Lebens-
geschichte und die Entwicklung einer star-
ken subjektiven Formsprache. Dass die
Kiinstlerin auch geschriebene Texte in ihre
Bilder integrierte, macht sie zur idealen Pro-
tagonistin fiir Dindo, der die Beziehung zwi-
schen Sprache und Bild gerne immer wieder
thematisiert. Wie bei ARAGON, LE ROMAN
DE MATISSE schafft die dokumentarische
Kamera eine zusitzliche Ebene, in dem sie
die Bilder und Texte von Charlotte Salomon



Yo Al ggy a & G

31
oy
a3

it farneimand

W ean gl g Gl i camnnnp Aiaiaken

o tew” A, b

- 2 oty o/ :ﬁ_—
P il e
Vs s T

Ay A e
felino 4 & 0
fomtands At
Itl —— p
Lty AL
PR |
A LR




FILMBULLETIN 4.03 WERKSCHAU

durch Filmbilder und Aussagen von Zeitzeu-
gen erginzt und kommentiert.

Der Kampf des Einzelnen gegen Un-
gerechtigkeit ist ebenfalls ein immer wieder-
kehrendes Thema in Dindos Werk. Dazu
gehéren Filme wie ERNESTO “CHE” GUE-
VARA, DAS BOLIVIANISCHE TAGEBUCH
(1994), der den verhiingnisvollen letzten Feld-
zug des Revolutionirs nachzeichnet, GENET
IN CHATILA (2000), wo Jean Genets Em-
pathie mit dem Leiden der Paldstinenser the-
matisiert wird, und AUGENBLICKE IM PARA-
DIES (1996), der den siidafrikanischen Anti-
Apartheid-Aktivisten und Dichter Breyten
Breytenbach begleitet. Dass es sich in allen
drei Fillen um Schriftsteller handelt, deren
Texte von Dindo verfilmt wurden, ist kein
Zufall. Auch hier geht es darum, die Erinne-
rungen anderer filmisch darzustellen, und
auch hier entsteht die “Lésung” in einer Ver-
bindung aus Wort und Bild, subjektiven Aus-
sagen und der Riickkehr an die realen Schau-
plitze. Weil Dindo sich immer auf bildhafte
Einzelerfahrungen und prizis ausgewihlte
historische Orte konzentriert, gelingt es ihm,
grosse Themen der Weltgeschichte authen-
tisch und glaubhaft zu erfassen.

Begegnung mit Abwesenden

Er leiste Widerstand gegen die Verging-
lichkeit, erklirte Dindo 1996 in einem Inter-
view in der WoZ. Dank einer besonderen
Eigenschaft des Kinos - dem Gegenwartsein-

druck des bewegten Bildes, der ewig erhalten
bleibt - leben seine toten Helden und Heldin-
nen in den Filmen weiter. Was auch heisst:
Seine Filme setzen den portritierten Men-
schen nicht nur ein Denkmal, sie holen sie in
die Aktualitit zuriick und erméglichen eine
Begegnung mit den Abwesenden. Wer Din-
dos Filme iiber Che Guevara, Jean Genet oder
Arthur Rimbaud (ARTHUR RIMBAUD, EINE
BIOGRAPHIE, 1990) sieht, wird nicht nur an
die verstorbenen Helden erinnert, sondern
teilt - zumindest fiir die Dauer der Filmvor-
fiihrung - ihren subjektiven Blick. Um diesen
Effekt zu erzielen, scheut Dindo nicht vor
Inszenierung zuriick. Er setzt Schauspieler
ein oder filmt aus der vermeintlich subjekti-
ven Perspektive seiner abwesenden Haupt-
figur. Solche Dramatisierungen werden je-
doch immer mit authentischem Material
kombiniert, wie etwa einem realen Schau-
platz oder einem autobiographischen Text.

In GENET IN CHATILA beispielsweise
lisst Richard Dindo die junge Schauspielerin
Mounia Raoui die Orte besuchen, welche
Genet in seinen Aufsitzen «Quatres heures a
Chatila» und «Un captif amoureux» darstellt.
Im Off werden Genets Texte gelesen, im Bild
sind die beschriebenen Orte, wie sie zum
Zeitpunkt der Dreharbeiten aussahen, zu be-
trachten. Im Fall von Che Guevara arbeitet
Dindo #hnlich mit den Schauplitzen und
Memoiren seines Helden. Doch er geht noch
einen Schritt weiter und filmt auch Seiten
aus Ches Tagebuch so, als ob sie Landschaf-
ten wiren. Das extremste Beispiel aber liefert
erin ARTHUR RIMBAUD, EINE BIOGRAPHIE.
Richard Dindo dreht den Film so, als ob er
kurz nach Rimbauds Tod 1891 einen Doku-
mentarfilm gemacht hitte. Rimbauds Freun-
de und Verwandte kommen zu Wort und er-
zihlen vom eigenwilligen und ritselhaften
jungen Dichter, der spiter das Schreiben auf-
gab, um als Waffenhindler in Afrika zu wir-
ken. Diese Figuren werden zwar von Schau-
spielern gespielt, doch ihre Aussagen stam-
men aus authentischen Dokumenten der Zeit
und wurden an den Orten aufgenommen, wo
Rimbaud tatsichlich war.

In all diesen Fillen versucht Dindo also
nicht, seinen Zuschauerinnen und Zuschau-
ern etwas vorzutiuschen, sondern lidt sie
ein, sich vorzustellen, wie es damals hitte
aussehen kénnen, und bietet ihnen dadurch
an, im Prozess des filmischen Wiederherstel-
lens der Vergangenheit eine aktive Rolle zu
spielen.

«Ich bin als Filmemacher ein Biograph
und glaube fest daran, dass der Dokumentar-
film die Kunst der Biographie ist», schrieb
Dindo 2000 in einem Aufsatz, der den auf-

1 ERNESTO “CHE”
GUEVARA,

DAS BOLIVIANI-
SCHE TAGEBUCH

3 Mounia Raoui in
GENET IN CHATILA

4 NIOLVIDO,

NI PERDON
2 ARTHUR Breyten Breutenbach
reyten Breytenba
RIMBAUD, EINE 9 BIeY Y g
in AUGENBLICKE
BIOGRAPHIE

IM PARADIES

schlussreichen Titel «Ich erzihle die Erzih-
lung des andern» hat. Der Dokumentarfilm
hat einen besonderen Stellenwert, weil er -
als wahres Gesamtkunstwerk - alle anderen
Ausdrucksmittel enthalten kann. Neben her-
kémmlichen dokumentarischen Aufnahmen
von Schauplitzen und Augenzeugen be-
stehen Dindos Filme aus weiteren Elemen-
ten, wie geschriebenen Texten, gemalten Bil-
dern oder Zeichnungen, Fotos, historischen
Ton- oder Filmaufnahmen, Auftritten von
Schauspielern sowie Ausschnitten aus Spiel-
filmen und Theaterstiicken. Weil er solche
Elemente in seinen Filmen einsetzt, bezeich-
net sich Dindo als «unreiner» Dokumenta-
rist. Doch im Dienst der “Wiederherstellung”
der Vergangenheit funktionieren diese diver-
sen Materialien als Zeitdokumente, welche
eine abwesende Vergangenheit aufflackern
lassen, wie - so Dindo - «eine Illumination».

Im Buch «Dokumentarisch Arbeiten»
(1996) des deutschen Publizisten und Fern-
sehdokumentaristen Christoph Hiibner er-
kldrt Dindo: «Meine ganze Arbeit dreht sich
um dieses Problem der Wiederherstellung
des Vergangenen. Deshalb bin ich ein unrei-
ner Dokumentarist. Dokumentieren heisst
eigentlich: filmen, was sich vor der Kamera
abspielt im Augenblick. So ist der Dokumen-
tarfilm entstanden. Ich aber bin ein Doku-
mentarist der Vergangenheit. Wenn ich an
einen Ort komme, hat sich das Ereignis
schon abgespielt. Ich kann es also nicht mehr
filmen. Mein Protagonist ist nicht mehr da.
Ich muss das Ereignis zuerst einmal wieder-
herstellen. Da ich aber keinen Spielfilm
drehe, muss ich dieses Wiederherstellen dem
Zuschauer imaginir vorfithren. Er muss sich
das Ereignis, die Personen, die nicht mehr
sichtbar sind, vorstellen. Das heisst, der Film
konstruiert sich Bild fiir Bild einer Abwesen-
heit gegeniiber. Und ich versuche, iiber die
Sprache der Menschen, iiber das Erzihlen,
sichtbar zu machen, was eigentlich ab-
wesend ist.»

Marcy Goldberg



	Erzählen gegen das Vergessen

