
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 44 (2002)

Heft: 236

Artikel: Sprung in die Wolken: Heaven von Tom Tykwer

Autor: Kremski, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-865448

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-865448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FILMFORUM FILMBULLETIN 2.02

Sprung in die Wolken
heaven von Tom Tykwer

«Ich versuche, Themen zu behandeln,
die die Menschen vereinen. Dazu gehört auch
das Gefühl, dass es Menschen an verschiedenen

Orten der Welt gibt, die gleichzeitig dasselbe

denken. Von dieser Idee bin ich besessen.»

KrzysztofKieslowski

Am Anfang eine Simulation. Ein
Hubschrauberflug über eine grüne Hügellandschaft,

die ein Computer dem Versuchspiloten
vorgaukelt. Das falsche Bild füllt die ganze
Leinwand, als gäbe es keine Wirklichkeit ausserhalb

der Illusion. Der Scheinpilot ist darin
eingetaucht. Der Zuschauer teilt seinen Blick.

Partikel der Realität tröpfeln ein über den

Ton. Die Realität befindet sich im Off. Die Stimme

eines Instrukteurs gibt Anweisungen. Aber
der junge, unerfahrene Pilot missachtet die

Regeln und hebt zu weit ab - weg von der falschen

grünen Erde und hoch hinauf in einen falschen
blauen Himmel. Die Simulation stürzt in sich

zusammen, das Bild erlischt.

Der Instrukteur schlägt warnend einen

Bogen vom Spiel zum Ernst: «Mit einem echten

Hubschrauber kannst du nicht so hoch

fliegen.» «Wie hoch kann ich denn fliegen?» will
der Pilot wissen. Und die Geschichte, die nun
folgt, dient dazu, das herauszufinden.

Illusionen
Am Ende wird der Film auf seinen Anfang

zurückkommen und den Bogen schliessen.
Dann sitzt der Pilot in einem realen
Hubschrauber und steuert ihn wie in der Simulation
zu hoch. Die Welt bricht davon nicht zusammen,

aber der Hubschrauber verschwindet im
Himmel, was immer das auch heissen mag.

Die Landschaft, von der er abhebt, ist
genauso hügelig wie in der Simulation, als sei er
endlich in die Illusion hineinprojiziert. Nur ist
sie nicht mehr künstlich grün, sondern in ein
goldenes Licht getaucht. In ihrer poetischen
Verklärung ist sie nicht weniger virtuell.

Spiegelungen
Am Anfang des Films gibt es einmal den

Schein eines Gegenschnitts von der Simulation
auf den Piloten, nicht aber um ihn plan und
banal von ihr abzugrenzen. Die fiktive
Landschaft, in die er blickt, verschmilzt vielmehr mit
ihm zu einem Bild, lässt sich von ihm nicht
lösen. Der eingebildete Himmel hängt über
seinem Kopf, die falsche Landschaft durchzieht
die Gläser seiner Brille. Die Landschaft spiegelt
sich in ihm, er sich in ihr.

Die Einheit von Betrachter und Betrachtung,

von subjektivem Blick und objektiver
Welt, die somit in der Exposition in einer Art
trompe-l'oeil-Effekt vorentworfen ist, wird im
finalen Akt des Dramas eingelöst. So wie der
Hubschrauber von der Erde abhebt, hat sich der

Film dann längst schon von der Realität
entfernt, um in die Sphäre des Poetischen
einzutauchen.

Nicht am Himmel, sondern im Himmel
verschwindet der Hubschrauber. Nicht von sky



ist die Rede, sondern von heaven. Ein poetisches
Bild, das vage und ambivalent ist. Es verkündet
frohlockend die Vorstellung wundersamer

Errettung, ewigen Glücks und spiritueller
Entrückung. Himmel bedeutet aber auch Tod, das

Ende der physischen Existenz.

Zufälligkeiten
Der Pilot ist Filippo Fabrizi, ein junger Ca-

rabiniere in Turin. Während er im Simulator
sitzt und der Wirklichkeit entflieht, greift eine

junge Frau gerade in die Wirklichkeit ein, um
sie umzugestalten. Die Lehrerin Philippa Pac-

card legt eine Bombe.
Das ist nicht böse gemeint; vielmehr soll

dadurch alles gut werden. Die Lehrerin exerziert

nur wie ein berufener Racheengel ein himmlisches

Strafgericht. Ein skrupelloser
Drogenunternehmer soll dadurch aus der Welt
geschafft werden.

Vier Menschen verlieren bei der Explosion
ihr Leben - nur nicht der, für den die Aktion
inszeniert ist. Eine tragische Ironie des Zufalls.

Metamorphosen
Während im einen Fall eine Computerwelt

implodiert, explodiert im anderen der Aus-

senaufzug eines Bürohauses. Beides sind
Katastrophen, aber nur eine ist wirklich.

Der Film exponiert damit zwei Protagonisten,

wie sie gegensätzlicher nicht sein können.
Der Träumer und die Kriegerin - am Ende

sitzen sie dann doch im selben Hubschrauber.
Eine ehemalige Lehrerin, die zur Regulatorin
wurde, und ein ehemaliger Polizist, der zu
ihrem Fluchthelfer wird.

Nur dass sie das im letzten Stadium ihrer
Geschichte auch schon nicht mehr sind,
sondern sich dann schon wieder weiterverwandelt
haben. Gemeinsam steuern sie in die letzte
Katastrophe, die sich auch interpretieren lässt
als höchstes Glück.

Rolltreppe aufwärts
Der letzte Akt des Dramas bringt

gewöhnlich die Katastrophe oder aber die Lösung.
Hier bringt er offenbar beides.

Am Anfang führt ein aufwärtssteigender
Fahrstuhl vier Personen in den Tod, während im
selben Bild die Frau, die dafür die Verantwortung

trägt, auf einer Rolltreppe abwärts fährt.
Zwei unversöhnlich auseinanderlaufende

Bewegungen: die eine in den Himmel, die andere

Richtung Hölle.
Der Schuld folgt Sühne und der Gnade die

Erlösung. Der Helikopter-Steilflug ganz am
Ende vollzieht die Aufwärtsfahrt des Fahrstuhls
nach. Das ist wie eine Geste der Vergebung, die
Täter und Opfer zu guter Letzt auf gleichem
Niveau vereint.

Himmelfahrt
Auf Erden verdammt, doch in den Himmel

aufgenommen: das Ende verweist aufLars

von Triers breaking the waves. Dort signalisiert

himmlisches Glockengeläut, dass eine

heilige Sünderin nach selbstauferlegtem Martyrium

in anderen Sphären weilt.
Von der frömmlerischen Dorfgemeinschaft

dagegen geächtet, wurde sie von ihr bei
der Beerdigungszeremonie wortwörtlich «zur
Hölle geschickt». Das letzte Wort jedoch sprechen

die Glocken; das letzte Bild gehört dem
Himmel. Aus dessen Perspektive fällt ein
distanzierter Blick zur Erde, zwischen den
Glocken hindurch, von Wolken vernebelt.

Und auch miracolo a milano von
Vittorio de Sica liefert hier eine Parallele. Dort
entführt ein reiner Tor auf noch märchenhaftere
Weise die Ausgestossenen der Gesellschaft dem

Zugriff der Obrigkeit. Als subproletarisches
Geschwader sieht man sie am Schluss auf Hexenbesen

in vollendeter Formation gen Himmel
reiten. Den auf der Erde herumwieselnden
Polizisten bleibt nur das Nachsehen.

Unten die Hölle
In heaven ist es eine blindwütig die

Landschaft durchkämmende Anti-Terror-Einheit,

der am Ende nichts übrigleibt, als dem von
der Erde abhebenden und in die Legende
enthobenen Heldenpaar noch ein bisschen
hinterherzuballern. In ihrer schwarzen Vermummung
und mit ihrem wilden Herumgerenne sehen sie

aus wie Abgesandte der Hölle, die die ihnen in
den Himmel entgleitenden Sünder für einen
weiter unten befindlichen Ort reklamieren wollen.

Sie sind in Wahrheit die Akteure der
Gewalt und machen selbst den Terror, den sie zu
bekämpfen vorgeben. Wenn sie schon nicht die
mutmasslichen Übeltäter greifen können, halten

sie sich eben an anderen schadlos. So

erobern sie im Sturmangriff das Haus, das jenen
Asyl gewährt hat, um so zumindest ein paar
minder Schuldige abzuschleppen.

Märchenschlüsse
Die Schlussbilder von heaven, breaking

THE WAVES und MIRACOLO A MILANO
lassen sich leicht als Religionskitsch missverstehen.

Dahinter zeigt sich aber eher ein Interesse

für das Märchenhafte an der Religion und
ihrer volkstümlich gewordenen Bilder, die sich
auch eignen als Vehikel für Sozialkritik, vor
allem aber die Kraft des Mythos haben.

Dem Spirituellen lässt sich Melodramatik
abgewinnen, das Melodramatische sich ins
Spirituelle steigern. Bei Lars von Trier und
Vittorio de Sica wittert man die Ironie. Und
Tom Tykwer nennt sich einen «spirituellen
Atheisten». Wo de Sica sein Sozialmärchen mit
einer deftigen Kapitalismuskritik verbindet und

Lars von Trier ein Religionsklischee benutzt,
um eine moralkritische These aufzustellen,
zieht Tykwer aus den religiösen Mythen seine

Metaphern, um seinen Glauben an die spirituelle

Kraft der Liebe in einen parallelen Kontext
zu stellen.

Opfergang
So greift eins ins andere. Im Sinne der

Mythologie sind Filippo und Philippa reine

Toren und heilige Sünder, die auf ihrem Kreuzweg
den Häschern eine Nase drehen. Als heimliche
Passionsgeschichte wird das spätestens
transparent, wenn sie sich das Haar scheren lassen
und sich damit zeichenhaft in eine Reihe stellen

mit der Protagonistin von Carl Theodor Drey-
ers LA PASSION DE JEANNE D'ARC.

Philippa ist wie Jeanne die kriegerische
Frau, die mit Gewalt für eine höhere Gerechtigkeit

streitet. So wie die eine jetzt dafür als
Terroristin wurde die andere dafür früher als Hexe

gebrandmarkt.
Beide sind sie einem peinigenden Verhör

ausgesetzt, bei dem das Urteil schon von
vornherein festzustehen scheint. Und beide sehen
sie sich einer im ganzen oder in Teilen korrupten

und gegen sie verschworenen Obrigkeit
gegenüber, die sich klerikal oder polizeilich
uniformiert.

Die Frage, die man an Philippa wie an
Jeanne stellt, ist die gleiche: in wessen Auftrag
sie gehandelt hat? Diejenigen, die sie gross-
mundig zur Hölle verdammen, sind jedoch
selber abgefeimte Teufel. Genauso wie die
selbstgerechten Dorfpatriarchen in Lars von Triers
BREAKING THE WAVES.

Gottesurteil
Filippos und Philippas Himmelfahrt

erscheint da wie ein Urteil in höchstrichterlicher
Instanz. Sie werden nicht nur freigesprochen,
sie werden auch verklärt. Das verbindet sie mit
der in Unschuld schuldigen Heldin in Lars von
Triers spirituellem Melodram.

So wie sich Bess in breaking the waves

selbst zum Opfer darbietet, vollziehen auch

Filippo und Philippa ihren Opfergang. Indem
sie sich das Haar scheren, kasteien sie sich als

Büsser und entsagen der Welt. «Ich will nur,
dass es bald zu Ende ist», sagt Philippa und äussert

damit neben Todessehnsucht auch
Sühnebereitschaft.

Umkehrung
Bevor sie am Ende einen Polizeihubschrauber

entwenden, um sich aus ihrer Lage
zu befreien, fassen sie sich an der Hand wie
Bodo und Sissi in der krieger und die
Kaiserin vor ihrem Sprung vom Dach der Klinik.
Dort lautet das Kommando: «Komm!», hier
heisst es: «Jetzt!» Und wenn der Hubschrauber



FILMFORUM FILMBULLETIN 2 OB

dann auf langem Weg mit ihnen in die Höhe

steigt, entspricht das - nur in umgekehrter
Richtung - dem Sturz Bodos und Sissis in die
Tiefe und den möglichen Tod.

Ein Topos aller Filme von Tom Tykwer ist
der Sprung oder Sturz in den Tod, der zu neuem

Leben führt, welchem auch immer. Darin
macht auch heaven keine Ausnahme. Nur
dass der freie Fall hier paradoxerweise nach
oben weist. Filippo und Philippa fassen sich an
der Hand und springen in den Himmel.

Der Träumer und die Kriegerin
Ob das eine «positive Selbstaufgabe» ist

wie der Sprung Bodos und Sissis in der krie-
ger und die Kaiserin oder aber eine
«negative Selbstaufgabe» wie der endlos lange
Sturz Marcos in die Gletscherspalte in win-
terschläfer, ist hier vielleicht weniger
eindeutig als sonst zu fassen. Deutlich ist aber, dass

der Sprung Filippos und Philippas zum Sprung
Bodos und Sissis in eine kontrapunktische
Beziehung gesetzt ist.

Dabei ist das Protagonistenpaar in heaven

selbst schon eine Umkehrung des

Protagonistenpaars aus Tykwers unmittelbar davor
entstandenem Film. Die Frau hat hier den Part
des Kriegers und der Mann zur Abwechslung
die weibliche Rolle. Er führt die Kriegerin aus
traumatischer Schuldverstrickung in die
Erlösung.

Schon in den Plakatmotiven sind die
beiden Filme aufeinander bezogen. Filippo und
Philippa finden sich als Paar gemeinsam an den
Himmel projiziert, während Sissi wie ein
rettender Engel aus dem Himmel herab nach
Bodos Hand greift, um ihn zu sich heraufzuziehen.

Es passt dazu, dass sich in einer Szene

Sissi MiRACOLO a MiLANO im Fernsehen
ansieht.

Selbst noch der Hubschrauber, der in die
Himmelslandschaft eintaucht, um sich schliesslich

in ihr aufzulösen, findet in der krieger
und die Kaiserin sein Gegenstück. Dort ist es

der Bus, mit dem Bodos toter Bruder Walter und
Bodos eigener alptraumhafter Doppelgänger
auf einem Feldweg in das Bild hineinholpern,
um sich dann aufhalbem Wege zwischen den
Feldern aufzulösen. Der Weg, der zum Himmel
führt, und der Weg north by northwest sind Pforten

ins Geisterreich.

Maskulin/Feminin
Während Philippa die maskuline Seite der

GotteskriegerinJeanne verkörpert, äussert sich
in dem sanften Filippo deren Weiblichkeit.
Schon die physiognomische Ähnlichkeit
zwischen Dreyers Jeanne d'Arc-Darstellerin und
Filippo mit seinem runden, kindlichen Gesicht
und den grossen, weit geöffneten Augen ist
auffällig. Dadurch, dass nicht Philippa allein den

Mythos der Jeanne d'Arc in sich fokussiert,
sondern sich dessen Adaption auf beide Figuren

verteilt, wird aber auch deutlich, wie sehr

Philippa und Filippo nur Teile einer
Gesamtpersönlichkeit sind.

Das ist ein Konzept, das tief in Tykwers
Weltanschauung verwurzelt ist. In der krieger

und die Kaiserin etwa findet es sich
verschlüsselt in Sissis sibyllinischem Traum, in
dem sie sich und Bodo sowohl als Bruder und
Schwester wie auch als Mann und Frau visio-
niert, aber vor allem eben in jedem von ihnen
beiden das gleichzeitige Vorhandensein einer
männlichen und einer weiblichen Persönlichkeit

wahrnimmt.

Zwillinge
Bodo wiederum und sein Alptraum-Ich,

die Aussen- und die Innenseite einer Person,

werden nebeneinander inszeniert wie
Zwillingsbrüder. Wie Zwillinge laufen auch Filippo
und Philippa nebeneinander her, nachdem sie
beide sich das Haar geschoren haben. Da sie

sich in geschlechtslose oder aber androgyne
Wesen zu verwandeln scheinen, kann in ihrem
Fall kaum noch von Zwillingsbruder oder

Zwillingsschwester die Rede sein.

Wie sehr Filippo und Philippa eine
gemeinsame Identität haben beziehungsweise
entwickeln, etikettiert sich bereits in der

Namensparallele. Zudem sind sie am gleichen
Tag geboren (wenn auch nicht im selben Jahr)
und gleichen sich auch äusserlich im Laufe der
Geschichte immer mehr einander an, was sich
in ihrer Kleidung wie in ihrer Körpersprache
niederschlägt und seinen Höhepunkt dann
eben darin findet, dass beide sich das Haar
abscheren lassen.

Doppeltes Leben
Solche geheimnisvollen Doppelidentitäten

finden sich auch im Werk von KrzysztofKies-
lowski. In LA DOUBLE VIE DE VERONIQUE gibt
es eine magische Verbindung zwischen der
Polin Weronika und der Französin Véronique,
die einander nicht kennen, sich nur einmal un-
bewusst begegnen und schon rein äusserlich
von zwillinghafter Gleichheit sind.

Nicht nur sehen sie gleich aus, sie sind
auch gleich alt, haben den gleichen Sinn für
Musik und die gleiche Herzschwäche. Die parallele

Identität von Weronika und Véronique
schlägt dabei genauso eine Brücke zwischen
zwei Kulturen wie die Verschmelzung des Italieners

Filippo und der Engländerin Philippa zu
einem zuletzt eigentlich nur noch metaphysisch

zu begreifenden Zwitterwesen.
In Kieslowskis bleu wiederum gibt es die

merkwürdige Koinzidenz, dass ein unbekannter

Strassenmusiker unvermittelt dieselben



Noten spielt, die ein kurz zuvor verstorbener

Komponist anderenorts hinterlassen hat.

Das sind Momente, in denen Kieslowski
seine Vorstellung inszeniert, «dass es Menschen

an verschiedenen Orten der Welt gibt, die

gleichzeitig dasselbe denken». In seiner
Doppelung von Figuren drückt sich eine wohl
mystische Sehnsucht aus nach einem
zwischenmenschlichen Gleichklang oder nach einem mit
sich selbst kommunizierenden Seelenzustand.

Engelsgestalten
Eine Gleichheit der Namen findet sich

auch zwischen Filippos kleinem Bruder und
seinem Vater, die beide Ariel heissen. Ein Name,
der so luftgeistig klingt, dass er sich auch den

Engeln Damiel und Cassiel in Wim Wenders'

spirituellem Filmessay der himmel über Berlin

zugesellen liesse. Ein Kontext, der insofern
Sinn macht, als Filippo und Philippa in ihrer
offensichtlichen Metamorphose zuletzt immer
unirdischer und unkörperlicher werden, als

würden sie in einen engelsgleichen Zustand
transzendieren.

Zuweilen wirken sie durchaus wie Wenders-

Engel, wenn sie sich am Rande einer
Dorfgesellschaft bewegen - in dem Toskana-Städtchen

Montepulciano, wohin sie sich zuletzt
geflüchtet haben. Zwar sind sie dort auch ganz
real die Aussenstehenden, die nicht dazu

gehören und nicht dazu gehören können, doch
sind sie es zugleich auf einer Meta-Ebene.

Ganz fremdartig erscheinen sie, wenn
sie von aussen durch ein Fenster in das Haus
blicken, das ihnen Zuflucht geben soll. Sie sind
nicht mehr von dieser Welt.

Verschmelzung
Deshalb ist die Szene ihrer scheinbar

sexuellen Vereinigung auch so völlig aseptisch.
Auf Distanz gerückt in einer Landschaftstota-
len, in ihr stilisiert als Schattenriss, verschmelzen

ihre stehenden Körper miteinander. Dabei
ordnen sie sich figürlich an zu einem Tableau,
das sie wie Adam und Eva unter einem Lebensbaum

abbildet - in einer offenkundigen
Paradies-Allegorie.

Ihre Nacktheit ist eher dafür zu nehmen,
dass sie sich des letzten Rests irdischer Profa-
nität entkleidet haben und ihre Angleichung
aneinander in diesem Zustand das letzte
Stadium erreicht hat. Der Akt, den diese Szene

beschreibt, ist eine spirituelle Vereinigung.
Mit ihrer Ankunft in der Toskana und

ihrem Eintreten in die Landschaft ist ihr Weg zu
diesem abschliessenden Höhepunkt schon

vorgezeichnet. Mehrfach finden sich kurze
Momente, in denen sie sich in Überblendungen
aufzulösen beginnen, so wie am Schluss der

Helikopter am Himmel.

Im Fluge
Die Kamera kreist über der Landschaft, in

der sich dieser Akt vollzieht, und zeichnet ihn
damit als magischen Moment. So wie Kieslowski

den Augenblick umkreist, in dem die beiden
Veronikas am selben Ort zusammenkommen.

Flugbewegungen sind die Markierungszeichen,

zwischen denen sich die Geschichte
orientiert. Das beginnt mit dem Helikopterflug,
der schon in der Computersimulation den Weg
zum Himmel sucht, und endet mit dem Heli-
kopterflug, auf dem das Paar nach seiner
spirituellen Vereinigung den Weg zum Himmel
findet.

Dazwischen, noch im ersten Teil des

Films, der in Turin verortet ist: die Vorankündigung

des Wunders. Turin - das ist der Ort der

Dunkelheit, aus dessen Labyrinth das Heldenpaar

den Weg nach aussen findet.

Weissagung
In jener Szene, die als «Vorbote des Wunders»

fungiert, erfasst die Kamera Philippa aus
der Obersicht. Sie liegt in ihrer Gefängniszelle,
den Blick nach oben gerichtet. Das
Eingeschlossensein in einer Zelle entspricht jenen
Kokon-Bedingungen, wie sie Tom Tykwer in
DER KRIEGER UND DIE KAISERIN entwirft.

Das Bild Philippas überblendet lange (wie
in einer Doppelbelichtung) mit einer Luftaufnahme

der Stadt. Aus der extremen Obersicht
erscheint die Stadt mit ihrem geometrischen
Muster und ihren scheinbar flächigen Verwink-

lungen nicht weniger als simulierte Welt wie
die, über die Filippo anfangs in dem Simulator
gleitet. Die Landschaft der Stadt spiegelt sich in
Philippa und sie sich in der Landschaft -
entsprechend zu Filippo in der Exposition.

Das Luftbild der abstrakten Stadt ist em-
blematisch schon in der Vorspannsequenz
vorweggenommen. Bedeutungsvoll wird darauf
eingeblendet: Heaven. Der Blick hinab auf diesen

Moloch, den die Stadt darstellt, erfolgt aus

Helikopterhöhe oder aus dem Himmel.

Wachtraum
Das Hineinblenden der in Ruhe liegenden

Philippa in den Kameraflug über die Stadt ist
wie ein Thaumatrop-Effekt, der die Illusion
erzeugt, sie selber fliege über der Stadt. Eine
Schlüsselszene, die zugleich vor- und
zurückverweist.

Der imaginäre Flug Philippas paralle-
lisiert im Rückverweis den simulierten Flug
Filippos. Am Ende werden beide in Verschmelzung

dieser Einzelbewegungen gemeinsam in
den Himmel fliegen, wie metaphorisch das

auch immer zu verstehen sein mag.

Verbindungen
Mit ihrem Traumflug tritt Philippa auch

in magische Verbindung zu Filippo. Die

Sequenz beginnt aufPhilippa, überblendet in
den Flug über die Stadt und anschliessend auf
Filippo, der in das Bild hineinzublicken scheint,
als würde er es selbst so visionieren. Abschliessend

überblendet der Film auf ihn als Rücken-

figur.
Die Szene ist in ihrer dramaturgischen

Bedeutung vergleichbar mit der Szene in der
krieger und die Kaiserin, in der Sissi an
einer Muschel lauscht und die Kamera scheinbar

durch die Muschel wie durch einen Tunnel
fährt, um am Ende dieser Fahrt auf Bodo
herauszukommen, der am Tunnelausgang wie eine

Vision auftaucht. Die Figuren werden auf diese

Weise magisch miteinander verknüpft.
Darüber hinaus korrespondiert die Szene

in heaven aber noch mit einer zweiten
Schlüsselszene in DER KRIEGER UND DIE KAISERIN.
Wie Sissi auf der Bergwiese liegt Philippa in
ihrer Gefängniszelle in einer Selbstopferungsposition:

in absoluter Isolation, doch nicht am
Ende aller Hoffnung. Und wie in Sissis Blick
zum Sternenhimmel Bodo als Rückenfigur wie
eine Vision hineinblendet, so blendet jetzt
Filippo in Philippas Blick hinein.

Visionen
Die magische Verbindung, die in traumhafter

Vision die Figuren miteinander
verknüpft, als seien sie vom Schicksal füreinander
bestimmt, hat seinen Bezugspunkt im Werk
Heinrich von Kleists. Kleists Käthchen von
Heilbronn, ein scheinbar einfaches Bürgermädchen,

das aber eine heimliche Kaisertochter ist,
liefert schon das unübersehbare Vorbild für
Tykwers "Kaiserin" Sissi (ein eher ablenkender
Name).

Wie Sissi ihren "Krieger" visioniert auch
Käthchen im Traum den ihr auf diese Weise

zum Mann vorbestimmten Ritter und heftet
sich ihm unbeirrbar an die Fersen, um so ihr
Traumgefühl mit somnambuler Sicherheit in
die Realität zu holen. Auch Filippo wiederum
ist so ein Käthchen, das mit romantischer
Konsequenz einer fixen Idee und einer idealisierten

Vorstellung von Liebe folgt.
Doch wie in Kleists Märchen auch dem

Ritter seine Kaiserin schon im Traum
vorschwebte, ohne dass ihm das danach so recht
bewusst ist, so ist auch der Blick der Kriegerin
Philippa in dieser Szene unbewusst schon auf
den jungen Träumer ausgerichtet, der sich ihr
an die Fersen heftet - womit sich die Romantik
erst vollendet.

Zeit
Von Bedeutung ist in dieser Szene auch

die Richtung, in der die Kamera über die Stadt

hinweggleitet. Die Bewegung von rechts nach



HEAVEN
Stab

Regie: Tom Tykwer; Regie-Assistenz: Sebastian Fahr;
Buch: KrzysztofKieslowski, KrzysztofPiesiewicz:

Bearbeitung und Adaption: Tom Tykwer; Kamera: Frank

Griebe; Schnitt: Mathilde Bonnefoy; Musik: Aruo Pärt,
Tom Tykwer; Produktions-Design: Uli Flanisch; Kostüme:

Monika Jacobs; Make-up: Mo rag Ross; Ton: Wolfgang
Schukrafft; Tomischung: Matthias Tempert

Darsteller (Rolle)
Cate Blanchett (Philippa Paccard), Giovanni Ribisi (Fi-
lippo Fabrizi), Stefania Rocca (Regina), Remo Girone

(Ariel Fabrizi sen.), Mattia Sbragia (Major Vittorio
Fini), Alberto di Stctsio (Staatsanwalt), Stefano Santospa-

go (Marco Vendice), Alessandro Sperduti (Ariel Fabrizi

jun.). Giovanni Vettorazzo (Inspektor), Gianfranco Barra

(Leutnant), Vincent Riotta (Cassande)

Produktion, Verleih
XFilme Creative Pool, Miramax in Assoziation mit
Mirage Enterprises und Noe'Productions; Produzenten:

Anthony Minghella, William Horberg, Maria Köpf, Stefan
Arndt, Frédérique Dumas; ausführende Produzenten:

Harvey Weinstein, Agnès Mentre', Sydney Pollack,
Teresa Moneo, Manuela Stehr; assoziierte Produzenten:

Marc Baschet, CedomirKolar; Herstellungsleitung: Ste-

faan Schieder. Deutschland, USA 2000/01. Farbe, 35mm,
Format: 1:1.85; Dauer: 55 Min. CH-Verleih: Filmcoopi,
Zürich; D-Verleih: X Verleih, Berlin

links wirkt wie eine Bewegung gegen die Zeit
und wie eine Rückwärtsdrehung der Uhr, die an
anderer Stelle einmal als Symbol so signifikant
ins Bild gesetzt wird wie in lola rennt.

Von dem allem Anschein nach seitenverkehrten

Ziffernblatt einer Turmuhr blendet der
Film an jener Stelle auf Filippo und Philippa, die

nebeneinander auf dem Boden eines Dachverstecks

liegen. Durch die Überblendung liegen
sie im Kreis der Uhr und damit im Zentrum der
sich scheinbar umkehrenden Zeit.

Die Kamera erfasst die beiden auf dem

Kopf, vermittelt auch hier den Eindruck einer

Seitenverkehrung. Ein Abwärtsschwenk der
Kamera dreht sie wieder in Normalposition.
Doch scheinen sie selber sich dabei gegen den

Uhrzeigersinn zu drehen.

Töne
Die Uhr ist schon der Grundbaustein von

Philippas Exposition. Zunächst: das Ticken
einer Uhr. Dann erst blendet der Film auf zu
Philippa, die eine Zeitbombe präpariert und
dabei die Zeit aufNull zurückstellt.

Auch Filippos Exposition beginnt mit
einem Ton. In seinem Fall mit dem Geräusch

von Rotorblättern.

Rückwärts
Später sitzen die beiden in einem Zug,

mit dem sie ihrer Welt entfliehen. Sie sitzen
nebeneinander, der Fahrtrichtung entgegengesetzt.

Das sieht so aus, als würden sie rück-
wärtsfahren. Sie sind auf dem Weg in eine
andere Welt, einen anderen Zustand, eine andere
Existenz.

Die Bewegung zurück sucht ihren
Anfang. Damit beginnt der zweite Teil des Films:
die Metamorphose. Aus dem Schwarz eines
Tunnels fährt der Zug in eine lichterfüllte
Landschaft.

Das Landschaftsbild füllt die ganze
Leinwand - so wie die Computersimulation, mit der
der erste Teil begann. Zwischen der simulierten
Landschaft am Anfang und der realen
Landschaft, in die sie jetzt fahren, besteht auch eine

bemerkenswerte Ähnlichkeit. Und der Zug
taucht in der einen ein wie der Hubschrauber
in der anderen.

Die Computersimulation brach ab im
Schwarz - mit einem Lichtfleck, der am Ende
erlischt. Jetzt wird das Lichtfenster wieder grösser,

führt aus dem Tunnelschwarz heraus, als

brächte es die Illusion zurück. Wie aus einem
Spiegel.

Das Licht am Ende des Tunnels ist
ambivalent, bedeutet zugleich Tod und neues Leben.

Die Umkehr führt an einen Anfang und zu einer

Wiedergeburt. Durch die Wiedergeburt werden
die beiden in einem mystischen Sinne eins in
gleichem Geist.

Kindheitsorte
Wie über der Computerlandschaft und

dem "Tunnel", in dem sie verschwindet, liegt
auch jetzt über realem Tunnel und realer
Landschaft ein Off-Dialog. Den Worten Filippos und
Philippas ist zu entnehmen, dass die Fahrt
zurück in die Kindheit geht.

Filippo lässt sich von Philippa an den Ort
ihrer Kindheit bringen, so wie er selbst sie vorher

auf den Dachboden (und unter den
Uhrturm) geführt hat, der ein Zufluchtsort seiner
Kindheit war.

Filippos und Philippas spirituelle
Metamorphose, die hiermit einsetzt, bedeutet nicht
nur ihre Verwandlung in engelgleiche Wesen,
sondern auch eine Regression in einen Zustand

rückgewonnener Kindlichkeit. Der radikale
Haarschnitt, den sie sich jetzt verpassen, fügt
sich auch hier ins Bild, ist er doch absolut
geburtgerecht.

Zyklik
Wie LOLA RENNT Und DER KRIEGER

und die Kaiser ist auch heaven ein surreales

Märchen.
Tod und Geburt fallen zusammen. Die

Handlungsteile sind einander spiegelbildlich
zugeordnet. Und die Protagonisten bewegen
sich zurück im Kreis der Zeit und gleichzeitig
im Zyklus ihrer eigenen Geschichte.

Ihre Kindlichkeit müssen sie gegen eine
mechanisierte Erwachsenenwelt verteidigen.
Doch während Filippo diese Kindlichkeit
vielleicht von vornherein, was heisst: noch immer
besitzt, muss Philippa sie erst zurückgewinnen.

Regression
Auch Liebe, so wie Tykwer sie hier

versteht, bindet ihre spirituelle Kraft an Kindlichkeit

und wird damit zu einem regressiven Akt.
Der Moment, in dem sich Filippo verliebt,
macht ihn bezeichnenderweise wieder zum
Bettnässer. Und wenn die beiden am Ende wie
zwei kindliche Engel in den Himmel springen,
ist das eine Kinder-Utopie. Entsprechend nehmen

sie sich wie Kinder bei der Hand.

Märchen
Liebe, speziell wenn sie so märchenhaft

ist wie hier, verknüpft sich so mit einer
Rückwärtsbewegung. Das Märchen, in der Definition
von Michael Ende, will «das Ewig-Kindliche im
Menschen» anrühren, und es will damit
verdrängte Gefühlswelten zu neuem Leben bringen.

Bei Michael Ende findet das Mädchen
Momo durch die Niemalsgasse den Weg ins
Herz der Zeit. Doch um dorthinzukommen,
muss es wie Filippo und Philippa rückwärts
gehen.



m FILMBULLETIN 2.02 NEU IM KINO

WARM WATER

UNDER A RED BRIDGE

Shohei Imamura

Niemalsgasse
Der Tunnel in eine märchenhaft verzauberte

Toskana ist für Filippo und Philippa ihre
Niemalsgasse. Wenn Filippo und Philippa erst
die Niemalsgasse passiert haben, gehen für sie

die Uhren anders. Erzählweise und Rhythmus
des Films ändern sich analog zum sich
verändernden Zeitgefühl der Figuren.

Wenn die schwarzen Männer in diese Welt
archaischer Beschaulichkeit eindringen, um
dort ihre Hektik zu verbreiten, müssen sich die

kindlichen Helden gegen sie wie gegen
Repräsentanten einer Erwachsenenwelt zur Wehr setzen

(oder sich ihnen einfach entziehen). So wie
Momo in ihrer Auseinandersetzung mit den

grauen Zeitdieben - in einer Geschichte, die
ebenfalls in Italien angesiedelt ist.

Am Ende der Anfang
Für einen winzigen Augenblick in lola

rennt kriecht einmal eine Schildkröte durch
Lolas Zimmer. Schon das ist eine Reminiszenz

an Michael Ende. Die Schildkröte ist Kassiopeia,
die nicht nur Momo durch die Niemalsgasse
führt.

Auch Lola greift ganz wundersam in die
Zeit ein, um die Uhr anzuhalten oder gar
zurückzudrehen. Und die Geschichte spult sich
mehrfach wieder an den Anfang, sucht immer
wieder ihren Ausgangspunkt.

Die Niemalsgasse bringt auch Filippo und

Philippa zu ihren Anfängen und zu einem
Anfang. Im Fall Philippas heisst das auch ganz
konkret: an den Ort ihrer Kindheit.

Ihre Vereinigung unter einem Lebensbaum

in einer Landschaft wie im Paradies führt
sie dann in der Allegorie zurück bis an den

Anfang der Welt.

Abblende
Genauso ist dann ihre Einkehr in den

Himmel nicht nur ein Ende, sondern auch ein

Anfang: das märchenhafte Vorstellungsbild von
einer letzten Verwandlung und von einer
endgültigen Wiedergeburt.

Das Schlussbild eines spirituellen
Märchens, das das Ende heiter nimmt. So schwerelos

wie das Wunder von Mailand vollzieht sich
auch das Wunder von Turin beziehungsweise
Montepulciano.

Das letzte Bild zeigt den Himmel. Dann
blendet der Film ab. Genauso wie er schon am
Anfang auf dem Computerhimmel abgeblendet
hat, als das Bild abstürzte, und wenig später auf
der sich spaltweit öffnenden Fahrstuhltür
abblendete, die auf ihre ganz eigene Art ein Fenster

zum Licht aufmachte. Eine Folge von
Stationen des In-die-Luft-Fliegens, die allesamt im
Schwarz enden.

Peter Kremski

Der Revolutionär und Sexualwissenschaftler

Wilhelm Reich sah in seiner «Orgon-
Theorie» die ganze Welt als Netz kommunizierender

Blasen kurz vor dem lustvollen Zerplatzen

- worin auch das Wesen des Orgasmus
bestehe. In Fontänen der Lust entlade sich beim
Sex die zurückgehaltene aufgestaute Energie,
womit wunderbarerweise auch die Heilung von
Krebs und Krieg und allen anderen Übeln der
Welt liege. «Little Nemo» träumt jede Nacht
vom lustvollen Entleeren der übervollen Blase.

Dann wird daraus ein Fluss und schliesslich ein

Meer, auf dem die populäre Comicfigur von
Windsor McCay zu Beginn des zwanzigsten
Jahrhunderts ihre Abenteuer besteht.

Die Wonnen der Inkontinenz feiern fröhlich

Hochzeit mit den Zyklen der Lust im Film
des 74-jährigen japanischen Altmeisters Shohei

Imamura, der mit seinem aphoristischen Titel
WARM WATER UNDER A RED BRIDGE auf den

ersten Blick als fideler Altersscherz
daherkommt. In dessen Mittelpunkt steht eine Frau,
deren aufgestauten inneren Wasser sich in
gigantischen Geysiren Bahn brechen, wenn sie

Sex hat. Das warme Wasser fliesst in den Fluss

unter der roten Brücke in einem kleinen japanischen

Dorf, woraufhin der eigentlich
umweltvergiftete Strom plötzlich wieder fette Fische

führt, Blumen zur Unzeit erblühen und
überhaupt alle Kreisläufe der Fruchtbarkeit wieder
in Gang gesetzt werden.

Die schöne Saeko gilt im Dorf als eine Art
Schamanin, und auch die bei ihr lebende
Grossmutter scheint über Zauberkräfte zu verfügen,
die aufvor-buddhistische und vor-shintoisti-
sche Traditionen verweisen. Geheimnisumwittert

ist hingegen der Tod der Mutter, die offenbar

mit einem archaischen Ritual vergeblich
versucht hatte, den Fluss endgültig zu reinigen.

Der arbeits- und orientierungslose Yosu-
ke wird von seinem philosophischen Pennerfreund

Taro in der Grossstadt inzwischen
energisch auf die Suche nach seinem Platz in der
Welt geschickt. Er soll nach einer aus einem
Tempel in Kyoto gestohlenen und dann im Haus

an der roten Brücke versteckten goldenen
Buddhastatue suchen. Die wird er nie finden. Auf
die Suche allein schon kommt es an. Nur das

Handy muss noch verschwinden und sämtliche

Bindungen zur modernen Lebenswelt samt
einer geldgierigen Ex-Frau müssen gekappt

werden, damit sich Yosuke wie einer der
auszieht, die Liebe und das Leben wieder neu zu
erlernen, auf die Zauberwelt an Fluss und Meer
einlassen kann.

Zufällig beobachtet er Saeko bei einem
Ladendiebstahl, der offenbar solche
Lustgefühle bei ihr auslöst, dass sie auf der Stelle
urinieren muss. Er folgt der schönen jungen
Frau in ein verwunschenes Haus, lässt sich
verführen und schläft mit ihr. Die Säfte fliessen,
ein Zauberbann ist gebrochen und zugleich ein
neuer gestiftet. Yosuke nimmt einen Job auf
einem Fischkutter an. Auch die Geschichten
von seinem Vorgänger Koji und alle Warnungen
der exzentrischen Dörfler können ihn nicht
abschrecken. Wenn er mit dem Boot zurückkehrt,
gibt ihm Saeko oft schon Zeichen mit einem
Spiegel, dass sie ihn braucht. Yosuke stolpert
vom Boot und rennt dann über die Brücke zu
ihr, und die Leute im Dorfwissen schon, dass

wenig später die Fische wieder beissen werden.
«Ertränke dich in den Armen einer Frau, sei

treu nur deiner Lust und mach dir keine Sorgen
um den Alltag.» Das hatte ihm der
geheimnisumwitterte alte Taro mit auf den Weg gegeben.

Imamuras Film feiert mit die Sexualität
als Gottesdienst an der menschlichen Natur.
Deren spirituellen Kräfte werden allein von den

Frauen bewahrt und gepflegt. Shohei Imamura
hat viele seiner Lieblingsmotive in diesem Film
versammelt (seine Kritik am materialistischen
zeitgenössischen japanischen «Way ofLife», die

Aufforderung der Rückkehr zu archaischen
Traditionen, seine Neigung zum bizarren Mosaik
der Alltagssituationen) und erzählt dieses
poetisch-realistische Märchen von der Zauberkraft
des weiblichen Begehrens mit heiterer Lauterkeit,

setzt noch die laszivsten Pointen frech
augenzwinkernd und entführt uns mit zärtlich
gefilmten Skizzen der «menschlichen Komödie»

ins Reich der schlichten kinematographi-
schen Schönheit.

Josef Schnelle

R: Shohei Imamura; B: Motofumi Tomikawa, Daisuke

Tengan, S. Imamura; K: Shigeru Komatsubara; S: Hajime
Okayasu; M: Shinichiro Ikebe; D (R): Koji Yakush0 (Yosuke),

Misa Simizu (Saeko), Mitsuko Baisho (Mitsu),
Mansaku Fuwa (Gen).Japan 2001.35mm, Farbe; Dauer:
11g Min. CH-Verleih: Filmcoopi, Zürich


	Sprung in die Wolken: Heaven von Tom Tykwer

