
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 42 (2000)

Heft: 229

Artikel: Von der Hingabe und vom Ausbrechen : Kadosh von Amos Gitaï

Autor: Wagner, Susanne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-865553

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-865553
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von der Hingabe und vom Ausbrechen
kadosh von Arnos Gitaï

Am Rand des

Viertels Mea
Schearim
warnen
Schilder die
Besucher, sich

anständig zu
benehmen und
zu kleiden.

Die ersten Bilder von kadosh sind
still und intim. Wir sehen ein Ehepaar
im Bett liegen; es sind zwei separate,
schmale Betten, und es ist früh am Morgen.

Der Eindruck von Privatheit
verstärkt sich, wenn klar wird, dass es ein

ganz spezielles Paar ist: Der Mann und
die Frau sind streng orthodoxe Juden.
In einer peinlich genauen Reihenfolge
verrichtet der Mann seine Morgenrituale:

Er wäscht die Hände, er zieht sich
den Gebetsmantel über, er wickelt sich
die Tefillin, die schwarzen ledernen
Gebetsriemen, um den Arm und bindet sie

an der Stirn fest, und er betet. Meir, so
heisst der Mann, weckt seine Frau Riv-
ka, die sich sofort aufsetzt und ihren
Mann anschaut. Ihre Augen glänzen

von den Tränen der Nacht, und Rivka
erscheint auf eine seltsame Weise
entrückt. «Ich habe grossen Respekt für
dich», sagt Meir und küsst ihre Hand.

Der Film kadosh spielt in unserer
Zeit in Mea Schearim, einem ganz
besonderen Quartier in Jerusalem. Hier
leben die streng orthodoxen Juden in
einer Art Mikrokosmos, der sich
abgrenzt von der übrigen Welt. Am Rand
des Viertels warnen Schilder die Besucher,

sich anständig zu benehmen und
zu kleiden. Mea Schearim will sich
nicht öffnen, die Gemeinde genügt sich

selbst, denn ihre Mitglieder bilden eine

symbiotische Einheit mit sich selbst und
der Religion. Dazu gehören die Regeln,
die das Leben der orthodoxen Juden

minutiös prägen: 365 Tage des Jahres,
24 Stunden des Tages sind den
Vorschriften unterworfen. Eine davon ist,
das Fortbestehen der Gemeinde zu
sichern. «Die einzige Aufgabe einer Tochter

Israels ist, Kinder zu gebären», sagt
der Rabbi im Film, und genau das kann
Rivka nicht. Zumindest scheint es so;
später wird sich herausstellen, dass sie

eigentlich fruchtbar wäre. Die Gemeinde

lässt das Paar ihre Verachtung dafür
spüren, dass es nach zehn Jahren Ehe

ihre Pflicht noch nicht erfüllt hat. Andere

Männer haben in der Zwischenzeit
drei, vier Kinder gezeugt. Da dies der
einzige Grund für die Ehe ist, verurteilt
der Rabbi die Liebe von Rivka und Meir
als Sünde. Die Situation beschäftigt

FILMBULLETIN 5.OD ES



Amos Citaï
setzt diesen
patriarchalen
Strukturen
zwei starke
Frauencharaktere

entgegen.
Die stille
Rivka, die
ihren Mann
unendlich
liebt, und
ihre jüngere
Schwester
Malka.

Meir so stark, dass er keine Kraft mehr
hat, den Talmud zu studieren - die
einzige sinnvolle Tätigkeit in den Augen
von orthodoxen Juden. Weil für ihn
jetzt jeder sexuelle Kontakt zu seiner
Frau Sünde ist, weil ohne Resultat, weigert

er sich fortan, mit ihr zu schlafen.
Der israelische Regisseur Arnos

Gitaï schält in seinem Film einen

Aspekt des Zusammenlebens in Mea
Schearim heraus: die Beziehung
zwischen dem Individuum und der
Gemeinschaft. Und er setzt den Fokus auf
die Frauen, denen in der streng religiösen

Gemeinschaft nichts anderes übrig
bleibt, als sich den Männern und Gott
zu unterwerfen. Gitaï setzt diesen
patriarchalen Strukturen zwei starke
Frauencharaktere entgegen. Die stille Rivka,
die ihren Mann unendlich liebt und
immer noch voller Hoffnung ist, ihm
einen Sohn zu schenken. Und ihre
jüngere Schwester Malka, die einen jungen
Musiker liebt, der aus der orthodoxen
Gemeinde ausgetreten ist und seinen
Glauben nach liberaleren Grundsätzen
lebt. Der Rabbi hat jedoch bereits einen
anderen Ehemann für Malka ins Auge
gefasst: den strenggläubigen Yossef.
Sein Kampf für die Religion droht
zeitweise ins Fanatische abzudriften. Malka
spricht zu ihrer Schwester davon, sich

vor der Heirat ihrem Geliebten hinzugeben,

damit ihr künftiger Ehemann sie
nach der Hochzeit verstösst und sie
wieder frei ist.

Die junge Meital Barda, die die

Figur der Malka verkörpert, stammt selber

aus einer streng religiösen Familie,
von der sie sich losgesagt hat, um
Schauspielerin zu werden. Sie konnte
noch alle Gebete auswendig, aber sie
hat jetzt persönlich eine kritische
Distanz zur Religion erlangt. Die Figur der
Malka ist innerlich immer in Bewegung.
Der erst zwanzigjährigen Schauspielerin

ist es mit ihrem intensiven Spiel
gelungen, diese verhaltene Unruhe von
Malka glaubhaft darzustellen. Einmal
kann sie ihre Freude, bald eine weissge-
kleidete Braut zu sein, nicht verbergen.
Dann wieder steht auf ihrem Gesicht

Traurigkeit über die Ausweglosigkeit
der Situation geschrieben. Dank diesem
inneren Oszillieren ahnt man, dass bei
Malka beides möglich ist: Dass sie sich
still ihrem Schicksal hingibt, oder dass

sie bald mit ganzer Kraft ausbricht, und
zwar mit allen Konsequenzen.

Anders Rivka - sie ergibt sich
ihrem Los. Auch dann, als der Rabbi sie

fortschickt, damit ihr Mann eine andere
Frau heiraten und mit ihr seine Pflicht
erfüllen kann. Mit grosser Uberwindung

hat Rivka vorher das erste Mal ei¬

ne gynäkologische Untersuchung über
sich ergehen lassen. «Eine künstliche
Befruchtung ist gegen die religiösen
Gesetze», sagt die Ärztin, und: «Nicht
immer ist die Frau schuld, wenn es keine

Kinder gibt. Manchmal ist auch der
Mann unfruchtbar.» Rivka erfährt von
der Gynäkologin, dass die Kinderlosigkeit

nicht an ihr liegt. Aber es ist ein
hilfloser Versuch, das Schicksal
abzuwenden, der ins Leere läuft. Im Grunde
weiss Rivka, dass sie der Gemeinde
ausgeliefert ist, und sie akzeptiert es.
Sie packt ihren Koffer, zieht
widerstandslos in das möblierte Zimmer und
spinnt sich wochenlang in einen Kokon
aus Schweigen ein. Diese wortlosen
Szenen gehören zu den wunderbaren
Momenten der Darstellerin Yael Abe-
cassis: Die junge Frau ist verstummt,
aber die Kamera fährt auf das schöne,
grossflächige Gesicht zu, auf dem etwas

geschieht. Es erzählt von Schmerz und
von einem kindlichen Vertrauen in
Gott.

kadosh, was auf Hebräisch so viel
wie heilig heisst, ist ein ruhiger Film,
dessen klare, einfache Bilder dahinflies-
sen und in klassischer Erzählweise auf
die Tragödie zusteuern: Malka wird mit
Yossef verheiratet und erlebt die
Hochzeitsnacht als brutale Vergewaltigung.
Ob ihr Schmerz dem frommen
Ehemann bewusst ist oder nicht, spielt keine

Rolle. Denn die zuvor durch Gebete

gesegnete körperliche Vereinigung soll
nicht dem Vergnügen der Frau dienen,
sondern alleine der Fortpflanzung. Eine
derart zugespitzte Handlung läuft
Gefahr, in Melodramatik und Pathos
abzudriften. kadosh umschifft diese

Klippen jedoch dank den stillen
Aufnahmen, der behutsam eingesetzten
Musik in dramatischen Szenen und der

eindringlichen und doch verhaltenen
Darstellung der Figuren. Trotzdem
bleibt am Ende des Films, der zweifellos

polarisiert, eine Hilf- und Ratlosigkeit

zurück, kadosh verfällt keinen
Augenblick lang in ein einseitiges
Verurteilen. Die Beurteilung der
Lebensentwürfe der Leute von Mea Schearim
wird jedem Zuschauer und jeder
Zuschauerin selber überlassen.

Regisseur Arnos Gitaï, der mit
kadosh den letzten Teil einer Trilogie
fertiggestellt hat, fasst die komplexe
und emotional geladene Geschichte in
eine schlichte Form. Alle Szenen, die
dem Film eine folkloristische oder
exotische Note verliehen hätten, endeten
auf dem Fussboden des Schneideraumes.

Gitaï wollte auch um jeden
Preis vermeiden, ein karikaturistisches
Bild der Bewohner von Mea Schearim

zu zeichnen; deshalb arbeitete eine

praktizierende Jüdin als Co-Autorin des

Drehbuches mit. Was übrig bleibt,
überzeugt. Und es besticht auch durch eine
eindrückliche Farbensprache: Das

Schlafzimmer, das Ehenest von Rivka
und Meir, in dem am Anfang durchaus
Zärtlichkeiten Platz haben, ist in warmen

goldenen Farbtönen gehalten. Die
Szene des rituellen Waschens, mit dem
sich die Frauen nach der Menstruation
von ihrer "Unreinheit" säubern, ist
atmosphärisch kalt und klar. Der gröss-
te Kontrast zum beschaulichen und
blassen Leben auf den Strassen von
Mea Schearim ist jedoch die Aussen-
welt, in die sich die jungverheiratete
Malka eines Nachts davonschleicht.
Von Freiheitsdrang und Sehnsucht
getrieben, sucht sie in einer Musikbar
nach ihrem Geliebten und findet ihn.
Die folgende Liebesszene ist von einer
wunderbar logischen Konsequenz, aber
sie hebt sich auch farblich vom Rest des

Films ab. Die Lichter der Nacht und der
Bar sind grell und blinkend, orange und
rot, und während die junge Ehefrau in
einem Hinterzimmer mit Hingabe
Ehebruch begeht und mit dem Musiker
Liebe macht, hören die Lichter des
Clubs hinter der Glaswand nicht auf zu
schillern.

Susanne Wagner

Die wichtigsten Daten zu kadosh; Regie: Arnos

Gitaï; Buch: Arnos Gitaï, Eliette Abecassis, Jacky
Cukier; Kamera: Renato Berta; Schnitt: Monica
Coleman, Kobi Netanel; Produktionsdesign: Miguel
Markin; Kostüme: Laura Dinulasco; Ton: Michel
Kharat, Cyril Holtz; Musik: Philippe Eidel.
Darsteller (Rolle): Yael Abecassis (Rivka), Yoram Hat-
tab (Meir), Meital Barda (Malka), Uri Ran Klauz-
ner (Yossef), Yussef Abu Warda (Rav Shimon),
Sami Hori (Yaakov), Lea Koenig (Elischewa), Rivka
Michaeli (Gynäkologin). Produktion: Agav Hafa-
kot, M.P. Productions, Le Studio Canal Plus;
Produzenten: Michel Propper, Arnos Gitaï; ausführender

Produzenten: Shuky Fridman, Laurent Truchot.
Israel, Frankreich 1999. 35-mm, Farbe; Dauer: 110
Min. CH-Verleih: Frenetic Films, Zürich.

FILMBULLETIN 5.0D


	Von der Hingabe und vom Ausbrechen : Kadosh von Amos Gitaï

