
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 41 (1999)

Heft: 223

Artikel: Jesuitische Dramaturgie : Alfred Hitchcocks Spiel mit dem Schuldgefühl
des Zuschauers

Autor: Jansen, Peter W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-866706

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-866706
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


• • •

Alfred Hitchcocks S

mit dem Schuldgefü
des Zuschauers

Jesuitische Dramaturgie

Der Ritus einer
bildorientierten
Religion wie der
Katholizismus,
in dessen Kirchen
mit dem
Lateinischen lange
eine Kultsprache
gesprochen
wurde, die das
Publikum nicht
verstand, aber
dennoch begriff,
funktioniert nicht
anders als
Hitchcocks Filme.

Spätestens bei psycho kannte er keine

Hemmungen mehr, das dicke Kind herauszulassen, das

sich kaum bewegen kann, sich seines Körpers
schämt und, um sich selbst zu verteidigen, den
Basiliskenblick ausgebildet hat, dem die Beschädigungen

der anderen nicht entgehen können.
Zeitlebens von schweren Ängsten und Depressionen
heimgesucht, hatte er in seinem Kino die Sublimation

gefunden - und die Chance, sich für seine
Ängste schadlos zu halten, indem er den Zuschauer

durch das wohlgeordnete Chaos der Gefühle

jagte und ihm den Eindruck vermittelte, selbst
Schuld auf sich geladen zu haben.

Alfred Hitchcock hat nie vergessen können -
und er hat die Geschichte so oft erzählt, dass man
sie schon nicht mehr wiedergeben kann, ohne der
billigen Reduplikation geziehen zu werden und
als Trivialfreudianer zu gelten -, dass ihn sein
Vater einst mit einem Brief zum Polizeirevier
schickte: man möge den noch nicht schulpflichtigen

Knaben für ein paar Minuten in eine Zelle
stecken. Sosehr ihm klargeworden sei, dass er
bestraft werden sollte, sowenig will er jemals
erfahren haben, wofür. Dass von daher ein Schuldgefühl

auch ohne jeden realen Anlass oder jede
Begründung und eine nahezu existentielle Angst
vor der Polizei stammten, wie Hitchcock nicht
müde wurde zu betonen, entbehrt angesichts seiner

Filme nicht der Komik.
Im St. Ignatius College in Stamford Hill, London,

in der Schule bei den Jesuiten, brachte man
dem Knaben die moralische Angst bei, die Angst,
mit dem Bösen in Kontakt zu kommen. Dort setzte
sich das System der anonymen Bestrafung fort:
niemals durfte der Pater-Lehrer, der eine Strafe
anordnete, diese auch vollziehen. Was offiziell den

Aspekt der Rache von der Bestrafung fernhalten
sollte, instrumentalisierte die Prügel zur Handlung

einer objektiven, an persönlichen Details, die

man damit für überflüssig deklarierte, nicht
interessierten kalten Macht ohne Fehl und Tadel. Es ist
die Strafe eines gerechten Gottes, der auf Sühne
besteht und Busse tun lässt. Gerade dessen Strafe
kann niemals Rache sein, weil er sich zu so niedrigen

Motiven nicht hinreissen lassen kann, er könnte

sonst nicht aufhören mit dem Strafen, so tief
beleidigt und verletzt wird er unentwegt.

Eiskalt und gnadenlos konsequent - ohne
Fehl und Tadel - hatten seine Filme zu funktionieren,

deren visuelle Dramaturgie und genialer
Erfindungsreichtum wortverbale Erklärungen
nicht nur unnötig machen, sondern auch
hochmütig verweigern. Der Ritus einer bildorientierten
Religion wie der Katholizismus, in dessen Kirchen
mit dem Lateinischen lange eine Kultsprache
gesprochen wurde, die das Publikum nicht verstand,
aber dennoch begriff, funktioniert nicht anders; er
war die beste Schulung, durch die ein empfindsames

Gemüt gehen konnte. Schon der Knabe war
so stark beeindruckt vom «zeremoniellen Aspekt»
der Messen und des Hochamts, dass er einen
Küster bestach, um als (falscher) Messdiener der
rituellen Handlung so nahe zu sein, wie der Regisseur

später die Kamera heranrücken konnte. Es

war nicht nötig, irgend etwas von der "Logik" des

Vorgangs zu verstehen. Das Wunder der Eucharistie

hätte keine Glaubenskraft, wenn es sich
erklärte.

Seit dem neuen Mieter in the lodger (1926)
ist er dabei geblieben - jedenfalls in den meisten
Filmen -, dass jemand zu Unrecht beschuldigt
wird und sich oft genug auch verdächtig verhält.
Man hat an diesem Film die Aufnahmen durch
eine Glasdecke hindurch bewundert, die dem
Stummfilm den beunruhigenden Laut des rastlos
wandernden Mieters mitgaben (und was eine
ähnliche Einstellung in Wenders' hammett redundant
erscheinen lässt), diesen "deutschen" Einfluss, den

m FILMBULLETIN 4.SB



Indem Hitchcock
den Zuschauer
die Ängste seiner
Protagonisten
durchleiden lässt
und ihn gleichzeitig

zum
Spielgefährten des
Allgegenwärtigen
macht, macht er
ihn auch
verantwortlich.

Vera Miles,

Anthony Perkins,
sich die Hände
waschend,

und Janet Leigh
mit John Gavin
in psycho (1960)

Hitchcock nie verleugnet hat. Wenn er später
meinte, dass das «Thema des zu Unrecht Beschuldigten

dem Zuschauer das stärkste Gefühl von
Gefahr» vermittelte, hatte er bereits erfolgreich
verdrängt, wie er aus einer Not eine der
Haupttugenden seiner Filme gemacht hatte. Ivor Novel-
lo (the lodger) durfte so wenig ein Mörder sein
wie Cary Grant (suspicion), dafür waren sie zu
populär; und Hauptdarsteller durften auch nicht
sterben. Diese Sorte von Verschwendung
beziehungsweise Konsumtion von Darstellern behielt
sich der immer massloser werdende Konsument
von Steaks und Eiscreme und Bourbon - und von
hoffnungsloser Gier nach seinen kühlen Blonden -
für später vor.

Henry Fonda (the wrong man) war so sehr
der falsche Mann wie Cary Grant (north by
NORTHWESt) oder Robert Donat (the 39 steps) -
oder little Alfred in der Polizeizelle aber sie hätten

- ebenfalls wie little Alfred - auch die Richtigen
sein können. Gegenüber dem Knaben Alfred war
es ihnen freilich vergönnt zu wissen, oder irgendwann

zu erfahren, wessen man sie beschuldigte.
Aber wer konnte dafür garantieren, dass der
Unbekannte (strangers on a train) nicht nur
eine Projektion des eigenen Ego war? Wer denkt,
wenn die Milch das Glas von innen erleuchtet, mit
dem Grant die Treppe hinaufsteigt zu Joan Fontaine

- wer denkt nicht: aha, das Glas leuchtet, damit
wir wissen, wir und nicht Fontaine, dass die Milch
vergiftet ist?

Der suspense - es ist tausendfach über ihn
philosophiert worden - dient nicht nur der
gespannten Erwartung des Zuschauers, wann denn
wohl Held oder Heldin - so dumm können sie
doch nicht sein - endlich den Informationsstand
des Publikums erreichen würden. Er bezweckt vor
allem die Identifikation des Zuschauers mit Held
oder Heldin - deren "Dummheit" deshalb durchaus

begrenzt bleiben muss er involviert das

Publikum in die Handlung, macht den Zuschauer
zu einem Teil des Films: zum Komplizen der
Kamera. Fast in jedem Hitchcock-Film nimmt sie

"unmögliche" Positionen ein, weder angefangen
noch aufgehört mit der phantastischen Kranfahrt
in young and innocent, mit der ein für allemal
die für das Funktionieren von filmischen (visuellen)

Erzählungen essentielle Frage beantwortet ist:

wer blickt, welche Augen schauen? Hitchcock mag
die Augen seiner Protagonisten noch so sehr
inszenieren (mit dem berühmten «Augenlicht», das

er beim expressionistischen Film in Deutschland
gelernt hatte): sie sind in seinen Filmen nur
bedingt die Instrumente des Sehens; oder nur dann,
wenn es dem Regisseur - für den Fortgang seiner

Erzählung - mehr notwendig erscheint als wirklich

gefällt. Ob in young and innocent, foreign
correspondent, suspicion, shadow of a doubt,
spellbound oder notorious und später von
stage fright über I confess und dem Seh-Film
REAR WINDOW bis ZU VERTIGO, PSYCHO, THE BIRDS

und family plot: der "objektive" Blick ist jedem
individuellen Sehen übergeordnet. Es ist die Per¬

spektive einer übergeordneten Macht oder - und
man muss nur geringfügig übertreiben - der Blick
Gottes, eines Gottes, der für den Katholiken
allgegenwärtig ist: und alles sieht.

Indem er den Zuschauer die Ängste seiner

Protagonisten durchleiden lässt und ihn gleichzeitig

zum Spielgefährten des Allgegenwärtigen
macht, macht er ihn auch verantwortlich. Er
möchte wie das Kind im Puppentheater dem
Kasper zurufen, dass ihm Gefahr drohe und von
woher, aber er verfügt nicht mehr über dieses Ventil

der Befreiung und des Abbaus von Überdruck.
Das ist der verborgene religiöse (und romantische)
Aspekt des suspense, die jesuitische Erblast: wer
Augen hat zu schauen, kann nicht ohne Schuld
bleiben. Oder (mit dem Grafen von Platen): «Wer
die Schönheit angeschaut mit Augen, ist dem Tode
schon anheimgegeben.»

So kehrt sich vor allem im Spätwerk die
eigentümlich sadistische Neigung Hitchcocks,
unter dessen monströsen "Scherzen" auch Freunde

zu leiden hatten, gegen seine Zuschauer. Er
setzt ihn mit den Kindern der Schulklasse, der
Lehrerin und Tippi Hedren (und bei ihr hat es ihm
besonders gefallen) der terroristischen Angst vor
den Vögeln (the birds) aus; er lässt ihn mit
"Scottie" James Stewart die Torturen des Höhenkollers

durchleiden (vertigo), und das ausdrücklich

auf dem Turm einer katholischen Kirche, wie
er ihn mit Inspektor Oxford (frenzy) dem Brechreiz

aussetzt angesichts der - ausgerechnet -
Kochkünste von Mrs. Oxford -, wer mag da noch
Fischsuppe essen.

Da war das dicke Kind, das sich seiner Häss-
lichkeit und Fresssucht wegen an der Welt rächen

muss, schon längst draussen. In psycho, bekannte
er später, habe er das Publikum zum Schreien

bringen wollen, in psycho hatte er es - vollendet -
manipuliert. Das ist - über den suspense hinaus
und bestenfalls mit dessen Hilfe - der Hitchcock-
Touch schlechthin: die Verführung des
Zuschauers, ihn zuerst Sympathie für eine Diebin
(wie später noch einmal in marnie) empfinden zu
lassen, und dann für einen mörderischen Psychopathen.

Dafür schickt er seine Hauptdarstellerin
Janet Leigh in den Tod, vorzeitig, konsumistisch
verfrüht (oder verfressen), um die Überraschung
(das, nahezu, Gegenteil von suspense) zu erhöhen.
Dafür opfert er den netten Jungen von nebenan
(Anthony Perkins), treibt er Schindluder mit der
Sympathie des Zuschauers. Dass der sich schuldig
fühlt "angesichts" seiner Gefühle, ist die Vollendung

der jesuitischen Dramaturgie.

Peter W. Jansen

Quellen:
Donald Spoto: Alfred Hitchcock. Die dunkle Seite des Genies. Aus dem

Amerikanischen von Bodo Fründt. Hamburg, Kabel, 1990

François Truffaut: Mr. Hitchcock, wie haben Sie das gemacht? Aus
dem Französischen von Frieda Gräfe und Enno Patalas. München,
Hanser, 1973

FILMBULLETIN 4.39


	Jesuitische Dramaturgie : Alfred Hitchcocks Spiel mit dem Schuldgefühl des Zuschauers

