Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift fir Film und Kino
Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 36 (1994)

Heft: 196

Artikel: Die Verdammten : la reine MArgot von Patrice Chéreau
Autor: Kremski, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-867091

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-867091
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FILMFORUM

von

Die Verdammten

LA REINE MARGOT

Patrice Chéreau

Der Untergang des Hauses Va-
lois: eine Renaissance-Tragodie
wie aus der blutigsten Feder
Shakespeares. Das Massaker der
Bartholomdusnacht: der Kristal-
lisationspunkt einer unaufhaltsamen
Hollenfahrt. Die Valois-Prinzessin Mar-
guerite: zwischen all den agierenden
Handen das wahrnehmende Auge.
Keine Akteurin ist sie, keine Heldin
und schon gar nicht Prota- gonistin.
Sie bewegt nichts, sie dndert nichts,
sie setzt nichts in Gang und halt
nichts auf. Sie ist nicht mehr als eine
ohnmaichtige Zeugin der Zeit. Eine
heilige Siinderin, die eine moralische
Perspektive entwickelt. Eine heillos
Verstrickte, die sich zu entwirren ver-
sucht. Ein Charakter im Wandel. Und
eine Verliererin, die im Verlust doch
noch etwas findet, sich selber naher-
kommt. Aber zugleich ist sie schlicht
und einfach eine Frau, die Liebe ge-
ben kann und zu lieben lernt. Das
macht den romantischen Sinn und
letztlich auch die politische Bedeu-
tung dieser Figur aus.

m FILMBULLETIN 5.94

Isabelle Adjani ist in ihrer Rolle
als Marguerite (genannt Margot)
schon irgendwie dazu verdammt,
schon und blass zu bleiben zwischen
all den agierenden Missetdtern, den
trefflichen Schurken der Machtpoli-
tik. Aber das passt durchaus ins Kon-
zept von Chéreaus iiberwiltigendem
Epos iiber eines der diistersten Kapi-
tel der franzosischen Geschichte.

Blutige Hochzeit

Am 24. August 1572 heiraten in
Paris Marguerite de Valois, eine Prin-
zessin des franzosischen Herrscher-
hauses, und Henri de Bourbon, der
frischgebackene Konig von Navarra.
Es ist eine politische Hochzeit, die
eine Versohnung herbeifiihren soll
zwischen Katholizismus und Prote-
stantismus. Navarra ist eine hugenot-
tische (protestantische) Enklave im
katholischen Frankreich. Seit zehn
Jahren wird das Land von Biirgerkrie-
gen zerrissen. Beide Seiten betreiben
die Metzelei mit der gleichen fanati-

schen Grausamkeit. Die Hochzeit aus
Staatsraison soll dem ein Ende berei-
ten.

Es ist tragische Ironie, dass ge-
nau das Gegenteil erreicht wird. Nur
wenige Tage auf die staatspolitisch
verordnete Vermahlung der Religio-
nen folgt die Brautnacht der langen
Messer. Eine Paradoxie sonderglei-
chen: die unglaublich zynische und
geradezu groteske Umkehrung der
urspriinglichen Intentionen. Der sym-
bolische Akt des politischen Aus-
gleichs schlagt um in eine barbarische
Orgie der Vernichtung. Ein Pogrom
findet statt. Die Gewalt verselbstan-
digt sich zur Ausrottung der Anders-
denkenden. Die Katholiken versu-
chen, die Hugenotten ein fiir allemal
aus der Welt zu schaffen. Die “Endl6-
sung” wird praktiziert. Die geschdtz-
ten Zahlen: zwischen zweitausend
und viertausend Tote in Paris, bis zu
zwanzigtausend in der Provinz. Die
Bartholomdusnacht wird zum gross-
ten Blutbad der Religionskriege.

1
Jeanne Moreau als
Margot und
Armando Francioli
als La Méle in

LA REINE MARGOT
von Jean Dréville

2
Frangoise Rosay
als Catherine de
Medicis mit Jeanne
Moreau in LA
REINE MARGOT
von Jean Dréville

3
LA REINE MARGOT
von Patrice Ché-
reau mit Isabelle
Adjani als Margot
und Daniel Au-
teuil als Henri de
Navarre

Heute heisst so etwas “ethnische
Siduberung”. Natiirlich hat Chéreau
auch die Gegenwart im Sinn bei sei-
nem Blick zuriick in die Vergangen-
heit. Jede Geschichtsbetrachtung hat
ihren Ausgangs- und Bezugspunkt in
der jeweiligen Jetztzeit. Und heute
vermittelt sich die Welt nicht anders
als damals: als Schlachthaus. Soweit
das Auge reicht: ethnischer und reli-
gioser Fanatismus, ideologische Ver-
blendung. Und gerade auch im eu-
ropéischen Raum: barbarische Orgien
der Vernichtung, die Lust an der Aus-
rottung der Andersdenkenden und
Andersartigen. Aber Chéreau aktuali-
siert seine Interpretation der Ge-
schichte nicht durch konstruierte
Gegenwartsbeziige. Nur die traurige
Musik des Films schliagt den Bogen
zwischen Gestern und Heute, deutet
an, wie nah sich ist, was scheinbar
weit auseinanderliegt. Der Kompo-
nist ist ein Mann aus Sarajewo, Sohn
eines Kroaten und einer Serbin.

Ansonsten bleibt das Sujet von
LA REINE MARGOT auch bei Chéreau
ein historischer Stoff. Die Gegenwart
kann sich jeder selber dazu denken.
Wenn man das tut, erscheint Ge-
schichte bloss noch als fataler Teu-
felskreis, als ein ewiger Kreislauf, der
sich nicht durchbrechen lasst. Womit
Chéreaus LA REINE MARGOT sich in
der Geisteshaltung nicht unterschei-
den wiirde von Griffiths grossem mo-
ralischen Historien-Fresko INTOLE-
RANCE (1916), in dem die Tragodie
der Bartholomdusnacht als eine der
episodischen Erzdhlebenen auch mit
eingewoben ist: «Out of the cradle end-
lessly rocking. Today as yesterday end-
lessly rocking, ever bringing the same
human passions, the same joys and sor-
rows.»

Vor der Revolution

Chéreaus Vorlage ist ein histori-
scher Roman von 1844 /45. Das macht
den Film in seiner Darstellung der ge-

schichtlichen Ereignisse zum Reflex
eines Reflexes. Geschrieben hat den
Roman Alexandre Dumas. Er ist ein
Mann der Republik, ein nachrevolu-
tionérer Autor. Das prigt sein ganzes
(Euvre und definiert die Perspektive,
aus der er Geschichte sieht. Es zeich-
net auch die Perspektive vor, aus der
seine Biicher verstanden werden
mussen.

Die Grosse Revolution ist der defi-
nitive Wendepunkt in der Geschichte
Frankreichs. Sie markiert die Stunde
Null, in der eingeldst wird, was bis
dahin Vision ist: der Anbruch der
Moderne. Alles, was vorher ist, steu-
ert auf diesen Kulminationspunkt zu.
So hat Dumas die Geschichte der Na-
tion verstanden.

«La Reine Margot» ist der erste
Teil seiner Valois-Trilogie. Er handelt
von der Herrschaft des labilen Kénigs
Charles IX und endet mit dessen Tod.
Beschrieben wird die Zeit von 1572
bis 1575. In «La Dame de Monsoreau»
(1845/46) und «Les Quarante-Cing»

FILMBULLETIN 5.94



1
INTOLERANCE
von David
Wark Griffith

2
Daniel Auteuil,
Isabelle Adjani
und Jean-Hugues
Anglade als
Charles IX in
LA REINE MARGOT
von Patrice Ché-
reau

3
INTOLERANCE
von David
Wark Griffith

4

LA REINE MARGOT
von Patrice Ché-
reau

(1847), dem zweiten und dritten Teil
der Trilogie, beschreibt Dumas die
Jahre von 1578 bis 1579 und von 1585
bis 1586, eine Zeit der zunehmenden
Dekadenz unter der Herrschaft des
letzten Valois-Ko6nigs Henri II1. 1589
wird Henri de Navarre als erster
Bourbonen-Kénig den franzosischen
Thron besteigen und einen Schluss-
strich ziehen unter die Perversion der
Valois.

Ein Neuanfang, den Dumas
nicht darstellt. Henri de Navarre als
Henri IV ein Mann der Toleranz, Ga-
lionsfigur einer neuen Liberalitit, le
bon roi, der die Religionskriege been-
den wird, bleibt die Vision einer bes-
seren Zeit. Unter den Bourbonen-Ko-
nigen seiner Nachfolge wird die
Gewalt zwischen Katholiken und Pro-
testanten ohnehin wieder losbrechen.
Erst mit der franzosischen Revolution
wird die Gleichberechtigung manife-
stiert. So ist Henri de Navarre im Ge-
schichtsverstandnis wie auch in der
literarischen Konstruktion von Du-
mas ein Prophet des Noch-zu-Kom-
menden, ein Vorbote der Revolution
und als verfriithter Liberaler ein Vi-
siondr der Moderne, dem von Dumas
die Perspektive des neunzehnten
Jahrhunderts retrospektiv implantiert
wird.

Versi einer Geschicht:
Es hat zwei Stummfilm-Versio-
nen (1910, 1914) des Romans gegeben.

Und Jean Dréville drehte 1954 eine be-

m FILMBULLETIN 5.94

merkenswert aufwendige, zwei Stun-
den lange Verfilmung mit prachtigen
Dekors und opulenter Farbgestaltung
(Kamera: Henri Alekan). Mit der jun-
gen Jeanne Moreau in einer frithen
Star-Rolle - als eine Margot von her-
ber Erotik. Ein Film, den man sicher-
lich im Kontext der damals populdren
erotischen Kostiimfilme sehen muss.
Die Moreau als Margot brachte sich
damit in Konkurrenz zu Martine Ca-
rol, die durch Filme wie CAROLINE
CHERIE (1951), LUCRECE BORGIA (1953)
und MADAME DU BARRY (1954) der ab-
solute Star des Genres war. Das Dreh-
buch schrieb Abel Gance, der mit
seinem Faible fiir das Mantel-und-De-
gen-Genre als der beste Dumas-Adap-
teur gilt und noch im gleichen Jahr
auch LA TOUR DE NESLE fiir die Lein-
wand adaptierte.

1961 folgte noch eine ldcherlich
zahe und steife, 132 Minuten lange
Fernsehinszenierung in Schwarz-
weiss (Regie: René Lucot), die mégli-
cherweise mehr auf die Theaterfas-
sung von Alexandre Dumas und
Auguste Maquin als auf den Roman
zurlickgeht, aber dann eben diese
statt jenen ins Banale verschlabbert.
Mit Darstellern, die sehr hoflich und
ohne Ausdruck papierene Sitze in
Kulissen aus Pappe aufsagen. Und
mit der Nouvelle-Vague-Schauspiele-
rin Frangoise Prévost (bekannt vor al-
lem aus den Filmen Pierre Kasts) als
einzigem Lichtblick, wenn auch als
eine seltsam sprode und zugeknopfte
Margot. (Die schonste Margot, mit

der grossten Ausstrahlungskraft, war
im tibrigen Marianne Basler 1990 in
Jean-Charles Tacchellas DAMES GA-
LANTES.)

Chéreau und seine Co-Autorin
Daniéle Thompson interessieren sich
in ihrer Version der Valois-Geschich-
te nicht fiir eine werkgetreue Adap-
tion des Romans. In einem Interview
mit den Cahiers du Cinéma kritisieren
sie Dumas auch und gehen teilweise
zu ihm auf Distanz. Sie berufen sich
auf Heinrich Mann als eine zusatzliche
Quelle ihrer Arbeit, auf «Die Jugend
des Konigs Henri Quatre», den ersten
Teil eines umfangreichen zweibandi-
gen Romanwerks tiber den Bourbo-
nen-Konig, das Heinrich Mann Ende
der dreissiger Jahre im franzosischen
Exil schrieb. Ein stilistisch ungemein
exaltiertes, eher unlesbares Buch, des-
sen Beziige zu Chéreaus Film auch
nicht erkennbar werden.

Dagegen wird deutlich, dass sich
Chéreau und Thompson von Dumas’
Roman zumindest inspirieren lassen
und sie sich aus seinem reichen Re-
pertoire an originellen Einfillen im-
merhin bedienen, auch wenn sie sich
ansonsten vom Vor-Bild ziemlich frei-
machen und mit grosser Souverénitat
die eigene mytho-poetische An-Sicht
einer versunkenen Epoche visualisie-
ren. In der Mythologisierung von Ge-
schichte sind sie noch ausschweifen-
der und skrupelloser als Dumas, der
flir seinen dickleibigen Roman mit
grosser Akribie alle Legenden zusam-
mengetragen hat, die sich im Laufe

FILMFORUM

der Zeit um die historischen Ereignis-
se und Figuren gerankt haben.

Chéreaus Film ist aus der Per-
spektive der Geschichtsschreibung
eine ungeheuerlich wilde Spekula-
tion. Aber als poetische Kreation ist
er in seiner unerhorten Masslosigkeit
kraftvoll und beeindruckend. LA REI-
NE MARGOT wirkt wie eine riickwarts-
gewandte Anti-Utopie, die auch die
Gegenwart meint und eine negative
Kontinuitdt in der Geschichte as-
soziiert, die deprimierend ist. Die
philosophischen Grundlagen dieser
Anti-Utopie sind ein zyklisches Ge-
schichtsverstindnis und ein tiefgrei-
fender Geschichtspessimismus.

Die “historische” Vergangenheit
ersteht in Chéreaus Film als eine Vi-
sion, die die alten Mythen mit ganz
neuen, selbsterfundenen verschmelzt.
Die Figuren in LA REINE MARGOT sind
alle historisch, aber sie werden im
Sinne der Legende funktionalisiert.
Und der Mythos von der Konigin Mar-
got ist und bleibt die grosste Rasho-
mon-Geschichte der franzosischen Hi-
storie. Viele Darstellungen gibt es,
alle widersprechen sich, und jede tritt
mit noch grosserer Kithnheit auf, so
als sei gerade sie die richtige.

Die Patin

Die letzte Periode in der Ge-
schichte des Hauses Valois. Die Chro-
nik des Niedergangs einer méachtigen
Familien-Dynastie zur Zeit der fran-
z6sischen Spatrenaissance. Man mag

sich an Kurosawas Epos RAN (1985) er-
innert fithlen, das im selben Jahrhun-
dert, in einer Zeit der Biirgerkriege
spielt und mit viel Opulenz, Blut, Lei-
denschaft und Trauer den Verfall
einer Herrschafts-Dynastie und auch
deren perverse Exzesse beschreibt.
Auch Kurosawa hat mit der elegi-
schen Endzeitstimmung, die er in sei-
nem Film ausbreitet, sehr wohl die
Gegenwart gemeint und an die Zu-
kunft allem Anschein nicht mehr ge-
glaubt. Fiir sein grandioses Zeit-
gemailde liess sich Kurosawa von
Shakespeare inspirieren, von dessen
Geist und Kraft auch Chéreau — eige-
nen Auskiinften zufolge — gerne et-
was in LA REINE MARGOT wiederzufin-
den hofft. «Das Blutbad von Paris», ein
Stiick tiber die Bartholomdusnacht,
das Shakespeare-Zeitgenosse Christo-
pher Marlowe verfasste, hat Chéreau
schon vor iiber zwanzig Jahren im
Theater inszeniert.

Aber Chéreau bezieht seine In-
spiration auch aus den grossen, bizar-
ren, monstrosen, mafiosen Familien-
Sagas des zwanzigsten Jahrhunderts.
Nach eigenen Angaben sieht er sei-
nen Film in der Ndhe von Viscontis
LA CADUTA DEGLI DEI, Coppolas THE
GODFATHER und Scorseses GOODFEL-
LAs. Dann wire die zentrale Figur al-
lerdings nicht Margot, sondern deren
Mutter, die als Oberhaupt des Famili-
en-Clans alle Geschicke zu lenken
versucht. Catherine de Médicis ist die
geradezu damonische Godmother des
Hauses Valois und von ganz Frank-

reich, die als graue Eminenz hinter
dem Riicken ihrer schwachen und
missratenen Soéhne Charles IX und
Henri III mit skrupelloser Intriganz
die entscheidenden politischen Fiaden
zieht und als Koniginmutter die
heimliche Herrscherin Frankreichs
ist.

Thr vorderstes Ziel ist die Macht-
erhaltung. Indem sie den jungen hu-
genottischen Gegenspieler mit ihrer
eigenen Tochter vermdhlt, stellt sie
ihn in den Dienst der Familie. Als
Schwiegersohn ist er auf die Pldtze
verwiesen und kann mit souveraner
Geste ins kleine Eigenheim nach Na-
varra zuriickgeschickt werden, um
dort in einem dem franzdsischen
Konig (als offiziellem Patron der
Familie) untergeordneten Amte die
Provinz zu verwalten. Damit soll ver-
hindert werden, dass er mit Waffen-
gewalt den franzosischen Thron be-
droht, der seit dem spaten Mittelalter
von der Valois-Familie okkupiert
wird.

Eine Rechnung, die nicht auf-
geht. Gerade indem Catherine mit
machiavellistischer Gewalt die Macht
zu erhalten und die Familie zu schiit-
zen versucht, verliert sie sie. Auch
das: eine jener tragischen Ironien, von
denen die Ereignisse um die Bartho-
loméusnacht und die Aktionen gegen
Henri de Navarre gezeichnet sind.

Catherine de Médicis: die Italiene-
rin, die immer die Fremde bleibt, die
Auslanderin, ungeliebt und geradezu
verhasst in Frankreich und am fran-

FILMBULLETIN 5.94 E



1
Jean-Hugues An-
glade und Daniel
Auteuil in

LA REINE MARGOT
von Patrice Ché-
reau

2
INTOLERANCE
von David
Wark Griffith

3
LA REINE MARGOT
von Patrice
Chéreau

4
Jean-Hugues
Anglade und
Pascal Greggory
als Anjou in

LA REINE MARGOT
von Patrice
Chéreau

5
Pascal Greggory
und Julien Rassam
als Alengon in
LA REINE MARGOT
von Patrice
Chéreau

zosischen Konigshof, um so mehr von
der Macht besessen und um so mehr
deswegen gefiirchtet. Natiirlich ist
auch sie eine Rashomon-Figur. Der
englische Historiker George Frede-
rick Young, der sie von aller Schuld
freispricht und ein liebenswerteres
Portrdat von ihr zu entwerfen ver-
sucht, schreibt 1910 in einer Biogra-
phie tiber sie: «Katharina Medici ist
dermassen verunstaltet worden, dass
sie sozusagen unkenntlich geworden
ist: eine unwirkliche Personlichkeit.»

In INTOLERANCE von David Wark
Griffith wird sie von der feisten Jose-
phine Crowell wie eh und je als Draht-
zieherin der Bartholomdusnacht
gespielt, als «old serpent», mit wol-
fischem Grinsen und hinterlistigem,
schragem Blick. Das entspricht eben
dem Bild, das sich von ihr durchge-
setzt hat. Dumas zeichnet sie in sei-
nem Roman mit Genuss als eine go-
thic-horror-Figur von bestechender
und erschreckender Intelligenz. Die
grosse Charakterschauspielerin Fran-
coise Rosay spielt sie in Drévilles
Verfilmung als eine eiserne Lady von
asketischer Strenge und diisterer Do-
minanz. Alice Sapritch in der Fernseh-
inszenierung des Stoffs sieht eher aus
wie die verbiesterte Mrs. Danvers in
Hitchcocks REBEccA. Jean-Charles
Tacchella 1asst sie in DAMES GALANTES
(1990), einem Film, der in der Zeit
von Henri III, also ein paar Jahre nach
der Bartholomdusnacht spielt und ein
vitaleres, optimistischeres, freundli-
cheres Gemalde jener Zeit entwirft,

m FILMBULLETIN 5.94

von Laura Betti zur Abwechslung mal
als eine humorvolle, gemiitliche Tan-
te spielen, gibt ihr also eine ganz
menschliche Kontur. Und in dem ge-
schichtsspekulativen britischen Epos
NOSTRADAMUS (1993) von Roger Chri-
stian tritt sie, die in der traditionellen
Ikonographie und deshalb in unserer
kollektiven Vorstellung immer nur
dick, alt, grau und diister existiert,
iiberraschend jung und schlank in Er-
scheinung, wird aber von Amanda
Plummer (Darstellerin der Lydia in
THE FISHER KING), die mit ihrer Car-
toon-Stimme gar nicht anders kann,
als jeden Charakter zur Karikatur
werden zu lassen, mit solchen Beito-
nen ausgestattet, dass man ahnt, dass
aus der jungen Katharina irgendwann
schon noch die alte werden wird.

Und Virna Lisi nun, in Chéreaus
Version, spielt Catherine de Médicis
mit hoher Stirn und fast schon kah-
lem Kopf, als sei sie eine der mysti-
schen Mutter-Gestalten aus David
Lynchs in der Zukunft spielendem,
aber von der Renaissance inspirierten
Fantasy-Epos pUNE. Und sie spricht
Catherine mit einem auffallend star-
ken italienischen Akzent, was ihre
Rolle als Godmother noch unter-
streicht.

Frankreich, blutige Mutte

Auch Dumas konzipiert seine
Erzdhlung als eine Familien-Saga von
grandioser Dekadenz. Die Ver-
strickungen in Korruption, Gewalt

und Mord sind bis ins Bizarre iiber-
steigert. Das Haus Valois dient ihm
als ein literarischer Mikrokosmos, in
dem sich die Geschichte Frankreichs
spiegelt. Vielleicht lieferte der germa-
nische Nibelungen-Mythos vom Un-
tergang der Burgunder ein Vorbild.
Mit Sicherheit hat sich Dumas aber an
einer anderen monstrosen Familien-
geschichte orientiert, der greulichsten
und perversesten, die es iiberhaupt
gibt — an der Atriden-Sage der grie-
chischen Mythologie. In einem Kapi-
tel seines Romans vergleicht Dumas
ganz explizit die Valois mit den Atri-
den.

Die Nibelungen und die Atriden
sind die Ur-Bilder solcher familiendy-
nastischer Gotterdimmerungen. LA
CADUTA DEGLI DEI und THE GODFA-
THER sind nur aktualisierte Weiter-
entwicklungen, Varianten der Moder-
ne, Ubertragungen des Mythos ins
Konkret-Geschichtliche. Wenn Ché-
reau sich an den dynastischen Fami-
liengeschichten Coppolas und Vis-
contis orientiert, stellt er sich in eine
lange Tradition und setzt sich im
Grunde gar nicht von Dumas ab. In
allem findet sich eine Verbindung
von Geschichte und Mythos.

Bei Dumas ist (anders als bei
Chéreau) eindeutig Henri de Navarre
der Protagonist der Handlung. Dann
gibt es noch La Mole und Coconnas
als Reprdsentanten des Mantel-und-
Degen-Genres, von denen man an-
fangs glaubt, dass sie die Hauptfigu-
ren sein konnten. Aber sie sind nur



FILMFORUM

O

Nebenhelden, teils mit romantischen,
teils mit clownesken, bramarbasieren-
den, absurden Ziigen und mit Aktio-
nen, die etwas Fatales und Vergebli-
ches haben; sie sind nicht Herren
ihrer selbst. Doch Dreh- und Angel-
punkt der Erzahlung sind auch bei
Dumas (wie bei Chéreau) die beiden
Frauen, die in Opposition zueinander
aufgebaut sind: Margot und Catheri-
ne.

Dumas konstruiert in seinem Ge-
samtwerk den Mythos von Frankreich
als boser Mutter. Das Frankreich der
Valois und Bourbonen erscheint bei
ihm als “Rabenmutter”, die ihre Kin-
der schlecht behandelt. Erst die Revo-
lution bringt — aus der Sicht von Du-
mas — die Befreiung, emanzipiert das
franzosische Volk von einer verderb-
lichen Mutterbindung. Auch das ist
ein Aspekt, der sich in Chéreaus Film
durchaus wiederfindet. Und es ist ei-
ne Konstruktion, die sich aus der
Figurenkonstellation entschliisselt.

Catherine de Médicis ist die bose
Mutter par excellence. Natiirlich ist sie
bei Dumas und bei Chéreau eine
Kunstfigur. Beide verwenden ihren
Mythos und versuchen nicht, dem
tatsachlichen Charakter der histori-
schen Figur gerecht zu werden.
Catherines Sohne, ohne Vater aufge-
wachsen, sind allesamt “Mutter-
sohne”, die sich dem verheerenden
Einfluss der tibermachtigen Mutter-
Gestalt nur durch den eigenen Tod
entziehen konnen. Den mutterlosen
Henri de Navarre nimmt sie in die Fa-

milie auf, und als falsche “Mutter”
versucht sie, ihn zu toten. Der My-
thos will, dass sie zuvor schon seine
richtige Mutter ermordet hat.

Da Catherine keinen gleichwerti-
gen Herrscher (und keinen Mann?)
neben sich dulden kann, drdngt sie
ihren Sohn Charles in den Mord an
dem Hugenottenfiihrer Coligny, der
als Hintermann von Henri de Navar-
re ihr eigentlicher, ihr dquivalenter
Gegenspieler ist. Auf Seiten der Hu-
genotten hat er die Rolle, die sie auf
Seiten der Katholiken spielt. Coligny
entspricht ihr auch altersmassig, ist
also in jeder Beziehung ihr Pendant,
ihr ménnliches Spiegelbild im Ande-
ren, im Ausgegrenzten, im Diskrimi-
nierten, das aber ein Teil der Einheit
ist und sein will. Coligny und Cathe-
rine sind wie ein geschiedenes Eltern-
paar, das sich die Kinder aufgeteilt
hat. Coligny ist der “Vater” der Hu-
genotten und Catherine die “Mutter”
der Katholiken. Die Familienverhalt-
nisse sind zerriittet. Die Spaltung ist
uniiberbriickbar. Nur wenn Coligny
und Catherine sich verbinden wiir-
den, ware eine Einheit hergestellt, —
metaphorisch entschliisselt: die natio-
nale Einheit Frankreichs, die nur
moglich ist, wenn Hugenotten und
Katholiken zusammenleben konnen.

In der Familiengeschichte, die La
REINE MARGOT erzdhlt, geht es eben
nicht nur um die Familie der Valois,
sondern um eine Familie ganz ande-
rer Dimensionen, um eine nationale
Familie, die auseinandergerissen ist

und zusammenfinden will, aber nicht
zusammenkommen kann und sich
von innen heraus nur selber auffrisst.
Wenn Charles Coligny und die Huge-
notten toten lasst, begeht er einen in-
zestudsen Mord an der eigenen “Fami-
lie”, der grossen, der nationalen
Familie.

Margot ist in dieser Konstella-
tion die positive, aber machtlose Ge-
genfigur zu Catherine. Als utopische
Extrapolation in eine humanere Zu-
kunft ist sie es wert, auch Titelfigur
zu sein. Sie ist eine romantische Er-
scheinung, eine Traum-Projektion —
nicht nur als Liebhaberin und Gelieb-
te, sondern auch gesellschaftlich: als
die gute, die reine Mutter.

Chéreau folgt diesem Subtext
der Dumas-Erzéhlung, auch wenn er
Margot sich erst mehr in diese Rich-
tung entwickeln ldsst und nicht dar-
auf verzichtet, ihre Sexualitat voll
auszuspielen. Das hat damit zu tun,
dass Margot durch die Widerspriich-
lichkeit der Legenden, die sich um sie
gebildet haben, nicht eindeutig zu
fassen ist. Einerseits hat man sie als
die schonste, edelste, gebildetste Frau
ihrer Zeit verklart, als Romantikerin
mit einem geheimnisvollen Liebesle-
ben - ein Mythos, dem vor allem
Tacchellas Film DAMES GALANTES hul-
digt, der aber auch von Dumas in sei-
nem Roman «La Reine Margot» nicht
durchbrochen wird. Andererseits gab
es Gertichte, die Margot als eine
Nymphomanin diffamierten und ihr
nachsagten, dass sie vielleicht sogar

FILMBULLETIN 5.94 m



Die wichtigsten Daten
ZU LA REINE MARGOT
(DIE BARTHOLOMAUS-
NACHT):

Regie: Patrice
Chéreau; Buch: Daniele
Thompson, Patrice
Chéreau nach dem
Roman von Alexandre
Dumas; Dialoge:
Daniéle Thompson;
Kamera: Philippe

Rousselot;
Kamerafiihrung: Marc
Koninckx; Second-

Unit-Kamera: Jean-
Pierre Baronsky;
Schnitt: Frangois
Gédigier, Héléne Viard;
Ausstattung: Richard
Peduzzi, Olivier Radot;
Kostiime: Moidele
Bickel; Musik: Goran
Bregovic; Sangerin des
Liedes «Elohi»: Ofra

1
Marianne Basler
als Marguerite in
DAMES GALANTES
von Jean-Charles
Tacchella

2
Laura Betti als
Catherine de
Médicis in
DAMES GALANTES
von Jean-Charles
Tacchella

3
Virna Lisi als
Catherine de
Medicis in
LA REINE MARGOT
von Patrice
Chéreau

4
Vincent Perez als
La Mole in LA
REINE MARGOT
von Patrice
Chéreau

in einem inzestuosen Verhadltnis mit
ihren Briidern gelebt haben konnte.

Das Doppelgesichtige an Margot
nutzt Chéreau als Metapher und lasst
Margot eine Entwicklung durchma-
chen: von der Stinderin zur Heiligen,
von der iiberheblichen, ignoranten,
kastenglaubigen Prinzessin zu einem
mitfithlenden Menschen. Sie lernt, ge-
sellschaftliche Grenzen zu tiberschrei-
ten, aus dem engeren Kreis einer Fa-
milie, also aus einem inzestutsen
Verhidltnis im metaphorischen Sinne,
herauszutreten und sich fiir eine na-
tionale Familie zu 6ffnen — reprasen-
tiert von den Hugenotten Henri de
Navarre und La Méle, also von ihrem
Ehemann und von ihrem Geliebten.

Margot betreut den mutterlosen
Henri de Navarre, ihren Mann, mit
dem sie kein Verhaltnis hat, mutter-
lich und rettet ihn vor ihrer Gegen-
spielerin, der bosen Mutter Catherine.
Auch ihren Geliebten La Méle und
ihren Bruder Charles, beide schwer
verwundet und blutiiberstromt, halt
sie mitterlich in ihren Armen, den ei-
nen am Anfang, den anderen am En-
de der Geschichte. Das ist von Ché-
reau deutlich als visuelle Symmetrie
angelegt.

Margot ist die Liebe gebende
Mutter und eine Frau, die eine Bezie-
hung zu Ménnern hat, wahrend Ca-
therine die Frau ohne Manner ist, die
auch als Mutter keine Liebe geben
kann. Entsprechend kontrastiert
Chéreau Margot und Catherine in
den Farben ihrer Kleidung. Die Far-

m FILMBULLETIN 5.94

ben von Margots Kleidung variieren,
vor allem zwischen Marineblau, Rot
(Leidenschaft) und Weiss (Reinheit),
wahrend Catherine immer gleich
dunkel gekleidet bleibt (was in ihrem
Fall sogar historisch korrekt ist). Eine
Grundlage von Margots Liebesfahig-
keit ist erst einmal auch ihre Vitalitét,
wahrend Catherine in einer Szene so-
gar wie der leibhaftige Tod erscheint.

Waihrend Dumas seinen Roman
mit einem letzten Auftritt von Henri
de Navarre, seinem Protagonisten,
enden ldsst (mit der Prophezeiung,
dass er einst Kénig von Frankreich
sein wird), schliesst Chéreau seinen
Film auf Margot, seiner Hauptfigur,
beziehungsweise auf Isabelle Adjani,
seinem Star. Gegen Ende des Films ist
das weisse Kleid der “guten Mutter”
Margot blutbesudelt. Die Farben er-
weisen sich als ambivalent. Das Rot
der Leidenschaft ist auch die Farbe
des Blutes, und Weiss ist auch eine
Leichenfarbe, die Reinheit ist — in ei-
nem bestimmten Sinne — befleckt, die
Unschuld abgestorben.

Margot kehrt dem Koénigshof
und der Valois-Familie den Riicken,
um Paris zu verlassen. Nicht nur,
dass sie sich damit der Bindung an
Catherine entzieht, sie emanzipiert
sich damit auch von Frankreich, der bo-
sen Mutter, deren Kind sie ist und zu
der sie doch auch in der Generations-
nachfolge — als positives Symbol einer
neuen Generation — eine Gegenfigur im
Sinne einer besseren Mutter sein
konnte. Kehrt sie damit in letzter

Haza (= Haza
Bregovic); Ton:

Konsequenz der Monarchie den
Riicken? Das blutiiberstromte weisse
Kleid: ein Fanal der Zukunft, ein Vor-
schatten der Revolution?
Moglicherweise ist Chéreau wie
Dumas ein Autor, fiir den die gesam-
te vorrevolutionare Geschichte Frank-
reichs auf die Grosse Revolution als
Wendepunkt zulduft. In Wajdas Re-
volutions-Drama DANTON wirkte
Chéreau als Darsteller mit. Er spielte
die Rolle des Revolutionars Desmou-

lins.

Margot, die gute “Mutter”, ist
auch eine leidenschaftliche Frau. Die-
se Doppelexistenz definiert ihre Hu-
manitét. Das Sinnliche und das Spiri-
tuelle verbinden sich in ihr zur
Einheit.

Die Fahigkeit, Liebe zu geben,
wird bei Chéreau eben nicht ins rein
Spirituelle sondern
bleibt — im Sinne von Pasolinis TEORE-
MA — auch immer eingebunden ins
Kérperliche. Margot kann nicht zur
Heiligen werden, ohne vorher Siinde-

transzendiert,

rin gewesen zu sein. Im Grunde ist
das Bild der heiligen Hure eine in dem
Sinne tatsachlich unauflosbare Dicho-
tomie, dass nur zusammen die Teile et-
was Ganzes ergeben. Die Teile verhal-
ten sich korrelativ zueinander: Es gibt
keine Heiligkeit ohne die Siinde. In
dem begrifflichen Bild der heiligen
Siinderin oder “heiligen Hure” fusio-
nieren die Teile wunderbarerweise



Guillaume Sciama,
Dominique Hennequin.
Darsteller (Rolle):
Isabelle Adjani
(Marguerite de Valois),
Daniel Auteuil (Henri
de Navarre), Jean-
Hugues Anglade
(Charles IX), Vincent
Perez (La Méle), Virna
Lisi (Catherine de
Meédicis), Jean-Claude
Brialy (Coligny),
Dominige Blanc
(Henriette de Nevers),
Pascal Greggory
(Anjou), Claudio
Amendola (Coconnas),
Miguel Bose (Guise),
Asia Argento
(Charlotte de Sauve),
Julien Rassam
(Alengon), Thomas
Kretschmann
(Nangay), Jean-
Philippe Ecoffey
(Condé), Albano

FILMFORUM

Guaetta (Orthon),
Johan Leysen
(Maurevel), Dorte
Lyssewski (Marie
Touchet), Michelle
Marquais (Amme des
Konigs), Laure Marsac
(Antoinette), Alexis
Nitzer (erster
Ratgeber), Emmanuel
Salinger (Du Bartas),

Produzent: Pierre
Grunstein. Frankreich,
Deutschland, Italien
1993/94. Format:
35mm, 1:1,85; Farbe,

Dolby Stereo A; Dauer:
160 Min.* CH-Verleih:

Monopole Pathé Films,
Ziirich; D-Verleih:
Tobis Filmkunst,
Berlin.

Barbet Schroeder
(zweiter Ratgeber),
Jean-Marc Stehle
(Gastwirt), Otto
Tausig (Mendes),
Bruno Todeschini
(Armagnac), Tolsty
(Caboche), Bernard
Verley (Kardinal),
Ulrich Wildgruber
(René le Florentin).
Produktion: Renn,
France 2, Cinéma D.A.,
NEF, RCS; Produzent:
Claude Berri;
ausfithrender

* Die Langenangabe
bezieht sich auf die
Originalfassung des
Films, wie sie in
Cannes und in den
franzdsischen Kinos zu
sehen war. Fiir die
internationale
Auswertung hat
Chéreau eine Fassung
erstellt, die ungefiihr
zwanzig Minuten
kiirzer ist.

zur Einheit. Indem Margot beide Teile
in sich zur Einheit zusammenfasst,
wird sie selbst zu einem Bild der voll-
kommenen Harmonie.

Die Suche nach einer Harmonie
der Gegensitze durchzieht die ge-
samte Struktur von Chéreaus Erzih-
lung und findet in der Asthetik des
Films ihr Bild: in der finsteren Pracht
der wundervollen Bildkompositionen
(Kamera: Philippe Rousselot), in der
durchgangigen Koexistenz von Licht
und Schatten, in einer gleichermassen
prasenten Ausserlichkeit und Inner-
lichkeit, die zu einem Bild verschmel-
zen. Das Sinnliche und das Spirituelle
sind schon in den Bildkompositionen
zur Einheit verbunden, indem Ché-
reau der vordergriindigen Ausstat-
tung einen schwarzen Hintergrund
gibt und so das Konkrete mit dem
Abstrakten und das Physische mit
dem Metaphysischen koppelt — wie
man das aus der Malerei des Barocks
kennt.

Das Thema von Chéreaus Film
ist die Suche nach Einheit. Es geht um
das Zusammenfiigen von Teilen, die
zusammengehoren und zusammen
sein wollen, aber — infolge eines ge-
sellschaftlichen Diktats — nicht zusam-
men sein konnen, nicht zusammen
sein diirfen. So geht es auch um Ver-
bindungen und Vereinigungen, die
nicht vollzogen werden, und um Paa-
rungen, die auf tragische Weise schei-
tern. Insofern ist Chéreaus Film — und
das ist, was ihn von Dumas absetzt —
ein subversiver humanistischer Appell

im Sinne Pasolinis.

Chéreau zeigt Paare, die schei-
tern, und halt es fiir falsch und un-
menschlich, dass sie scheitern miis-
sen. Allen voran: die sexuell nach
vielen Seiten offene Margot, die im-
mer wieder neue Bindungen einge-
hen kann und ein Paar mit Henri de
Navarre bildet (oder bilden kénnte),
genauso wie mit La Moéle, genauso
wie mit ihrem Bruder Charles.

Oder auch La Moéle und Cocon-
nas, deren Beziehung bei Chéreau
von der ersten Szene an, in der sie zu-
sammen in einem Bett liegen, homo-
erotische Ziige hat. Uberhaupt ist das
auch die erste Szene des Films, und es
ist kein dramaturgischer Zufall, dass
sich sofort die Szene der Vermahlung
von Margot und Henri de Navarre
daran anschliesst, wieder eine Zu-
sammenfiigung. Doch die Herberge,
in der Coconnas und La Mole liegen,
wirkt wie ein riesiges, kaltes, lichtlo-
ses Gefangnis (Sinnbild der strafen-
den Sanktionierung durch die Gesell-
schaft). Und am Ende wird ihr Weg
sie tatsdchlich in die Bastille fithren
und von dort zum Schafott, wo sie
sich noch einmal umarmen.

So wie die Szene der Vermah-
lung von Margot und Henri de Na-
varre gleich auf die Szene mit dem
Paar Coconnas und La Mole antwor-
tet, so steht sie strukturell auch in ei-
ner symmetrischen Verbindung mit
einer Szene gegen Ende des Films, in
der Margot ein zweites Mal in der Ka-
thedrale zu sehen ist, in der sie mit

Henri de Navarre getraut wurde.
Aber jetzt ist die Konstellation eine
andere. Margot wird hier nicht mit
Henri de Navarre verbunden, son-
dern — das ist der Subtext der Szene -
mit ihrem Bruder Charles, den sie um
das Leben ihres Geliebten La Maole
bittet. Aus dem Subtext ergibt sich,
dass Margot Charles genauso nahe-
steht wie Henri de Navarre, mit dem
sie im gleichen Raum getraut wurde,
und La Mole, von dem sie spricht.
Margot und Charles sind in dieser
Szene beide weiss gekleidet und auch
damit einander zugeordnet. Spater -
in einer zweiten Symmetrie — wird
Margot Charles so in ihren Armen
halten wie zuvor ihren Liebhaber La
Mole.

Ein letztes, besonders fatales
Paar: Coligny und Catherine, eine
Frau, die sich nach keiner Seite 6ffnet.
Daraus ergibt sich die Tragodie der
Bartholomédusnacht. Und im engen
Zusammenhang damit steht natiirlich
die grosse oppositionelle Gruppie-
rung der Hugenotten und Katholiken,
deren Ausgleich, deren Paarung nicht
zustandekommt und in deren inneren
Gegensatzlichkeit sich die Einzelpaa-
re analog spiegeln: die Katholikin Ca-
therine und der Hugenotte Coligny,
der Katholik Coconnas und der Hu-
genotte La Mole, die Katholikin Mar-
got und die Hugenotten Henri de Na-
varre und (ein zweites Mal) La Mole.

Peter Kremski

FILMBULLETIN 5.94 m



	Die Verdammten : la reine MArgot von Patrice Chéreau

