
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 35 (1993)

Heft: 191

Artikel: Verwandlungen : M. Butterfly von David Cronenberg

Autor: Kremski, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-867049

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-867049
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Entwicklung
zum grossen
Stilisten gelang
Cronenberg
mit Hilfe des
britischen
Kameramanns
Peter
Suschitzky.

David Cronenberg, der mit
seinen Filmen in den siebziger und
achtziger Jahren dem Science-Fiction-Hor-

ror neue Dimensionen gab, hat das

Genre, das ihn berühmt-berüchtigt
gemacht hat, längst hinter sich gelassen.

the fly war 1986 Höhepunkt und
Abschluss. Hier zog er noch einmal
alle Register physischer Effekte, die
das Monströse äusserlich machten.
Aber schon zwei Jahre zuvor hatte er
mit the dead zone einen für ihn
damals atypischen, in den Effekten
vergleichsweise zurückhaltenden Psy-
cho-Thriller gedreht. In seinen Filmen
nach the fly entzog sich Cronenberg
dann jeglichen konventionellen
Genre-Etikettierungen, wurde subtiler
und disziplinierte sich zu stilistischer
Strenge, ohne dabei an Intensität zu
verlieren oder auf barocke visuelle
Ausuferungen (so zum Beispiel in
naked lunch) zu verzichten. An die
Stelle des grellen und auch ekelerregenden

Schocks trat mehr eine
beständige Irritation.

Die Entwicklung zum grossen
Stilisten gelang Cronenberg mit Hilfe
des britischen Kameramanns Peter Su¬

schitzky, mit dem Cronenberg seit
dead ringers (1987) zusammenarbeitet.

Die visuelle Eleganz Suschitzkys
verleiht den Bildern Cronenbergs
etwas Traumhaft-Fragiles, etwas Trans-
luzides. Für die Visionen Cronenbergs
markiert das einen Wechsel vom
Physischen zum Psychischen, vom Robusten

zum Schwebenden. Mit dead
RINGERS, NAKED LUNCH (1991) Und
m. butterfly (1993) ist es Cronenberg
stärker als zuvor gelungen, in die Tiefe

der menschlichen Psyche einzutauchen,

Bewusstseinszustände zu
beschreiben, Identitäten zu erforschen,
Sein und Schein gegeneinander
auszuspielen.

Wie dead ringers verweist
m. butterfly im Vorspann auf eine
doppelte Quelle der Inspiration. Beide

Filme beziehen sich auf eine
literarische Vorlage, betonen aber zusätzlich

ein tatsächliches Ereignis, das den
literarischen und filmischen Bearbeitungen

zugrunde liegt, behaupten
damit ihre eigene Authentizität, beteuern

ihren Wahrheitsgehalt. Diese

Selbstanbindung an die banale
Realität, in der sowieso schon die un¬

glaublichsten Geschichten passieren,
so dass man sie gar nicht mehr zu
erfinden braucht, hat zwar einerseits
etwas von einer ironischen Anmerkung,
zeigt aber andererseits auch ganz
ernsthaft, wie wichtig es Cronenberg
inzwischen ist, dass man seine Filme
nicht als blosse Konstrukte der
Imagination, als Phantasiegespinste, als
Horror-Etüden abtut, sondern als

Auseinandersetzung mit der
Wirklichkeit, als kunstvolle Spiegelungen
der realen Welt, als Studien der
menschlichen Kondition begreift.

Studien der menschlichen
Kondition
Die Anregung zu dead ringers

fand Cronenberg 1975 in einer
Zeitungsnotiz, die über den ungeklärten
Tod der Zwillingsbrüder Marcus
informierte, zweier bekannter New Yorker

Gynäkologen, deren halbverweste
Leichname in der gemeinsamen Wohnung

aufgefunden worden waren. Die
Filmrechte des Buches, das sich zwei
Jahre später mit diesem Stoff beschäftigte,

kaufte Cronenberg, um daraus

Verwandlungen
m. butterfly von David Cronenberg

FILMBULLETIN B.03 m



seine Vision dieses "Falls" zu entwerfen.

Aus den Marcus twins werden die
Mantle twins, und schon durch die
Umbenennung werden aus realen
Personen auf einmal fiktive Figuren.
Die fiktionalisierende Interpretation
des Autors substituiert die blosse
Dokumentation des Ereignisses. Und
obendrein liefert Cronenberg mit der
Umbenennung der Personen auch
noch den Schlüssel zu seiner eigenen
Perspektive: Die Tragik der Marcus
twins war ihre fatale symbiotische
Beziehung, ihr siamesisches Aneinan-
derkleben als mental twins.

Auch m. butterfly machte
zunächst als Zeitungsnotiz Schlagzeilen,
als Dokument einer Absurdität des

Lebens. Ein französischer Konsulatsbeamter

in Peking, der sich von der
fremden Kultur faszinieren liess, ohne
sie zu verstehen, verfiel dem
erotischen Charme einer Schauspielerin
der Peking Oper, liess sich von ihr
ausspionieren und hatte über Jahre

hinweg ein Verhältnis mit ihr, ohne je

zu merken, dass die Frau ein Mann
war. Das war der Stoff für ein
Theaterstück, das 1989, drei Jahre nach
dem Zeitungsbericht, zum Broadway-
Erfolg wurde. Anders als bei dead
ringers, einem Projekt, das Cronenberg

zur Obsession wurde, das sich
über einen Zeitraum von mehr als
zehn Jahren entwickelte und das

Cronenberg schliesslich selber produzierte
(seine einzige eigene Produktion),

lagen im Fall von m. butterfly die
Verfilmungsinteressen und -rechte bei

anderen, die in Cronenberg den
geeigneten Adapteur fanden.

M. BUTTEFLY ist wie THE DEAD

zone ein Cronenberg-Film nach
einem fremden Drehbuch, das der Autor

des Theaterstücks David Henry
Hwang selber verfasste, allerdings

nach Vorgaben Cronenbergs, der sich
für die Spionage-Geschichte wenig
interessierte, umarbeiten musste, um
die Akzente mehr auf die intime
Beziehung zu legen. David Henry
Hwang: «Cronenberg gab mir eine
bestimmte Richtung an. Sein Interesse
für Transformation und Illusion und
dafür, bis zu welchem Punkt sich
Menschen etwas einreden können, an
das sie selbst glauben, ist genau die
richtige Prädisposition für einen Stoff
wie diesen.»

Der Adapteur Cronenberg hat
aus dem fremden Drehbuch seine

eigene Vision des "Falls" entwickelt.
Die Besetzung des französischen
Konsulatsbeamten René Gallimard mit
dem vom Scheitel bis zur Sohle so

eklatant britisch wirkenden Jeremy
Irons zeigt das Desinteresse Cronenbergs

an einer vordergründigen
Authentizität, setzt den Film vielmehr
automatisch als eine Art Gegenstück
in Bezug zu dead ringers, in dem
Irons die Doppelrolle der Mantle-
Zwillinge spielte. Das absorbiert den
Stoff in einen Kosmos, der sich aus
der subjektiv-ästhetischen Perspektive

Cronenbergs konfiguriert.

Symbiotische Beziehung
dead ringers (auf deutsch:

Doppelgänger) handelte von einer sym-
biotischen Beziehung, aus der nur der
Tod erlösen konnte, erzählte von
scheinbaren Gegensätzen, von An-
gleichungen und Umwertungen. Der
eine Zwilling spielt den anderen: Wer
ist wer? Ausserlich identisch, scheinen

sie mental völlig gegensätzlich zu
sein. Der eine: passiv, scheu, sensibel,
weich; der andere: aktiv, draufgängerisch,

zynisch, skrupellos. Zwei Seiten
ein- und derselben Persönlichkeit

(deshalb auch von ein- und demselben

Schauspieler verkörpert).
Beverly (eher ein Frauenname)

repräsentiert den weiblichen Anteil
dieser Persönlichkeit, Elliot den
männlichen. Aber das kehrt sich um:
Beverly wird zu Elliot und Elliot wird
zu Beverly - eine Verwandlung, die
sich nur vollziehen kann, weil der
(das) andere schon in jedem der beiden

unbewusst vorhanden war. In

Verkürzung ihrer Namen nennen sich

Beverly und Elliot Bev (also Beth?)
und Ellie und emblematisieren damit
alle beide ihre in ihnen partiell
enthaltene Weiblichkeit. Jeremy Irons
kommentierte seine Rolle denn auch
selber aufschlussreich mit den Worten:

«I've learned a lot about my feminine

side» und interpretierte die
symbiotische Beziehung des

Zwillingspaars als «fundamentally
homosexual, but Platonic».

Von einer solchen Beziehung,
Verwandlung, Umkehrung, sexuellen

Identitätsproblematik erzählt auch
m. butterfly. Der Bürger René
Gallimard, verheiratet mit einer Frau, die
für ihn keine Rolle mehr spielt (von
Barbara Sukowa in drei nebensächlichen

Kurzauftritten betont unattraktiv

angelegt), tritt aus seiner bürgerlichen

Existenz, taucht ein in die ihm
fremde Welt der Bohème, in eine ihm
unbekannte Kultur, lässt sich
faszinieren von der Aura der Exotik und
von der Andersartigkeit, der
erotischen Weiblichkeit der chinesischen
Schauspielerin Song Liling.

Er sieht und hört sie zum erstenmal

in ihrer Bühnenrolle als Madame
Butterfly, was ein melo-romantisches
europäisches Vorstellungsbild der
fernöstlichen Frau ist, das Song Liling
hier für ein westliches Publikum
reproduziert. Damit ist Gallimard ge-

LLETIN 6.93



Die Bühnenillusion,

die
Scheinrealität
spült wie eine
Traumprojektion
Wahrheiten
nach oben, die
im alltäglichen
Leben
möglicherweise

nicht
wahrgenommen

werden.

fangen, und dieses Vorstellungsbild
wird ihm zur fixen Idee, zum Leit-
Motiv, das ihn aus seiner Ehe herausführen,

von den Fesseln seiner
bürgerlichen Existenz befreien soll. Er

folgt Song Liling in ihre Welt wie ein
Somnambuler. Der Weg führt ihn von
der beschränkten Welt der französischen

Enklave über die Zwischenstation

der europäischen Oper mit ihrem
fernöstlichen Projektionsbild, das zur
Initiation wird, in das kulturell
originäre China, in die Welt der Peking
Oper und - damit ist die Grenze
bereits überschritten - weiter bis in das

Haus Song Lilings, in das Haus des

Anderen.

Die Welt als Vorstellung
Alles fliesst, alles gleitet. Die floating

camera (Kameraführung: Su-

schitzky selbst) veranschaulicht die
veränderte Wahrnehmungshaltung
Gallimards, der zu schweben beginnt
(was auch heisst, dass ihm alles

ent-gleitet) und für den alles, was
auch immer, zur grossen Oper wird,
zum pathetischen Bühnengeschehen,
das durch Auftritte und Abgänge
strukturiert ist. Die Welt als Vorstellung:

Alles ist Theater, alle Stationen
werden unter Gallimards Blick zum
zelebrierten Schauspiel. Zwischen
einer Opernbühne und einem Gerichtssaal,

einer Mietskaserne, einem Straflager

in China, einem Gefängnis in
Paris oder auch der Kulturrevolution
und der Achtundsechziger-Revolte
verschwimmen die Unterschiede.
Alles ist in gleicher Weise inszeniert,
alles ist Grand Opera, alles, das eine
wie das andere, ist: die grosse
Illusion.

Auch Song Liling ist eine
Illusion. Gallimard verliebt sich nicht in

die reale Person, sondern in das
falsche Bild, das er sich von ihr macht
und das ihm von Song Liling in
Vollendung vorgemalt wird. Er verliebt
sich in seine Vorstellung von der
"oriental woman", die zugleich sein
Bild ist, das er von der "perfect
woman" hat. Und da das eine romantische

Männerphantasie ist («a woman
created by man») wird die perfekte
Frau auch von einem Mann perfekt
gespielt: «Only a man knows how a

woman is supposed to act», sagt die
Frau/der Mann Song Liling. Cronenberg

und der phänomenale John Lone
(Bertoluccis the last emperor)
gelingt es, auch den Zuschauer mit dieser

Illusion in Bann zu ziehen.

Der surreale Blick
Aber Cronenbergs Konstruktion

ist noch doppelbödiger. Cronenberg
inszeniert nicht nur die Welt der
Illusionen. Am Ende von Gallimards Weg
steht die kathartische (Selbst-)Enthül-

lung, zu der Gallimard durch die
Grenzüberschreitung gelangt. Die
Polarität zweier Welten, der bürgerlichen,

alltäglichen, vertrauten und der
unbekannten, fremden, anderen, erst
noch zu erfahrenden, bedeutet auch
den surrealen Blick in die Tiefe. Sie

bedeutet: eine Fassade und ihre
Durchleuchtung, eine zweite Realität
hinter der ersten, einen Abgrund unter

der Oberfläche. Und der surreale
Blick lässt denjenigen, der blickt,
immer sich selber sehen. Das Eintreten
in die Welt dahinter führt immer hinter
den Spiegel, zur Begegnung mit dem

eigenen Ich.
Wenn Gallimard sich nach der

Initiation der Buffer/fy-Aufführung
zum erstenmal auf den Weg zu Song
Liling macht, sich in der unbekannten

Umgebung verläuft und er den Weg
zur Peking Oper damit erfragt, dass er
mit hoher Stimme die Arie der Madame

Butterfly anstimmt, ist das nicht
nur eine eher nebensächliche ironische

Anmerkung, die Gallimard in
dieser Welt als kulturellen Fremdkörper

denunziert, sondern eine
dramaturgische Vorankündigung, die auf
den Ausgang des Films und auf den
Kern der Geschichte zielt. Hier leuchtet

bereits epiphanisch Gallimards
bevorstehende Metamorphose in ein
anderes Wesen auf.

Mit einer ebensolchen subtilen
Beiläufigkeit, mit ebensolchen scheinbar

unbedeutenden Kleinigkeiten hat

Cronenberg in the fly Seth Brundles
beginnende Verwandlung in die
monströse Fliege angedeutet. Dort ist es

einmal das Detail, dass Seth Brundle
plötzlich mehr Zucker in den Kaffee
nimmt als üblich, und es gibt als

zweites Detail, dass er bei seinen

Uberschwüngen am Reck zwischendurch

auch unversehens einmal seine
Füsse ein paar Schritte über die
Zimmerdecke trippeln lässt.

Die Szene in m. butterfly, in
der Gallimard eine weibliche Arie
intoniert, seine Stimme verstellt, um aus
sich heraus Weiblichkeit herzustellen,
und damit für einen ganz kurzen
Augenblick andeutungsweise in die
Frauenrolle schlüpft, lässt bereits
ahnen, dass er, der Song Liling
fortwährend seine "Butterfly" nennt,
tatsächlich in dieser Konstellation
selbst die "Butterfly" ist, zu ihr wird,
sie bereits als Anlage in sich trägt.

Geschlechtliche Symbiose
Von daher ist auch der Titel des

Films von komplexer Ambiguität.
Song Liling spielt die Madame Butter-

FILM BULLETIN 6.33 |



fly und wird von Gallimard auch so

gesehen, mit dieser Rolle im gewissen
Sinne identifiziert, zur weiblichen Ikone

idealisiert - aber Song Liling ist ein
Mann, die Madame ist ein Monsieur.
Zwar verbirgt Song Liling seine
männliche Identität lange Zeit konsequent

vor Gallimard. Aber von dem

Augenblick an, als er sich dann doch
endlich Gallimard gegenüber als
Mann enthüllt, dreht sich das
Verhältnis um. In Cronenbergs Kategorien

heisst das: Gallimard beginnt zu
mutieren. Da "Madame Butterfly"
eliminiert und damit der symbiotischen
Beziehung der weibliche Anteil ent¬

zogen ist, produziert Gallimard ihn
kompensatorisch aus sich selbst.

In der Schlussallegorie des Films

schlüpft Gallimard auf der
Gefängnisbühne - eine Metapher, die über
seine psychische Kondition keinen
Zweifel lässt - in das Kleid und die
Maske einer Art Peking-Oper-Butterfly.
Damit übernimmt er die Frauenrolle
und stellt sich selber vor als «René

Gallimard, also known as Madame
Butterfly». Madame Butterfly bleibt
auch hier: die Projektion eines Mannes,

ein Bild, eine Rolle. Doch diese
Rolle wird von Gallimard anders als

von Song Liling, dem man die weibli¬

che Identität ohne zu zögern glaubt,
unperfekt gespielt beziehungsweise
zur Groteske verzerrt, zur traurigen
Karikatur und höhnischen Selbsttravestie

aus-chargiert. Neben Song
Liling ist Gallimard ein zweiter, aber
sich qualitativ unterscheidender Monsieur

Butterfly.
So wie Gallimards Maskerade als

Peking-Oper-Butterfly eine kulturelle
Symbiose darstellt, so emblematisiert
der Titel des Films eine geschlechtliche

Symbiose, da Butterfly automatisch als

ein weiblicher Topos verstanden
wird. Der Titel funktioniert wie ein
Januskopf-Emblem und lässt sich

In Kafkas «Die
Verwandlung»
liegt ein
Schlüssel zum
Verständnis des

Cronenberg-
Kosmos.

ganz schlicht als Monsieur Madame

oder Mann / Frau (also ähnlich wie
Victor / Victoria) lesen. Die symbio-
tische Doppelgeschlechtlichkeit, die
der Film in seinem Titel damit von
vornherein thematisiert, wird am Ende

eingelöst beziehungsweise in

Entsprechung neu artikuliert, wenn Gallimard

in Frauenkleidern sich sowohl
als Mann wie auch als Frau vorstellt.

Wie in einem Spiegel
Umkehrungen, Gleichstellungen,

Spiegelungen. In einer frühen Szene

des Films, wenn Gallimard nach dem
Erlebnis der Biüfer/ly-Aufführung
distanziert neben seiner bürgerlichen
Frau im Bett liegt, die (mit einem
französischen Modemagazin als Fächer)
eine spöttisch-pointierte, aus
Gallimards Sicht unangemessene Butterfly-
Parodie zum besten gibt, schneidet
Cronenberg unvermittelt um und
zeigt das Spiegelbild der beiden, was
wie ein irritierender Sprung über die
Achse wirkt. Gallimard hat urplötzlich

die Seite gewechselt: Er liegt jetzt
an der Stelle der Frau. Am Ende des
Films - auch hier gibt es wieder nur
die Lösung im Tod - wird er sich mit
einem Spiegel umbringen.

Der Blick in den Spiegel, der
Blick auf die Bühne. Das Theater ist
ein Spiegel der Wirklichkeit, das
Rollenspiel dient der Bewusstmachung.
Was ist Sein, was ist Schein? Die Biih-
nenillusion, die Scheinrealität spült

wie eine Traumprojektion Wahrheiten
nach oben, die im alltäglichen Leben

möglicherweise nicht wahrgenommen
werden. So ist auch schon am Anfang
des Films m. butterfly, der einer
surrealistischen Konstruktion folgt,
der Blick Gallimards auf die Bühne,
auf den Auftritt der Butterfly ein Blick
in den Spiegel. Gallimard beugt sich
mit weit geöffneten, faszinierten Augen

nach vorne, um besser zu sehen
und diese Madame Butterfly genauer
zu fixieren. Es ist sein erster surrealer
Blick auf sich selbst, der erste Akt der

Selbstfindung. Am Ende des Films
wird er selbst die Butterfly auf der
Bühne sein (eine Zirkelbewegung).

Nur ein Rollenspiel? Oder auch
eine Akzeptanz? Das ist bei Cronenberg

(ähnlich wie bei David Lynch,
dem anderen Surrealisten des modernen

Kinos) von komplexer Ambi-
guität, von surrealer Mehrdeutigkeit,
Unentschiedenheit, Offenheit.

Song Liling erschafft sich als

Frau, Gallimard inszeniert sich als

Tunte. Song Liling bleibt anrührend
und ernsthaft, Gallimard dagegen
wirkt lächerlich. Ist Gallimards
Verwandlung in Butterfly (also auch in
Song Liling) nur ein Akt der
Selbstverachtung, ein expressionistischer
Aufschrei, das Selbstporträt eines

Gedemütigten, das Kikeriki-Bild eines

zwar kultivierten, aber
kleinbürgerlich-puritanischen Professor Unrat,
der von einer Schauspielerin an der
Nase herumgeführt, missbraucht, be¬

trogen, verraten worden ist? Malt der
lange Zeit getäuschte und jetzt endlich

sehende Gallimard ein Bild seiner

Ent-Täuschung? Ist es die Enttäuschung

über den Verlust der Illusion,
den Verlust seines Bildes von der
"perfect woman" oder ist es die Trauer

über den Verlust des realen Song
Liling, das Gefühl einer möglichen,
aber verlorenen, verspielten Liebe? Ist
es das Schuldgefühl, versagt zu
haben? Ist es der Schmerz oder das
Entsetzen über den Verlust des Bildes,
das er von sich selber hatte? Hat er
das Weibliche in sich selbst entdeckt,
so wie Song Liling das Weibliche in
sich als ein ästhetisches Bild nach aussen

projiziert hat? Gallimard endet im
Wahnsinn, weil alle diese Fragen,
Vermutungen, Begründungen in ihm
möglicherweise interferieren.

Gallimard inszeniert sich als

"Frau", und seine Zuschauer lachen,
denn es ist nur ein Spiel auf
der Bühne. Als sich Gallimard vor
den Augen der Zuschauer umbringt,
geschieht auch das auf der Bühne,
und hier - nur hier? - zeigt sich, es ist
kein Spiel.

Suche nach sexueller Identität
Die Selbsttötung, die Selbstabtreibung

der eigenen Mutation. So

endet auch dead ringers, so endet the
fly. Die Mutation wie die Selbsttötung

sind psychische Vorgänge -
visuell in physischer Aktion externali-

M
I atf1

«Hf«.

%

FILMBULLETIN 6.93 ES



8 ÈME

FESTIVAL DE FILMS
DE FRIBOURG

30 JANVIER - 6 FÉVRIER 1994

FILMS D'AFRIQUE, D'ASIE ET D'AMÉRIQUE LATINE

SUIVI DU CIRCUIT «LES FILMS DU SUD»
FÉVRIER / MARS 94

GENÈVE, LAUSANNE, VEVEY, SION, CHAUX-DE-FONDS, NEUCHÂTEL,
DELÉMONT, TRAMELAN, LE NOIRMONT, MOUTIER, BIENNE,

ZURICH, BERNE, BÂLE, LUCERNE,
BELLINZONA, LUGANO, LOCARNO, CHIASSO

SECRÉTARIAT, RUE LOCARNO 8, 1700 FRIBOURG
TÉL. 037 / 22 22 32 FAX 037 / 22 79 50

/<5\

D
en
O

m FILMBULLETIN B.93



1

Jeff Goldblum als
Seth Brundle in
THE FLY

NAKED LUNCH

Geneviève Bujold
als Ciaire Niveau
und Jeremy Irons
als Beverly und
Elliot Mantle in
dead ringers

siert. Alle drei Filme handeln von
einer Transformation, aber keiner rein
zufälligen, eher müsste man von einer

genetisch determinierten Metamorphose

sprechen. Keiner entkommt
seinem Schicksal, keiner entkommt sich
selbst. Cronenbergs Gregor-Samsa-Projektionen

wachen auf und haben sich
verwandelt. Das Erwachen (zu sich
selbst) ist der eigentliche Alptraum.
Denn die Verwandlung ist eine Ent-
Larvung im Sinne einer Selbstentlarvung.

Ein Insekt schlüpft aus: hier eine

brundlefly, dort eine butterfly. Samsa

entpuppt sich und erkennt sich selbst.

Cronenberg, dem die
Schmetterlingskunde schon als Kind eine
Obsession gewesen war, ist ein
Insektenforscher geblieben. Die
Entomologie liefert seinen Filmen die
Kernmetapher.

Auf seinem Weg zu Song Liling
begegnet Gallimard einem chinesischen

Libellenfänger, und Gallimard
nimmt entzückt eine Libelle in seine
Hand, um sie zu betrachten. Ein
anderes Mal sitzt Gallimard unter einem
Bild, auf dem ein Käfer zu sehen ist.
Gallimard, unter dem Bild eines
Käfers sitzend, das ergibt ein neues Bild,
das Zusammenhänge herstellt. Ein

Bild wie ein Spiegel: eine Identifikation.

Und ein doppeltes Zitat: Gallimard

wie Brundle (oder auch Bill Lee)

ein Samsa.

Bill Lee, der Wanzenjäger in
naked lunch, der auf der Suche ist
nach seiner sexuellen Identität und
sich der Suche zugleich entziehen
möchte und vor sich selber flieht,
begegnet permanent Projektionen seiner

eigenen psychischen Kondition in
Gestalt überlebensgrosser Wanzen und
anderer Ausgeburten - als Zerr-Syn-
dromen des Weiblichen und Männlichen,

als Dämonen des Unterbewus-
stseins. naked lunch, Cronenbergs
brillantester Film, ist eine freie
Literaturadaption (die Cronenberg-Vision
eines literarischen "Falls"), die Kafka
mindestens so nahe steht wie
Burroughs. In Kafkas «Die Verwandlung»
liegt ein Schlüssel zum Verständnis
des Cronenberg-Kosmos.

Transsexualisierung
Ein zentrales Thema von

Cronenbergs Verwandlungs- und
Mutations-Geschichten ist die sexuelle
Identität. Seine Protagonisten erfahren

eine Transsexualisierung. Die

Homoerotik durchzieht als eine Art
Faszinosum das ganze Œuvre
Cronenbergs seit seinem ersten Studentenfilm.

So funktioniert auch m. butterfly
wie ein surrealer Traum, der eben

in diesem Sinne zu deuten wäre. Alle
Figuren sind dem Traum-Ich Galli-
mards zugeordnet, sind Scheinmaterie

aus seinem Geist, entspringen
seiner Psyche, sind allegorische
Projektionen und Transformationen
seiner Ängste, Manifestationen seines

Unterbewusstseins. Song Liling ist -
surrealistisch interpretiert - in der Tat
die reine Illusion, die die Wahrheit
sagt. In Song Liling begegnet René

("der Wiedergeborene") Gallimard
seinem Transformations-Ich, also sich
selbst. Song Lilings Bedeckthalten seiner

geschlechtlichen Identität ist nur
eine surreale Metapher, ein Bild, eine

Projektion von Gallimards eigener
verdeckter Homosexualität, und Song

Lilings Enthüllung als Mann wäre
dann als Konfrontations- und
Erkenntnisschock der Moment des

Coming-Out.

Peter Kremski 9

Peter Weller als

Bill Lee in

naked lunch

Die wichtigsten
Daten zu

m. butterfly:
Regie: David Cronenberg;

Buch: David

Henry Hwang, nach

seinem gleichnamigen
Bühnenstück; Kamera:

Peter Suschitzky;
Kamera-Assistenz:
Michael Hall, Kevan

Dutchak; Schnitt:
Ronald Sanders; Art
Director: James

McAteer;
Produktions-Design: Carol

Spier; Maske für John

Lone: Suzanne

Benoit; Frisur für
John Lone: Aldo

Signoretti; Maske für
Jeremy Irons: Allen
Weisinger; Frisur für
Jeremy Irons: Ferdi-
nando Merolla;
Maske: Ava Stone;

Kostüme: Brenda

Gilles; Musik:
Howard Shore.

Darsteller (Rolle):
Jeremy Irons (René

Gallimard), John Lone

(Song Liling),
Barbara Sukowa (Jeanne

Gallimard), Ian
Richardson (Botschafter
Toulon), Annabel

Leventon (Frau
Baden), Shizuko Hoshi

(Genosse Chin),
Richard McMillan
Botschaftskollege),

Vernon Dobtscheff

(Agent Etancelin),
David Hemblen,

Damir Andrei,
Antony Parr (Ge-

heimdienstoffiziere),
Margaret Ma (Songs

Dienstmädchen),
Tristram Jellinek

(Verteidiger), Philip

McGough (Ankläger),
David Neal (Richter),
Sean Hewitt (Assistent

des Botschafters),

George Jonas

(Verwalter), Peter

Messaline (Diplomat
auf Party), Barbara

Chilcott (Kritikerin
auf Party), Michael
Mehlmann (Betrunkener),

Carl Zvonkin
(Überwachungstechniker).

Produktion: Geffen
Pictures; Produzentin:

Gabriella Martine/Ii;

ausführende
Produzenten: David

Henry Hwang, Philip
Sandhaus. Kanada

1993. 35mm, Farbe,

Dolby Stereo. Dauer:
101 Min. Verleih:
Warner Bros., Kilchberg,

München.

FILMBULLETIN 6.33 |


	Verwandlungen : M. Butterfly von David Cronenberg

