Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift fir Film und Kino
Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 34 (1992)

Heft: 185

Artikel: Ortodoxe Askese und postsowjetischer Barock : Nekrolog auf das
sowjetische Kino

Autor: Plachow, Andrej

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-867390

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-867390
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IOSKAUER PARADE (MOSKOWSKI PARAD) von Iwan Dychowitschny

Als Ergebnis des gescheiterten Put-
sches im August 1991 endete die auf-
reibende Ara vom Aufbau des Sozia-
lismus in Russland, und damit wurde
auch die ruhmreiche Epoche der so-
zialistischen Kultur zu einem Stlck
Vergangenheit. Was blieb auf den
Trimmern dieses ungefligen, auf sei-
ne Art imposanten, in kirzester Zeit
zusammengebrochenen Gebdudes?
Was blieb vom sowijetischen Kino,
nach Lenins Definition «die wichtigste
aller Kiinste»?

Eisenstein und die Agonie
der Avantgarde

Der Stolz, die Klassiker des sowijeti-
schen Kinos - Sergej Eisenstein,
Wsewolod Pudowkin, Dsiga Wertow,
Alexander Dowschenko — sehen sich
heute heftigen Angriffen von seiten
junger Filmkritiker und Kinohistoriker
ausgesetzt. Im Westen schéatzt man
sie, unabhangig von ihrer ideologi-
schen Ausrichtung, seit langem fir
ihre phanomenalen Entdeckungen im

Orthodoxe
Askese
und post-

sow jetischer
Barock

Nekrolog auf das
sowjetische Kino

Von Andrej Plachow

Bereich der Filmsprache. In der Hei-
mat dagegen kann man ihnen ihr re-
volutiondres Engagement nicht ver-
zeihen, als ob es in der Welt keine
anderen Beispiele fir eine Liebelei
der Avantgarde mit der Politik gebe.
Die Tragddie der russischen Avant-
garde bestand darin, dass sich, als
die Liebelei in vollem Gange war,
plétzlich herausstellte, dass sie mit ei-
ner unaufléslichen Ehe bereits offiziell
besiegelt worden war. Und da trat die
freudlose eheliche Routine ihr Regi-
ment an — oder die Agonie begann.

Heute registriert man in Kommenta-
ren zum sowjetischen Kino beinahe
Bedauern dariiber, dass keiner der
fihrenden Kino-Protagonisten Re-
pressionen ausgesetzt war, dass es
nicht wenigstens eine passive Oppo-
sition zum Regime gab, wie das in der
russischen Literatur der Fall war. Aber
schliesslich wurde das Kino vom
Staat finanziert und konnte nur im
Rahmen des sogenannten “sozialen
Auftrags” existieren. Sobald ein
Kinstler nur ein Jota von dessen Be-

49



Ruckblick auf das sowijetische Kino

durfnissen abwich, erfolgte unverzig-
lich eine praventive Sanktion. Das Ta-
lent von Wertow, Pudowkinund Dow-
schenko war dieser Hollenmaschine
nicht gewachsen. Das intellektuelle
Genie Eisensteins betrog deren me-
chanische Wachsamkeit mehrfach.
Es war ein Wettstreit zweier Perfektio-
nen — der Perfektion des Mechanis-
mus und der Perfektion des Ver-
stands. Aber da auch Eisenstein nicht
frei von menschlichen Schwéchen
war, siegte die Maschine.

Der sowjetische
Klassizismus

Man hat ihn offiziell sozialistischen
Realismus genannt und seine Néhe
zum “Volksmelodram” Mussolinis und
zur “Traumfabrik” Hollywoods, ganz
zu schweigen vom propagandisti-
schen Kino des Dritten Reichs, nach
Moglichkeit verhehlt. Das Problem
der zweiten Riege der sowjetischen
Klassiker bestand darin, dass einige
von ihnen (Grigori Alexandrow, Iwan
Pyrjew, Sergej Gerassimow) es mide

waren, masslosen Optimismus aus-
zustrahlen; andere (Sergej Jutke-
witsch, Michail Romm) waren Uber-
aus rational und kihl-kalkulierend.
Aber weder den einen noch den an-
deren gelang eine echte Begeisterung
fUr die revolutionédre Idee; sie imitier-
ten lediglich mehr oder weniger ge-
schickt deren Pathos. Und je mehr,
desto weniger erfolgreich.

Es gab noch eine andere, teilweise im
Schatten stehende Gruppe. Das wa-
ren die sogenannten Exzentriker und
Formalisten — Lew Kuleschow und die
Regisseure der FEKS, Grigori Kosyn-
zew, Leonid Trauberg (die FEKS = Fa-
brika ekszentritscheskogo aktjora,
deutsch: Fabrik des exzentrischen
Schauspielers, ein Studio, das von
1921 bis 1926 in Petrograd existierte).
Dazu gehdrten auch der einzige echte
poetische Realist des russischen
Kinos, Boris Barnet, dessen Talent
dem Jean Vigos nicht nachsteht, und
der melancholische Marchenerzéhler
Alexander Medwedkin.

Von ihnen zeichnete sich nur Grigori
Kosynzew durch ein langes Schaf-
fensleben aus; er beendete seine

HALT STILL - STIRB - ERWACHE (SAMRI - UMRI - WOSKRESNI) von Witali Kanewski

Laufbahn mit klassischen Shake-
speare-Verfilmungen und legte um
1960 den Grundstein fur die Lenin-
grader Kinoschule.

Die Romantiker der sechziger
Jahre

Der hochtrabende Monumentalismus
Michail Tschiaurelis, des offiziellen
Stalin-Chronisten, wurde von sehr
menschlichen, stilistisch  frischen
Kriegsfilmen abgeldst: WENN DIE KRA-
NICHE ZIEHEN (LETJAT SCHURAWLI)
von Michail Kalatosow, DAS SCHICK-
SAL DES MENSCHEN (SUDBA TSCHE-
LOWEKA) von Sergej Bondartschuk,
DIE BALLADE VOM SOLDATEN (BALLA-
DA O SOLDATE) von Grigori Tschuch-
rai. Das war in der zweiten Hélfte der
finfziger Jahre, nach der halbherzi-
gen Aufdeckung der Stalinschen Ver-
brechen, auf dem H6hepunkt des un-
bestandigen Tauwetters der Chrusch-
tschow-Zeit, das bei der Intelligenzija
eine Flut von lllusionen ausloste.

Bald kehrten die ideologischen Mor-
genfréste zurlick, aber der schopferi-

50



sche Tau-Prozess ging weiter, man
konnte ihn kaum noch aufhalten. Die
sechziger Jahre verzeichneten die
letzten Romantiker der Sowjetepo-
che. Der Film DER VORPOSTEN VON
ILJITSCH/ICH BIN 20 JAHRE ALT (SA-
STAWA ILJITSCHA/MNE DVADZET) von
Marlen Chuzijew wurde zu ihrem Ma-
nifest. Aber eben dieser Chuzijew
drehte ein paar Jahre spater JULIRE-
GEN (ILJULSKI DOSCHD), in dem die
Nostalgie nach revolutionéren Idealen
und ein tiefer existentieller Pessimis-
mus eine merkwirdige Verbindung
eingingen. Von seiner Stimmung und
Poetik her war er das russische Pen-
dant zu Antonioni in seiner klassi-
schen Periode. Chuzijew gelang die
Dedramatisierung  der  &usseren
Handlung und die Bildung eines para-
dokumentarischen Erzahlstils, der in
der ganzen Welt zum charakteristi-
schen Zug fur das neue Kino wurde.
Die sechziger Jahre waren fir viele
grosse Regisseure der Beginn ihrer
Laufbahn, von Elem Klimow und La-
rissa Schepitko Uber Kira Muratowa
und Alexej German zu Gleb Panfilow
und Andrej Kontschalowski. lhre
Schicksale waren sehr unterschied-
lich; nicht weniger schmerzhaft als
die Zensurverbote jedoch erlebten sie
alle in dieser oder jener Form die
Ideenkrise der Sechziger, den Ab-
schied vom Idealismus und von der
Romantik. Das Jahr 1968 bereitete all
solchen lllusionen ein Ende.

Paradschanow und
Tarkowski

In diesem kurzen Nekrolog zum Ende
des sowijetischen Kinos lassen wir die
Tatsache ausser acht, dass dieses
Kino zu Lebzeiten ein multinationales
war. Das Los der ukrainischen, der
litauischen, der turkmenischen und
anderer regionaler kunstlerischer
Schulen muss gesondert beklagt wer-
den. Was die russische Filmregie an-
geht, so war sie immer kosmopoli-
tisch: Sie beschaftigte Leute ver-
schiedener Nationalitaten, besonders
Juden und Zuwanderer aus dem Kau-
kasus.

Das Symbol des Kosmopolitismus
und der religiésen Okumene ist Ser-
gej Paradschanow. Als er in der Ukrai-
ne lebte, wurde er ein hervorragender
Kenner der lokalen Folklore. Er kronte
sein Werk in Tiflis mit dem ausge-
sucht poetischen Film aus der georgi-
schen Geschichte DIE LEGENDE DER
FESTUNG SURAM (LEGENDA O SU-
RAMSKOI KREPOSTI). Von der Natio-
nalitat her Armenier, widmete er sei-
nen Film SAJAT-NOWA /DIE FARBE DES

DER STEIN (KAMEN) von Alexander Sokurow

GRANATAPFELS  (SAJAT-NOWA /ZWET
GRANATA) einem Dichter, der den Kul-
turen aller transkaukasischen Volker
gleichermassen gehort. Als der arme-
nisch-aserbaidschanische Konflikt in
Karabach schon in vollem Gange war,
drehte er ASCHIB-KERIB, einen Film
voller Begeisterung fur die islamische
Kultur, ihre Vitalitat und die ornamen-
tale, malerische Symbolik.

Ein Okumenist, ein Weltblirger, war in
gewissem Sinne auch Andrej Tarkow-
ski, dessen Vorfahren Ubrigens eben-
falls Verbindungen zum Kaukasus
hatten. Tarkowskis Religion war die
Orthodoxie — seinem Verstandnis da-
von verlieh er in ANDREJ RUBLOW
Ausdruck. Aber Tarkowski hatte auch
ein feines Gespur fir den Geist des
Katholizismus (NOSTALGHIA), des
Protestantismus (DAS OPFER/SCHER-
TWOPRINOSCHENIE /OFFRET) und des
Buddhismus (STALKER).

Nach den Klassikern der zwanziger
Jahre waren Tarkowski und Parad-
schanow die ersten, die wieder lber
langere Zeit das internationale Inter-
esse auf das sowjetische Kino lenk-
ten. Sie behaupteten sich gegen Tota-
litarismus und Dogmatismus nicht mit
sozialkritischen ~ Versuchen  oder

durch Katz-und-Maus-Spiele mit der
Zensur, sondern auf Grund ihrer uni-
versalen  kinstlerischen  Weltan-
schauung, ihrer Fahigkeit, Schénheit
zu empfinden und zu schaffen.

Tarkowski und Schukschin

Das bedeutet nun nicht, dass Tar-
kowski die russische nationale Idee
fremd war. Schliesslich wird er nicht
umsonst in der ganzen Welt als Re-
prasentant der spezifisch russischen
Mentalitdt gesehen, mit der ihr eige-
nen ekstatischen Emotionalitdat, mit
dem Kult des Leidens, mit der ausge-
pragten Beziehung zur Frage nach
dem Sinn des Daseins.

Der Antipode Tarkowskis war Wassili
Schukschin, der mit ihm gemeinsam
studiert hatte. Als Schriftsteller, als
Regisseur und als Schauspieler war
er in allen diesen Bereichen gleicher-
massen begrenzt. Uber seine Menta-
litat kann man fast das gleiche sagen,
wie Uber Tarkowski, mit dem wichti-
gen Unterschied allerdings, dass
Schukschin ein Kind der Volkskultur
und nicht der Buchkultur war. Wenn
Tarkowski das Drama der russischen
Intelligenzija verkorperte, ihre geistige
Opposition zur Macht, so zeigte
Schukschin, vor allem in seinem Film
ROTER HOLUNDER (KALINA KRASNA-
JA), dass sich auch im einfachen Volk,
in der Bauernschaft und unter den
Bewohnern der stédtischen Randge-
biete ungeachtet der Degradation der
traditionellen Lebensweise morali-
sche Werte und die Fahigkeit zur
Reue und zur Erneuerung erhalten
hatten. Davon erzahlt auch der Film
DER ABSCHIED (PROSCHTSCHANIE)
von Elem Klimow.

In der spaten Stagnationszeit unter
Breschnew war die russische natio-
nale Idee gleichermassen gegen die
kommunistischen offiziosen Organe
wie auch gegen den bourgeoisen We-
sten gerichtet. Schukschin und Tar-
kowski hatten keine Beziehung mehr
zu der abnormen Evolution dieser
Idee, die in ihren extremen Erschei-
nungsformen Elemente von nationa-
ler Unduldsamkeit, Antisemitismus
und Chauvinismus zeigte.

Obgleich Schukschin auch ein gros-
ser Stilist war, realisierte er im sowjeti-
schen Kino nach vielen Jahren erst-
mals wieder aufrichtige und klare
Beispiele fur das Volksmelodram und
das Volksepos. Das war wichtig vor
dem Hintergrund der in den sechziger
Jahren Uberméssig elitdren Experi-
mente, die die Realitat der Leinwand
merklich von der Wahrnehmung des
breiten Publikums entfernt hatten.

51



Ruckblick auf das sowijetische Kino

Tarkowski und die Briider
Michalkow

Tarkowski begann gemeinsam mit
dem alteren der Michalkow-Brider,
der im Westen als Andrej Kontscha-
lowski bekannt ist. Sein Film DIE GE-
SCHICHTE DER ASJA KLJATSCHINA
(ISTORIJA ASI KLJATSCHINOI), der das
Leben des russischen Dorfes ohne
Beschoénigung zeigt, ist ebenso wich-
tig flr den Kinoprozess der sechziger
Jahre wie ANDREJ RUBLOW, an dem
Kontschalowski als Drehbuchautor
beteiligt war. Beide Filme wurden von
der Zensur verboten. Im Unterschied
zum “Stoiker” Tarkowski begann der
“Zyniker” Kontschalowski den Kom-
promiss zu suchen. Schliesslich fass-
te er — als erster russischer Regisseur
—dauerhaft Fuss im System der west-
lichen Filmproduktion. Die Anstren-
gungen, die ihn diese Anpassung ge-
kostet hatte, glatteten die Originalitat
seines frihen Stils, der russische
Identitdt mit europdischen Kulturin-
jektionen erfolgreich vereint hatte.
Der jliingere Bruder von Andrej, Nikita
Michalkow, hatte sein Regiedebit
schon in den siebziger Jahren und
verkérperte im Vergleich zum vorher-
gehenden Jahrzehnt einen neuen Typ
Filmemacher. Er verwendete die inter-
national in Mode gekommene Pasti-
che-Methode, ein Spiel mit Genre-
und stilistischen Klischees, um so-
wijetische Western-Imitationen und
Melodramen zu drehen, aber seine
eigentliche Bestimmung fand er in
nostalgischen Adaptionen vorrevolu-
tionarer Klassiker. Inm ist die russi-
sche nationale Idee nicht fremd, er
neigt sogar dazu, ihr von Zeit zu Zeit
eine aktuelle politische Nuance zu
verleihen. Dennoch gehen sein “Anti-
westlertum” und die Begeisterung fir
fernostliche Exotik, die besonders in
URGA zum Ausdruck kommt, nicht
weiter als das gleiche postmoderne
Spiel. Um so erstaunlicher, dass er im
Westen gewdhnlich als “Repréasen-
tant der klassischen russischen Kultur
mit dem ihr eigenen Konservativis-
mus” gilt.

Michalkow war nach Tarkowski der
erste zeitgendssische russische Re-
gisseur mit einem internationalen Na-
men, der gleichzeitig kiinstlerisch am-
bitioniert war und dem Publikum
etwas zu sagen hatte, bei dem sein
russisch-italienischer Film SCHWARZE
AUGEN (OTSCHI TSCHERNYE) begei-
sterte Aufnahme fand. Michalkow,
kiinstlerisch und mitteilsam, dyna-
misch und sehr professionell, wurde
vom Westen als seinesgleichen auf-
genommen. Im Gegensatz dazu wur-
de Tarkowski im Westen flir Qualita-

52

ten geschétzt, iber die man dort nicht
verfugt, aber flr die man sich bei die-
sem vielleicht letzten der poétes mau-
dits begeistert.

Metaphysiker und Mystiker

Tarkowski zog eine ganze Plejade von
Metaphysikern und Mystikern nach
sich, die von seinem méachtigen Ein-
fluss zu sehr unterdrlickt wurden, um
eine eigene kinstlerische Individuali-
tat zu entwickeln. Gleichzeitig ergrif-
fen die Epigonen eiligst von all dem
Besitz, was unter Verschluss oder
hinter dem Eisernen Vorhang gewe-
sen war: Surrealismus, die sexuelle
Revolution, Pop-Art und schliesslich
die Postmoderne. Unter den Kinode-
bits der letzten Zeit sind Verfilmun-
gen von Borges, Camus, Kafka oder

DER STEIN von Alexander Sokurow

DAS ASTHENISCHE SYNDROM von K. Muratowa

Beckett ebenso zu finden wie solche
der Bibel und des Evangeliums, aber
auch von Nabokovs «Lolita» oder von
seinem «Marchen», das auf der Lein-
wand in ein SEX-MARCHEN (SEKS-
SKASKA) umbenannt wurde. Mit aller
Macht wird an der Verfilmung von
Bulgakows MEISTER UND MARGARITA
(MASTER | MARGARITA) gearbeitet,
und zwar nicht von Klimow, der die-
ses Projekt seit vielen Jahren mit sich
herumtrug, ihm aber nicht beikam,
sondern von dem jungen, kommerz-
orientierten Juri Karra.

Im Pragmatismus der neobourgeoi-
sen Wirklichkeit verschwinden ldea-
lismus und Mystizismus allmahlich.
Ihr Vorrat hat sich, so scheint es, nur
in Petersburg noch nicht erschopft
und sich dort paradoxerweise mit ei-
ner anderen Tendenz verbunden, mit
der Welle des schwarzen “Hyperrea-
lismus”, der den Alltag in den Hinter-
hoéfen und Elendsvierteln dieser scho-
nen und unheimlichen Stadt ausmalt.
Ein klassisches Beispiel der schwar-
zen Serie war der auch im Westen
bekanntgewordene Pionier-Film KLEI-
NE VERA (MALENKAJA VERA) von Was-
sili Pitschul. Heute ruft er wahrschein-
lich nur noch ein freundliches Lacheln
hervor angesichts der dlsteren Hoff-
nungslosigkeit, in die das sowijetische
Kino in seinen letzten Jahren versank.
Die Tradition des schonungslosen
psychologischen Realismus, die Ale-
xej German und andere Vertreter der
“Leningrader Schule” vor mehr als
zehn Jahren entwickelten, wurde ei-
nerseits von zweitklassigen Regis-
seuren kommerzialisiert, die sich be-
eilten, von den friher verbotenen
Themen den Rahm abzuschoépfen.
Andererseits wurde sie von den “Me-
taphysikern” intellektualisiert. Und
schliesslich wurde sie mythologisiert
und als Emblem des russischen “Ex-
port-Kinos” patentiert (zum Meister
darin brachte es Pawel Lungin).

Mit Ausnahme des ersten Films von
Witali Kanewski HALT STILL — STIRB -
ERWACHE (SAMRI - UMRI - WOSKRES-
NI) blieb von der vielgepriesenen
schwarzen Welle letzten Endes nichts
Wesentliches Ubrig. Geblieben sind
nur ihre Klischees: ein Glas Wodka, in
einem Zug ausgetrunken; eine Schla-
gerei in einem Torbogen; Sex am Fen-
ster oder auf dem Kiichentisch, wobei
die mannlichen Geschlechtsteile als
Straforgane auftreten. In ihrer letzten
Periode erreichte die schwarze Welle
ein Héchstmass an Dekadenz mit Fil-
men Uber sexuelle Vergnligungen von
Sanitatern im Leichenschauhaus oder
Banden von Lesbierinnen, die Jagd
auf Parteiapparatschiks machen.

Die schwarze Welle konnte keine ei-



R i |

gene Asthetik begriinden oder eine
vollwertige kinstlerische Erscheinung
werden; in dem Sinne stand sie sogar
den Beispielen des “Breschnew-Ki-
nos mit Qualitatszeichen” nach und
erzeugte bisweilen beinahe Sehn-
sucht nach der Zensur. Das Wichtig-
ste ist aber, dass diese Welle nicht
zuletzt die Sensationslust des Publi-
kums angeheizt und dieses damit
endgliltig vom einheimischen Kino
abgewendet hat.

Soz-Art und Paralleles Kino

In der Malerei und Literatur des Un-
dergrounds hatte sich schon vor der
Perestroika die Richtung der Soz-Art
gebildet, die den Kanon und die nor-
mative Asthetik des Sozialistischen
Realismus parodierte. Im Kino gab es
Ansétze dieser Bewegung in den Fil-
men von Kira Muratowa. Allerdings
sind ihre Filme im Unterschied zu den
rationalen Soz-Art-Konstruktionen
voller hysteroider Emotionalitat. Mu-
ratowa ist die einzige unter den Filme-
machern der sechziger Jahre, die sich

SCHWARZE AUGEN (OTSCHI TSCHERNYE) von Nikita Michalkow

muhelos

in die Perestroika-Land-
schaft einfligen und dartiber hinaus
dort einen fir das Kino lebenswichti-
gen Weg bahnen konnte.

Muratowas Film DAS ASTHENISCHE

SYNDROM  (ASTENITSCHESKI  SIN-
DROM) ist, wie ein Moskauer Kritiker
es nannte, eine auf dem Miullhaufen
der Perestroika gewachsene «miss-
gebildete Rose». In diesem wie auch
in dem folgenden Film DER SENSIBLE
MILIZIONAR (TSCHUWSTWITELNY MILI-
ZIONER) triumphiert die menschliche
Natur — grob, vulgér, aber urspring-
lich — Uber soziale Experimente und
pseudokulturelle Vorurteile. Murato-
was kulnstlerische Palette ist immer
erkennbar und dabei ziemlich breit;
sie reicht vom stilisierten Melodram
bis zu avantgardistischen Experimen-
ten, von altmodischer Manieriertheit
bis zum brutalen Schock.

Es gibt noch eine andere Gruppe Fil-
memacher, flr die die schwarze Far-
be nicht Ziel, sondern Mittel ist — die
Vertreter des sogenannten “Parallelen
Kinos” und des “Nekrorealismus”. lhr
Ziel ist eine Epatage a la Buriuel. Sie

sind bereit, endlose Demonstrationen
verwesender Leichen auf die Lein-
wand zu bringen, die flr sie den Zu-
stand der sowjetischen Kultur im all-
gemeinen und des Kinos im
besonderen verkdrpern. lhr astheti-
sches Ideal ist das Endprodukt der
Verwesung.

Auf dem letzten Festival in Locarno
wurde das Werk des flihrenden
“Nekrorealisten” Jewgeni Jufit vorge-
stellt. Im Unterschied zu seinen Ama-
teur-Kurzfilmen nimmt sein erster
abendfullender Studiofilm PAPA IST
GESTORBEN, VATERCHEN FROST (PAP
UMER, DED MOROS) sich Hitchcock
als Parodieobjekt vor. Die “Kultfigu-
ren” des Parallelen Kinos, die Brider
Igor und Gleb Alegjnikow, drehten bei
“Mosfilm” DIE TRAKTORISTEN (TRAK-
TORISTY), eine Soz-Art-Parodie auf
einen gleichnamigen Film aus den
dreissiger Jahren. Bei dessen Regis-
seur lwan Pyrjew schlugen wackere
junge Kolchosarbeiter samtliche Ar-
beitsrekorde, eroberten Frauenherzen
und waren auf den Ruf der Partei hin
allzeit bereit, den Traktor gegen einen

53



Ruckblick auf das sowijetische Kino

STALKER von Andrej Tarkowski

Panzer zu tauschen, um den imperia-
listischen Aggressoren die Stirne zu
bieten. Bei den Alejnikows ist alles
genau so, aber die Bestarbeiter sau-
fen importierten Gin und sind bis an
die Zahne bewaffnet, weil zwischen
benachbarten Dorfern ein Blrgerkrieg
tobt.

Russischer Mainstream und
Chaos

Weder Muratowa noch German und
auch nicht Nikita Michalkow (der in
seiner Heimat eher als Schauspieler
und vom Fernsehen bekannt ist) sind
die Lieblingsregisseure des russi-
schen Volkes — wenn es solche Regis-
seure und ein solches Volk Uberhaupt
noch gibt. Uber viele Jahre gab das
breite Publikum den Komdédien von
Eldar Rjasanow und Lenoid Gaidai
den Vorzug. Der erstere galt als boser
Satiriker und gleichzeitig als brillianter
Geschichtenerzahler und grosser Tro-
ster; mit seinem manchmal traurigen,
manchmal sarkastischen Lachen half
er den Leuten, ihren Glauben an Ord-

54

nung und Intelligenz zu bewahren.
Gaidai brachte mit seinen lI&cherli-
chen Figuren-Masken und seinen ex-
zentrischen Gags die Leute zum La-
chen. Heute versuchen die Astheten,
die ihn friher verachteten, aus ihm
eine Kultfigur zu machen.

Gegen Ende der siebziger Jahre wur-
de der russische Mainstream mit
zwei, drei Krimis und dem Oscarge-
winner von 1980 MOSKAU GLAUBT
DEN TRANEN NICHT (MOSKWA SLESAM
NE WERIT) von Wiladimir Menschow
ergéanzt. In die gleiche Kategorie des
russischen Box-Office gehdrten auch
die grossen Schlachtfime und die
Klassiker-Verfilmungen.

Ungeachtet der erklarten Kommerzia-
lisierung und der Versuche, das ame-
rikanische Genre-Kino nachzuahmen,
erschienen in den Jahren der Pere-
stroika praktisch keine Filme, die zu
Publikumsfavoriten - insbesondere
des jungen Publikums — geworden
waren. Rjasanow und Gaidai drehen
immer noch recht erfolgreich, wie vor
dreissig Jahren, aber sie spielen keine
grosse Rolle mehr, und andere Regis-
seure ihres Typs gibt es bisher nicht.

Der o6konomische und technische
Zerfall hat den grossen Filmprojekten
wie KRIEG UND FRIEDEN (WOINA | MIR)
ein Ende bereitet. Der letzte teure rus-
sische Historienfilm war DIE MUTTER
(MAT) von Gleb Panfilow, der bereits
nicht mehr so sehr von staatlichen
Subventionen als mit italienischem
Geld gedreht wurde. Auch das Fliess-
band der Kriegsfilme, das fast ein hal-
bes Jahrhundert lang ununterbrochen
lief, ist zum Stillstand gekommen.
Viele noch gestern populdre russi-
sche Regisseure und Schauspieler
sind plétzlich zu lebenden Anachro-
nismen geworden. Es ist ein regel-
rechtes Drama: Die Mythologie und
das Genre-System des Kinos sind
zerstort, der Mainstream und das ihm
ergebene Auditorium existieren nicht
mehr. Die kinstlerischen Errungen-
schaften des neuen russischen Kinos
finden vor allem auf den westlichen
Festivals Beachtung — in ihrer Heimat
werden sie praktisch ignoriert.

Einige Regisseure, die ihr Handwerk
noch in den Jahren der Stagnation
erlernt haben, versuchen, am Ball zu
bleiben, indem sie sich krampfhaft an



neue Themen und Genres klammern.
So drehte etwa Sergei Solowjow eine
Filmtrilogie, in der er Motive der Soz-
Art und der jugendlichen Gegenkultur
mit Elementen westlicher kommerzi-
eller Genres mischte. Einige, darunter
auch der Regisseur der Trilogie
selbst, sind der Ansicht, dass er auf
einer Basis von russischem Chaos
und Verfall eine postmoderne Kultur
aufbaut. Andere halten diesen Cock-
tail fir ungeniessbar, und dieser Mei-
nung ist auch das breite Publikum: In
den Kinos herrscht kein grosser An-
drang fur Solowjows Filme, trotz der
beispiellosen Reklame und der Teil-
nahme junger Rock-ldole. Der letzte
Film der Trilogie, DAS HAUS UNTER
DEM STERNENHIMMEL (DOM POD
SWJOSDNYM NEBOM) erzeugt einen
ganz seltsamen Eindruck: Der Form
nach erinnert er an einen amerikani-
schen Thriller, aber der Inhalt bewegt
sich im engen Rahmen des Under-
grounds.

Sokurow, auf ein Minimum
reduziert

Alexander Sokurow ist nach wie vor
der originellste Kinstler des russi-
schen Kinos, und zwar gerade auch
deswegen, weil er nicht mit den Tradi-
tionen bricht. Von seiner geistigen
Einstellung her, der der Messianismus
nicht fremd ist, erinnert Sokurow an
Tarkowski. Aber es gibt wichtige Un-
terschiede, die ihn aus der Reihe der
Epigonen herausheben. Sokurow ist
nicht so sehr lyrisch als vielmehr ego-
zentrisch; diese Qualitat wird in den
frGhen Filmen zum Teil kompensiert
durch seine Neigung zum objektiven
historischen Epos. In formaler Hin-
sicht ist er der einzige zeitgendssi-
sche Regisseur, der die Erfahrung Ei-
sensteins und des Stummfilms nicht
missachtet.

Die letzten beiden Filme von Sokurow
— DER ZWEITE KREIS (KRUG WTOROI)
und DER STEIN (KAMEN) — zeichnen
sich durch einen fiir die Parabeln
Bressons charakteristischen Minima-
lismus aus. In jedem Film spielen nur
zwei Personen, beide Filme sind
schwarzweiss gedreht und kommen
mit einem Minimum an Handlung und
Worten aus. Der Schwerpunkt verla-
gert sich auf die Bewegung innerhalb
des Bildes, auf optische und lautliche
Effekte, die mysteridserweise mit ei-
ner Uberaus primitiven Technik er-
reicht wurden.

Sokurow bildet nicht das &ussere,
sondern ein tief verborgenes meta-
physisches Leben ab, das verbunden
ist mit dem geistigen Kosmos. Das

Thema von DER STEIN ist der intime
Kontakt zweier Méanner, eines alten
und eines jungen. Der Kontakt ist
keusch und dabei physisch spurbar.
Darin kann man ein Echo des Sujets
“Tschechow in Jalta”, das Motiv der
Einsamkeit vor dem Tode und der
Rickkehr zu einfachen Wahrheiten
und Beziehungen erblicken.
Sokurows Filme erfahren an sich
selbst zunehmend den Einfluss der
orthodoxen Askese und kapseln sich
immer mehr ab in der von ihrem
Regisseur geschaffenen erstarrten
Welt der ruhigen Apokalypse.

Ein Festtag,
der immer bei dir ist

Den bedeutendsten und umstritten-
sten Film der letzten Zeit hat der
Regisseur Iwan Dychowitschny mit
Hilfe franzosischer Co-Produzenten
gedreht. Gewohnlich war die Stalin-
Zeit der Anlass fiir das Entfachen ei-
ner politischen Paranoia, oder — das
andere Extrem - sie diente als Hinter-
grund fUr triviale Melodramen, wie in
dem Kontschalowski-Film  INNER
CIRCLE (BLISCHNI KRUG). Dychowit-
schny ist vom einen so weit entfernt
wie vom anderen. Er zeigt das Mos-
kau der dreissiger Jahre als ein von

ASCHIB KERIB von Sergej Paradschanow
Ao ‘:@ 3 . ANz 3

sich selbst berauschtes Mekka der
kommunistischen Welt, mit einem
préachtigen Ballett und monumentaler
Architektur, mit den unterirdischen
Palasten der Metrostationen und ver-
spielten Springbrunnen im Stil des
“sowjetischen Rokoko”.

In dieser Stadt herrscht die hysterisch
gehobene Stimmung an der Grenze
zur erotischen Ekstase. Unaufhdrlich
marschieren Sportler-Kolonnen, er-
klingen muntere Lieder, Feuerwerke
flammen auf, man hoért das Larmen
der Zechgelage und der Tanzgesell-
schaften auf den Schiffen und in den
Restaurants am Fluss. Hier vermischt
sich der grosse Stil des Stalinschen
Salonklassizismus (der auch im Kino
zum Ausdruck kam) mit seiner begin-
nenden Dekadenz. Uber diese Stadt
der sowjetischen Belle Epoque konn-
te der durchreisende Hemingway
wohl behaupten: «Ein Festtag, der im-
mer bei dir ist.» Genau diesen Ein-
druck hinterliess Russland damals bei
vielen intellektuellen Besuchern aus
dem Westen.

Naturlich hat dieser Festtag auch sei-
ne blutige Kehrseite. Dychowitschny
jedoch fuhrt uns weder in den Bucha-
rin-Prozess noch in die Blros der
NKWD. Er erzahlt einfach ein paar
Moskauer Anekdoten aus der Zeit,
zum Beispiel davon, wie ein ganzer
Zug Miliziondre mit einer einzigen Sal-
ve erschossen wurde, weil sie dem
Kommandanten der Parade eine Stu-
te statt eines Hengstes untergescho-
ben hatten.

Die MOSKAUER PARADE (MOSKOWSKI
PARAD) zeigt den Sozialismus Stalins
als totalen Kitsch, als mythologisches
Ritual zu Ehren einer neuen Religion,
das die tierische Energie der Masse in
sich aufgesaugt hat und Uber die Indi-
vidualitat triumphiert. In diesem Film
gelang es erstmals, die mittlerweile
unertrégliche Klaustrophobie des Pe-
restroika-Kinos zu Uberwinden und
einen expressiven und barocken, ei-
nen fréhlichen und freien Film zu dre-
hen. Und dabei das Phanomen der
freiwilligen Sklaverei zu enthillen, in
die das Land sich mit einer zu gros-
sen Dosis des Rauschmittels Revolu-
tion selbst getrieben hat.

Die Entmythologisierung des sowjeti-
schen Kinos fand noch vor dessen
Ende statt, das sich daraufhin von
selbst ergab. Nun beginnt die Grin-
dung neuer Mythen lber die Sowjet-
epoche - das kinematographische
“Leben nach dem Tode”. Vielleicht
wird es ein gllicklicheres sein?

Die Ubersetzung aus dem Russischen
besorgte Dorothea Trottenberg

55



	Ortodoxe Askese und postsowjetischer Barock : Nekrolog auf das sowjetische Kino

