
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 34 (1992)

Heft: 182

Artikel: Gespräch mit Beatrice Michel und Hans Stürm : "In Kurdistan bedeutet
der Fremde im Haus eine Ehre"

Autor: Ruggle, Walter / Michel, Beatrice / Stürm, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-867365

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-867365
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Filmwerkstatt Schweiz

Gespräch mit Beatrice Michel und Hans Stürm

"In Kurdistan bedeutet
der Fremde im Haus eine Ehre"

Seit 1989 haben Beatrice Michel und
Hans Stürm an ihrem Projekt SERT-

SCHAWAN gearbeitet. Walter Ruggle
hat sich mit ihnen über Motivation,
Erlebnisse und Erfahrungen im
Zusammenhang mit den Recherchen und
Dreharbeiten zu ihrem Film unterhalten
und einige Äusserungen aus einem
längeren Gespräch unter Stichworten
zusammengetragen.

Die ersten Schritte

HANS STÜRM: Im Zusammenhang mit
unserer politischen Flüchtlingsarbeit
in der Schweiz hatten wir 1989 bei
einer Reise durch Ostanatolien die
Verhältnisse in türkisch Kurdistan aus
eigener Anschauung kennengelernt.
Es wurde uns klar, dass ein "kurdischer

Film" hier undenkbar wäre,
angesichts der zu erwartenden Repression

gegen alle Kurden, die uns dabei
helfen würden, unverantwortbar. Im
Irak stand 1990 der Golfkrieg unmittelbar

bevor, und an iranisch Kurdistan

hatten wir zunächst gar nicht
gedacht. Durch die Vermittlung von
Scheich Ajub Peresh Babo Barsani,
einem Neffen des legendären Generals

Mustafa Barsani, kamen wir in

Kontakt mit dem iranischen UNO-
Botschafter Sirus Nasseri - und wir
wussten selbst noch nicht recht, wo

uns der Kopf steht, als wir 1990 nach
langen Verhandlungen in Teheran zu
Recherchen in die iranisch-kurdische
Provinz Westasarbaidjan reisten.

BEATRICE MICHEL: Während der
Recherchen im Frühsommer 90 waren
wir in den Gasthäusern verschiedener
Peshmerga-Stationen untergebracht.
Die Kurdistan-Front (Vereinigung der
irakisch-kurdischen Parteien) stellte
uns einen Landrover mit Chauffeur
zur Verfügung und kümmerte sich
fürsorglich um unser leibliches Wohl,
obwohl mittlerweilen allen klar war, dass
wir weder kriegerische Aktionen noch
Interviews mit den wichtigsten Männern

filmen würden. Ein junger Biologe

aus Bagdad, nach Gefängnis und
Folter zum Widerstand gestossen,
verstand unser Anliegen nach einem
längeren Gespräch weit besser, als
wir uns je geträumt hatten. Geduldig
führte er uns von Dorf zu Dorf, zeigte
uns die schönsten Landschaften,
führte uns auf die Alpweiden bis nahe
an die türkische Grenze.

Fraidun Faiza Laak kannte sich bei
der iranisch-kurdischen wie auch bei
der irakisch-kurdischen Bevölkerung
sehr gut aus. Ich lernte mit Verwunderung

kennen, was es heisst, in einem
weitgespannten, vertrauenswürdigen
Beziehungsnetz zu leben. Fraidun

kannte über familiäre und
freundschaftliche Verbindungen Menschen
aus allen Volksschichten, jeden
Alters, Zeugen verschiedenster Ereignisse

der kurdischen Geschichte der
letzten dreissig Jahre. Er hat uns
verschiedene irakisch-kurdische Flüchtlinge,

die zum Teil seit 1975 im Iran im
Exil lebten, zugeführt. Wir suchten
Verwandte des Bäckers Omar Cha-
war. Als es nicht möglich war, Frau
und Schwester zu finden, sagte Fraidun,

er kenne jemanden aus Malakan,
einem Ort in der Nähe von Halabja.
Innert dreier Tage war dieser Mann,
der selber Opfer eines Giftgasangriffs
geworden war, da.

Zwischenmenschliche Beziehungen
gehen über alles. Einer über eine
Menschenkette abgesandten
Botschaft kann in jedem Fall vertraut werden,

für ein abgegebenes Versprechen

wird das Menschenmögliche
getan. Beim Drehen haben wir die
einzelnen Leute, die wir bei den
Recherchen kennengelernt hatten, wieder

gefunden - mit Ausnahme von
Fraidun. Er blieb verschollen.

Helikopter-Filme

HANS STÜRM: Es gab zwei Grundprobleme,

die wir von der Schweiz aus



nicht richtig einschätzen konnten: Bei
den offiziellen Stellen überzeugten
unsere Methoden von Filmemachen
nicht. Sie erzählten uns mit leuchtenden

Augen, wie die BBC, die kurze
Zeit vor uns im Nordirak weilte, mit
Militärhelikoptern der NATO eingeflogen

worden war und mit zwei
Übertragungswagen via Türkei angereist
kam, um innerhalb von vierzehn
Tagen eine Riesenkiste zu drehen. Wenn
sie uns mit unserer 16-mm-Kamera
sahen und hörten, wie wir sprachen,
so konnten sie sich darunter nichts
vorstellen. Aus Höflichkeit wohl sagten

sie nichts dagegen. Im Gegensatz
zu den offiziellen und hohen
Persönlichkeiten begriffen die betroffenen
Leute aber sofort, worum es uns ging.
Und das gravierendere Problem:
Obwohl wir nach langen Verhandlungen
in Teheran über alle Papiere verfügten,

darunter ein Visum für fünf Monate
in die kurdisch bewohnten Gebiete,

stellten wir an der entsprechenden
Grenze fest: All die Papiere nützen
uns nichts. Weder in Teheran noch in

Kurdistan hat man wohl je daran
geglaubt, dass da ein Film über die Kurden

gemacht werden soll. Andererseits

gibt es auch das iranische
Phänomen: Am Schluss von Verhandlungen,

an denen aus Höflichkeit
nicht nein gesagt wird, hast du das
Gefühl, die Leute überzeugt zu
haben, dabei haben sie nur nicht nein
gesagt.

Bleib im Land

HANS STÜRM: Im GOSSLIWIL-Film
sagen wir: Bleib im Land und nähr dich
redlich. Ich habe mich in den letzten
Jahren immer wieder gegen
Dokumentarfilme ausgesprochen, die in
der sogenannten Dritten Welt von
Schweizerinnen und Schweizern ge¬

macht werden. Im Zusammenhang
mit Kurdistan wurde uns aber sehr
rasch klar, dass die Kurden einen Film
unmöglich selber realisieren können
und dass da ein Unterschied besteht,
beispielsweise zu Lateinamerika. Dort
gibt es viele begabte Filmerinnen und
Filmer, die eigene Stoffe besser
realisieren können als Fremde. Es ist in
der Regel sinnvoller, man gibt den
Leuten vor Ort Geld für ein Projekt, als
uns, die dann hinreisen und etwas
drehen. In Kurdistan gibt es Film
überhaupt nicht. Wenn wir fragten, ob
sie nicht selber einen Film über Kurdistan

machen wollten, so gab es
immer zwei Argumente, die dagegen
sprachen: Sie haben keine eigenen
Filmschaffenden, und es war klar:
Wenn überhaupt jemand eine
Drehbewilligung bekommen sollte, dann
wären wir es.

BEATRICE MICHEL: Was wir gemacht
haben, hat in Kurdistan eine lange
Tradition, denn da es den Kurden
immer verboten war zu publizieren,
taten das immer wieder Fremde,
Orientalisten, Russen, Deutsche, auch ein
Schweizer (Albert Socin aus Basel),
Briten. Sie reisten nach Kurdistan und
brachten Texte ausser Landes, um sie
in Petersburg oder London zu
publizieren. In diesem Sinn setzt unser
Film auch eine Tradition fort.

Begeisterung
für den Fremden

HANS STÜRM: Die iranisch-kurdische
Bevölkerung empfing uns so herzlich,
dass wir, selbst dann, wenn die
Hindernisse unüberwindbar erschienen,
wieder Mut schöpften und uns sagten:

Doch, wir müssen es schaffen.
Du kommst in ein kurdisches Dorf,
und du stellst sogleich fest: Da gibt es

eine riesige Begeisterung, wenn ein
Fremder ankommt. Das ist sehr
verschieden von der Begegnung mit
Fremden hier in der Schweiz. Wenn
hier ein Fremder ankommt, so fragt
man: Wer ist das, wieso ist der
gekommen, was will der hier? Dort ist es
umgekehrt, und derjenige, der dich
beherbergt, ist stolz darauf, dass er
dich beherbergen darf. Du bereitest
ihm allein schon dadurch Freude,
dass du als Fremder zu ihm kommst.
Die Frage nach einer Gegenleistung
stellt sich nicht mehr, denn deine
Gegenleistung ist die Tatsache, dass du
sein Gast bist.

Am Anfang war das für uns gar nicht
so einfach. Wir dachten lange, wir
könnten diese Gastfreundschaft nicht
akzeptieren: Das beginnt beim Tee
nach der Ankunft, dann folgt das
Essen, schliesslich räumen sie am
Abend das Haus, begeben sich in den
Stall oder irgendwohin zum Schlafen:
Das Haus gehört dir! Wenn wir uns
dagegen wehrten und sagten, nein,
wir schlafen im Stall oder draussen im
Freien, so schufen wir damit nur ein
Problem. Die Gastgeber glaubten
dann, dass irgendetwas nicht in
Ordnung sei. Diese Gastfreundschaft
liess uns alle Mühen und die manchmal

fast unüberwindbar scheinenden
Schwierigkeiten vergessen. Es ging
so weit, dass Bea sagte: Es ist so
schön hier, wieso müssen wir unbedingt

einen Film machen.

BEATRICE MICHEL: Ich ringe immer
noch darum, mir eine souveränere
Meinung zum Iran zu erarbeiten. Je
mehr ich lese und mich mit diesem
Land beschäftige, um so erstaunlicher

erscheint es mir, dass es
überhaupt möglich war, diesen Film zu
realisieren. Wir hatten die Bürokratie
unterschätzt. Aber das ist überall so.



Fi I mWerkstatt Schweiz

Jedes derartige Projekt stösst auf
vergleichbare Schwierigkeiten. Jeder
Beamte hat Angst, etwas falsch zu
machen, Papiere werden umhergeschoben,

niemand will etwas riskieren.

Wie in jeder überdimensionierten
Bürokratie triffst du aber auch immer
wieder auf Menschen, die dir wirklich
helfen. Schwierig ist es für uns
Schweizer, die Willkür zu akzeptieren.
Erst seit ich wieder zurück bin, ist mir
klargeworden, wie gross diese Willkür
auch bei uns ist.

Kurdistan zum Beispiel

HANS STÜRM: Wir wollten zu keinem
Zeitpunkt einen Dokumentarfilm über
die Kurden machen. Dafür sind wir
nicht kompetent. Selbst wenn wir fünf
Monate unter Kurden gelebt haben,
ist das noch lange keine Legitimation,
einen Film über die Kurden zu
machen. Die Idee war immer: Es soll ein
europäischer Film werden, der aber in
Kurdistan gedreht wird und der mit
Kurden viel zu tun hat. Ich habe
versucht, einen Film zu machen, der meinen

Gedankengängen entspricht und
gleichzeitig auch dem möglichst
gerecht wird, was die Kurden dringend
brauchen. Es ist ein Film über das
Leben und Sterben bei den Kurden -
das könnte auch anderswo sein.

Dramaturgie
im Dokumentarfilm

HANS STÜRM: Eine weitere Dimension
zum Film kam mit dem Gedanken
dazu, dass wir das kurdische
Nationalepos erzählen wollten. Mam u Zin
ist ein Stück Weltliteratur wie «Tristan
und Isolde» oder «Romeo und Julia».
Es erschien uns als Bindeglied attraktiv,

denn in dieser Geschichte finden

sich für mich sehr viele Elemente, die
auch in bezug auf die kurdische
Geschichte interessant sind. Mich hat
spätestens seit ES IST KALT IN
BRANDENBURG (HITLER TÖTEN) die Frage
beschäftigt, wie der Schweizer
Dokumentarfilm zu einer erzählenden,
dramaturgischen Form finden könnte. Im

Zusammenhang mit dieser Mam u
Z/h-Geschichte haben wir uns viele
Dinge vorgestellt, wie man über die
normale dokumentarische Beschreibung

hinaus Verbindungen schaffen
könnte zwischen dem alltäglichen
Leben und der Literatur. Schon bei den
Recherchen, endgültig aber während
der Dreharbeiten, wurde uns klar,
dass wir mit unseren Vorstellungen
vom Filmemachen vollumfänglich in
der Luft schweben würden. Aus sehr
einfachen und doch grundlegenden
Verschiedenheiten zwischen den Kurden

und uns heraus: Du kannst nicht
inszenieren, weil die Menschen dort
absolut keine Vorstellung vom
filmischen Bild haben. Sie kennen das
fotografische Porträt, und dieses
entspricht einer ganz anderen Form der
Darstellung. Es hat ihnen nie
eingeleuchtet, dass wir sie bei der Arbeit
filmen wollten. Nur über die Ebene
der Gastfreundschaft war es möglich.
Ihre Vorstellung vom Bild ist eine der
Repräsentation der Person und des
Wertes der Person. Es gilt, den Wert
des Menschen darzustellen. Wenn du
jemanden fotografierst, so ist das ein
Geschenk des Fotografierten an den
Fotografen.

Inschallah

HANS STÜRM: Dann gibt es da dieses
ganz andere Lebensgefühl. Film ist
eine organisierte, technische Arbeit.
Das ist den Kurden völlig fremd. Die
Vorstellung, dass du planst, dass du

Dinge vorausbestimmst, ist ihnen
fremd. Sie haben ganz präzise
Vorstellungen darüber, was ihr eigenes
Alltagsleben anbelangt. Alles andere
ist Inschallah! («Allah weiss» oder «So
Gott will») Ich habe begriffen, dass
dahinter eben eine ganz andere
Lebenshaltung steht. Film ist auch
Inschallah. Geplant war, hundert
Filmrollen zu belichten; wir sind mit
dreissig Rollen heimgekehrt.

Positive Neugier

BEATRICE MICHEL: Dass es nur dreissig

Rollen Film geworden sind, hat
aber auch damit zu tun, dass die Kurden

eine derart starke Identität
haben, dass sie keine Probleme haben,
sich vor der Kamera zu bewegen. Ihr
"positiver Gwunder", ihre positive
Neugier, ist mir aufgefallen. Sie
unterscheidet sich radikal von der negativen

Neugier von uns Schweizern. Wir
sind ja auch ein neugieriges Volk,
aber wir beobachten andere darauf
hin, was sie für Fehler machen. Bei
den Kurden habe ich eine positive
Neugier erlebt: Alles nimmt sie wunder.

Sie waren derart interessiert und
fasziniert, dass sie unseren
Anweisungen mit grossem Engagement
folgten und wir praktisch nie etwas
wiederholen mussten. Sie sind
unglaublich intuitiv.

Montage

HANS STÜRM: Wir wussten lange
nicht, welche Qualität die Originale
hatten, da die Negative zunächst
noch in Teheran zurückbehalten wurden

und wir nur mit einer sehr
schlechten Arbeitskopie montieren
konnten. Das Drehverhältnis war eins
zu zwei. Am Anfang war ich skep-



tisch, weil unsere Vorstellungen des
geplanten Films ursprünglich etwas
andere waren. Beim Betrachten des
Materials wurde mir klar, dass es vor
allem darum gehen würde, den
Rhythmus zu finden, da der Spielraum

beschränkt bliebe. Beim
Filmemachen ist immer wieder eine der
grossen Schwierigkeiten, dass
zwischen dem Traum, den du von einem
Film hast, und dem Material, welches
du schliesslich aufnehmen konntest,
eine Diskrepanz besteht, die es zu
verarbeiten gilt. Nach der Rohmontage

war mir aber klar, dass es aufgehen

würde, obwohl sich das Projekt
verändert hatte. Die reine Montagezeit

betrug lediglich zweieinhalb
Monate. Das ging also sehr schnell.

Nähe - Distanz

HANS STÜRM: Mir scheint nicht, dass
unsere Filme an zuviel Nähe leiden.
Nähe und mangelnde Distanz sind
nicht das gleiche. Es besteht immer
die Gefahr, vor allem auf der Ebene
der Montage, dass der Autor aus
fehlender Distanz Dinge sieht oder nicht
sieht, die der Zuschauer aus seiner
Sicht nicht oder nicht so wahrnehmen
kann. Ich habe mich bei der Montage
von eigenen Filmen aber immer auch
als mein eigener Zuschauer verstanden.

Im Prinzip ist es dasselbe wie
beim Schreiben oder beim Sprechen:
Je besser du ein Thema durchdacht
hast, umso besser kannst du es
formulieren.

Filmen ist eine Arbeit, die aus der
Nähe zu leisten ist. Für mich haben
die meisten Filme zuviel Distanz.
Laufend werden doch Filme zu Themen
gemacht, obwohl gar nicht das Thema,

nicht das Sujet, sondern seine
Bearbeitung entscheidend ist. The¬

men, die spannend sind, gibt es
unzählige. Je stärker die Beziehung
zwischen Autor und Gegenstand des
Filmes ist, umso grösser scheint mir die
Chance, dass ein spannender Film
entsteht.

Filmende Frau im Iran

BEATRICE MICHEL: Ich kann nicht über
dieses riesige, vielfältige Land
sprechen, ich war viermal in Teheran und
insgesamt sieben Monate in den
iranisch-kurdischen Provinzen. Natürlich

trage ich ein Kopftuch dort als
erwachsene Frau und bedecke Arme
und Beine. Die Kleidung der
kurdischen Frauen, die ich mehr oder
weniger übernahm, erschien mir zweckmässig

und schliesslich über Jahrtausende

klimatisch erprobt. Wehe, ich
vergass in der Aufregung einmal, die
Pluderhosen unter den Rock zu
ziehen, Insekten und stachliges
Gewächs zahlten es heim! Ich war sehr
fremd und mit den grössten
Privilegien ausgestattet, die Vorteile der
muslimischen Kultur kumulierten mit
denen meiner eigenen Kultur. So ge-
noss ich die Herzlichkeit und
Fürsorge der Frauen, wurde oft unter die
Fittiche genommen, verwöhnt. Nie
hab ich meiner Lebtag so gelacht wie
mit den Frauen in ihren Bereichen.
Anderseits war ich völlig frei, mich in
der Männergesellschaft zu bewegen,
mitzureden, mitzubestimmen. Überall
begegnete ich grösstem Respekt. Als
Frau allein unter hundert jungen
Peshmergas zu weilen, stellte nicht
das geringste Problem dar, das war
eine einmalige Erfahrung. Ich musste
mir angewöhnen, abends nicht zu
gähnen, weil dann der Raum fluchtartig

verlassen wurde in der Annahme,

ich bekunde Müdigkeit, nicht an
einer im Freien Siesta machenden

Gruppe vorbeizugehen, weil sonst
alle aufsprangen und sich verbeugten.

Nun war ich ja nicht "allein" dort.
Die grösste Neugier weckten wir als
"westliches Paar", das amüsiert
beobachtet, geneckt, befragt wurde.
Wenn wir heftig diskutierten, werteten
sie das als Streit und entfernten sich
diskret, kulturelle Missverständnisse
waren Anlass zu viel Gelächter.

Filmender Mann im Iran

HANS STÜRM: Spannend war
zunächst einmal das Verhältnis zu den
Männern, und das erste, was mir auffiel:

Da gibt es keine Kumpanei, keine
aufgekratzte Freundlichkeit, kein Tun-
als-ob. Es gibt sehr intensive
Begegnungen, wie ich sie beispielsweise mit
dem Vater des krebskranken Sohnes
hatte. Kurz nach dessen Tod kamen
wir ins Dorf zurück, und bei einem
abendlichen Spaziergang kam der
Vater uns entgegen. Er umarmte mich
längere Zeit und lud mich in sein Haus
zum Tee ein. Diese Art von Begegnung

unter Männern erlebe ich hier
nicht.

Mit den Frauen ist es aber eigentlich
noch viel spannender. Berivan hat
mich als Frau fasziniert, und ich wollte,

dass sie die Erzählerin von Mam u
Zin wäre. Sie durfte mich anfänglich
aber überhaupt nicht wahrnehmen,
musste Distanz halten. Über Bea
kamen wir uns allmählich näher, mit
der Zeit schaute auch sie mich an. In

ihren Blicken war eine Intensität, und
am Schluss gab sie mir sogar die
Hand.
Dieser Prozess einer Begegnung
unterscheidet sich sehr stark von dem,
was wir uns gewohnt sind. Hier fragt
man sofort, wie geht's, und interessiert

sich eigentlich nicht dafür.


	Gespräch mit Beatrice Michel und Hans Stürm : "In Kurdistan bedeutet der Fremde im Haus eine Ehre"

