
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 34 (1992)

Heft: 182

Artikel: Sertschawan von Beatrice Michel und Hans Stürm : den Bildern des
Todes Bilder des Lebens entgegensetzen

Autor: Ruggle, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-867364

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-867364
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Filmwerkstatt Schweiz

SERTSCHAWAN von Beatrice Michel und Hans Stürm

Den Bildern des Todes
Bilder des Lebens entgegensetzen

Wir kennen sie, die Fernsehbilder aus
Kriegsgebieten. Wir kennen sie, und
manchmal merken wir, dass sie uns
kaum berühren. Gewohnheit stumpft
ab. Dabei bleibt die Frage, ob man
sich an solche Bilder überhaupt
gewöhnen kann. «Vor Halabja sah ich
Bilder vom Krieg», sagt der Filmemacher

Hans Stürm in SERTSCHAWAN

gleich am Anfang. «Bilder vom Krieg
in Afghanistan, aus Eritrea, Palästina,
Libanon, danach wieder Bilder vom
Krieg Saddams gegen den Iran - was
soll ich mit diesen Bildern anfangen?»
Und: «Ich muss nicht wirklich hinsehen;

was da geschieht, bleibt ausserhalb

meiner Realität.»
Das Beispiel von Halabja steht am
Anfang von SERTSCHAWAN. Mit Zya-
nidgas wurde in dieser kurdischen
Stadt im März 1989 das Leben von
schätzungsweise 7 000 Menschen
auf einen Schlag vernichtet. Ein
Beispiel von vielen.
Akram, der Sohn des Hämo Ali Abdullah

aus Halabja, erzählt:
«Diese meine liebe Stadt liegt in den
Bergen. Im Süden glitzert ein kleiner
See. Vor der Stadt weitet sich eine

grosse Ebene, der Fluss wandert hin
und her zwischen fruchtbaren
Feldern. Meine Stadt hat berühmte Männer

hervorgebracht: die Dichter Ahm¬

ad Muhtar Djaf und Nali und Goran.
Sie besass eine öffentliche Bibliothek,
fünf Oberschulen für Knaben und
zwei für Mädchen, ein islamisches
Institut und viele Moscheen. In und um
Halabja war kein Mangel. Wir hatten
einen Bazar und vier offene Märkte,
ein Kino, zwei Fabriken und am Stadtrand

Hühnerfarmen. Diese meine
Stadt war berühmt für ihren Widerstand.

Wir wollten nie Krieg, aber
auch nicht einen Frieden ohne
Selbstbestimmung. Die Menschen von
Halabja haben viele ihrer Kinder
geopfert für Demokratie und Freiheit.
Halabja wurde schon 1974 bombardiert,

dann 79 und 82, auf herkömmliche

Weise. Nach dem Aufstand von
1987 wurde es mit schwerer Artillerie
beschossen, und sechzig Menschen
wurden zur Strafe lebendig begraben.
Das Gas ist nur das Ende einer langen
Geschichte.»

Was ist unsere Realität?

Ich muss nicht wirklich hinsehen; was
da geschieht, bleibt ausserhalb meiner

Realität. Hans Stürm und Beatrice
Michel stellen mit ihrem Film auch die
Frage nach den Grenzen der eigenen
Realität in einer Welt und Zeit, in der

es kaum noch etwas gibt, was als
"ausserhalb der eigenen Realität"
bezeichnet werden kann. Die Realität ist
immer mehr zu einer Realität der
Bilder geworden. Alles wird ins Haus
geliefert, als Bild der Wirklichkeit
verkauft. Und weil sich die Bilder so
jagen, die Aktualität eine immer
kürzere Halbwertszeit erreicht, bleibt
kaum noch Zeit für Fragen: Was
steckt zwischen den Bildern, die wir
tagtäglich in Sekundenhäppchen aus
aller Welt geliefert bekommen? Was
steckt dahinter? Wer sind die
Menschen, die diese Bilder aufnehmen
(schiessen sagt man auch)? Wer sind
die Menschen, die wir da sehen?
Warum sind sie immer tot oder auf
der Flucht? Sie existieren fast
ausschliesslich in ihrem jeweiligen Elend,
denn das ist es, was zählt, nur das.
Zählt es womöglich, weil es uns in

unserer Zufriedenheit bestätigt? Ich
muss nicht wirklich hinsehen; was da
geschieht, bleibt ausserhalb meiner
Realität.
Akram erzählt: «Ich stand auf einem
Hügel und zählte fünfundzwanzig
Flugzeuge. In der Nacht darauf stiegen

wir in die tote Stadt hinunter. Alle
lagen sie da, hielten sich umklammert,

Blut und Schaum klebte auf
ihren Gesichtern. Wir durften sie drei



Tage lang nicht begraben, bis alle
Reporter genügend fotografiert hatten.
Dann kippten Bulldozerschaufeln sie
in die Massengräber. Es gibt nicht
einmal Namenslisten.»
Es gibt nicht einmal Namenslisten.
Würden wir die Menschen kennen! So
liesse sich der Ansatz zu SERTSCHA-
WAN am einfachsten beschreiben.
Beatrice Michel und Hans Stürm
haben etlichen Aufwand betrieben und
ein grosses Mass an Geduld benötigt,
um durch die herrschenden Verhältnisse

hindurchzukommen, zu den
Menschen vorzudringen, zum Leben
in der verdrängten Realität. Halabja
und die Fernseh-Bilder der Todesstadt

nach dem Giftgasangriff sind
ein Einstieg, der grundsätzliche Fragen

nach unserer Wahrnehmung von
Realitäten anregt. Halabja wird aber
auch zum Ausgangspunkt der
Annäherung ans Leben vor dem Tod. Noch
einmal die Frage: «Was sagen mir diese

Bilder von ihrem Sterben, wenn ich
von ihrem Leben nichts weiss?» Wer
waren sie, diese Menschen, die da in

den Strassen liegen, wie die verkohlten

Leichen von Pompei, mitten aus
dem Leben gerissen, plötzlich,
unerwartet, grauenvoll. Sie überleben in

den Fotos, die die Fotografen
geschossen haben, von denen Akram
spricht. Der Film kommt auf ein Bild
immer wieder zurück, auf das Bild
des toten Bäckers Omar Chawar.

Den Bäcker, den kennen wir

Akram erzählt: «Omar Chawar kennt
jeder. Unser Bäcker. Ich holte als Kind
jeden Tag Brot um die Ecke. Er hatte
sechs Töchter und diesen einen
Sohn, der kam viel später, wie ein
Wunder. Shivan - den liebte er
närrisch und trug ihn immerzu herum,
wie er ihn hier im Tod noch zu umar¬

men versucht. Wer hätte gedacht,
dass sein Foto in der ganzen Welt
gezeigt würde?»
Das Bild des Schreckens, alltäglich
und deshalb und der Einfachheit halber

schnell vergessen, erhält ein
Gesicht, einen Namen, eine Geschichte.
Unter dem Bäcker Omar Chawar
kann ich mir etwas vorstellen, und sei
es über die Verbindung zum Bäcker
Moor im Dorf, in dem ich lebe. Hans
Stürm und Beatrice Michel erzählen
nicht die Geschichte des Toten, der
da mit seinem geliebten Sohn auf
dem Arm am Boden liegt.
Beatrice Michel sagt: «Siehst du, er
trägt das Kind im linken Arm, das
erinnert mich: so trug ich meine Kinder.
Der rechte Arm bleibt frei. Und das
Käppchen und das Umschlagtuch, so
kleidete ich sie, und das Kind hat
warm und liegt geschützt an der
Brust. Und so trug er sein Kind.»
Die Beziehung ist geschaffen
zwischen dem, was wir sehen, und
denen, die es uns zeigen, zwischen dem
Unbekannten und dem Nahen. Hans
Stürm hat einmal dafür plädiert, dass
Filme nicht politisch und sinnlich sein
müssten, sondern politisch sinnlich.
Voilà. Diesen Anspruch erfüllten er
und Beatrice Michel schon in ihrem
letzten gemeinsamen Film GOSSLI-
WIL. Die Sinnlichkeit stammt aus der
persönlichen Beziehung zum jeweiligen

Stoff: es ist aber eine Beziehung,
die auch das Politische ausmacht. Als
es um die Förderung von SERTSCHA-
WAN gegangen war, wurde vom
Bundesgremium gegen das Projekt
argumentiert, den Filmschaffenden fehle
die Distanz.
Über die Bilder des Schreckens, die
in einem Fotoband festgehalten sind,
legt eine Hand Bilder des Lebens, das
sonst ausgeklammert bleibt. Rushdi
Xurshid Shengeli, ein schweigsamer
Mann, wird eingeführt, einer, der mit

seiner Familie permanent auf der
Flucht ist. «Rushdi», sagt Beatrice
Michel im Off, «brich dein Schweigen
und erzähl, wie es war.» SERTSCHA-
WAN lässt Menschen aus Kurdistan
erzählen und sucht auf Grund ihrer
Erzählungen die Dörfer, die Städte,
die Landschaft - das Leben. Das Dorf
Arne, das am Schnittpunkt der Grenzen

von Iran, Irak und der Türkei im
iranischen Kurdistan gelegen ist,
dient als Beispiel fürs Leben in den
zahllosen Dörfern, die in den letzten
Jahren ausradiert wurden. Es sei ein
Ort, wo die Menschen zum Fremden
sagen: «Mein Haus ist Dein Haus -
Bacherati Sertschawan! Willkommen
bei meinen Augen.»
Geführt über die Offstimmen der
Filmenden nähern wir uns dem Dorf,
nähern wir uns dem Leben in Kurdistan,
nähern wir uns dem, was sonst
ausgespart bleibt. Dreimal wird es dabei
Abend, dreimal verbringen wir einen
Tag. Wir lauschen den Schilderungen
iranisch-kurdischer Flüchtlinge, wir
vernehmen die Legende von Mann
und Zin. Michel und Stürm dokumentieren

die verschiedenen Äusserungen,

sie zeigen uns Landschaften
Kurdistans, sie inszenieren Figuren
wie jene der spinnenden
Geschichten-Erzählerin, des wissbegierigen
Mädchens, des Jungen, der sich auf
dem Markt einen Schimmel kauft und
über die Ebenen reitet. Legende und
Realität begegnen sich, werden eins.

Im Beobachten beschreiben

Das Dokument (das erfahrungsge-
mäss immer auch einen Aspekt des
Inszenierten in sich birgt) und die sehr
zurückhaltende Inszenierung gehen
nahtlos ineinander über, weil die
verschiedenen Ebenen des ganzen Films
über die persönliche Linie der Begeg-



Fi I mWerkstatt Schweiz

nung zusammengehalten werden. Da
backen die Frauen im Erdofen ihre
Fladenbrote, und man erinnert sich,
wenn man ihr Verhalten gegenüber
der anwesenden Kamera mit den beiden

Filmschaffenden sieht, an die
Buechberger Bäuerin: «Floffentlich
vergrated mer s'Brot nid, wänn do so
mänge zuelueged» (GOSSLIWIL). Hier
bleibt das Gefilmtwerden erst recht
etwas Ungewohntes, etwas Unfass-
bares. Beatrice Michels Stimme
erklärt im Off, weshalb die Männer die
Frauen zunächst nicht mitgebracht
hätten. Sie sagen:
«Die Frauen weinen zwischen den
Worten, immer weinen sie, verstehst
du, über die vielen getöteten Kinder,
die sie geboren haben, und über die
zukünftigen, ungeborenen, die sterben

werden.»

In der Verbindung liegt die Stärke, im
Übergang von der Beobachtung zur
Beschreibung, in der persönlichen
Nähe bei aller Distanz. Das Gefüge
erst macht ihr Anliegen als Ganzes
erkennbar. Der "existentielle Wunsch"
nach Verständnis ist für die beiden
Filmschaffenden alles andere als neu.
Das Pferd aus der Legende und das
Pferd des Jungen im Film werden
eins. Vom Friedhof bricht er auf, reitet
begleitet von der mitschwenkenden
Kamera durch die Weite des Tals in
die Stadt, während im Off die Erzählung

von Mam berichtet, der in Djesire
Botan einreitet. Der Junge mit dem
Schimmel geleitet uns auch zu den
Kurden in den Bergen. Beatrice
Michel und Hans Stürm führen uns
unmerklich auf den Ausgangspunkt all
der Linien: Bei der Rückkehr ins Dorf
Arne finden wir eine inzwischen
vertraut gewordene Umgebung wieder.
Jetzt ist das Dorf menschenleer, wie
ausgelöscht nach einem Giftgasangriff.

Mam u Zin

Die im Film stark verkürzte Wiedergabe des Epos «Mam u Zin» basiert auf der
mündlichen Erzählung von Berivan Issamadari, der Wolle spinnenden Bäuerin
im Film, und auf der Fassung von Roger Lescot und L.-Ch. Wentzel: «Mam und
Zin», Arche, Zürich 1980. Man kann ohne Übertreibung sagen, dass jeder
Kurde «Mam u Zin» kennt. Über Jahrhunderte wurde die traurige Liebesgeschichte

von den dengbeg, den Volkssängern, mündlich überliefert. Es gibt
vorislamische, islamisierte, romantisch-märchenhafte, politisierte, regional gefärbte

gesungene Versionen. Gegen Ende des 17. Jahrhunderts verfasste der Epiker
Ahmade Chane eine Version in 3675 Versen in der kurdischen Hochsprache
Kurmandschi. Kurmandschi gehört übrigens zur indoeuropäischen Sprachfamilie.

Ahmade Chane lebte als Gelehrter in Hakkari, sein Grab liegt in Bayazid am
Fuss des Ararat und ist heute noch ein Wallfahrtsort. Originaltext und Übersetzungen

von «Mam u Zin» erschienen unter anderem in St. Petersburg, Paris,
Berlin, Beirut, Damaskus, Zürich, was Bände spricht über die kulturelle
Unterdrückung der Kurden in ihrem eigenen Land. Autoren und Verlage, die «Mam u
Zin» dort publizieren wollten, bezahlten ihren Mut mit Haftstrafen. «Mam u

Zin» ist ein eigenständiger Beitrag der Kurden zur Weltliteratur. Das Epos hat
bis heute seine symbolische und politische Bedeutung nicht verloren. Der
misshandelte Mam bleibt Sinnbild für das Volk, das unter Normen und Bruderzwisten

leidet und Opfer erobernder Nachbarn wird. Beatrice Michel

Hört Ihr Alle, hört mich an: Ich will erzählen von Mam und Zin. Seit
dreitausend Jahren singen die Mamusta ihre Geschichte und unser Epiker
Ahmade Chane hat sie vor dreihundert Jahren aufgeschrieben -
Damit die Menschen nicht sagen
Dass wir Kurden
Ohne Wissen und Herkunft und Erde sind
Viele Völker sind im Besitz von Büchern
Die Kurden nur sind ihres Erbes beraubt

Hört Ihr Alle: An den Ufern des westlichen Meeres lag eine prachtvolle
Stadt. Allen Reichtum der Welt besass ihr Beg, nur den Sohn, den Erben nicht.
Er weinte in seinen grauen Bart, allein unter den Sternen, und bat Gott um
einen Sohn. Ein Greis erschien ihm und weissagte: Ein Sohn wird Euch
geschenkt werden, oh Beg des Westens, wenn Ihr Euren Besitz gerecht unter das

Volk verteilt und auf Vorrecht und Macht verzichtet. Jedoch hütet Euch:
Verleiht dem Kind weder Namen noch Titel. Es sei: Sohn aller Kurden.
Der Beg tat wie geheissen. Nach neun Monden und neun Tagen gebar die
Chane des Beg einen Sohn. An Weisheit und Schönheit übertraf er alle, in allen
Künsten wurde er unterrichtet. Das Volk aber nannte ihn: Mame Alan, König
der Kurden.
Eines Nachts zwischen Traum und Morgen stieg ein riesiger Apfelschimmel aus
den Meereswogen. Mam ergriff seine Mähne und nannte das Pferd «Boze
Rawan». Das Pferd konnte Mams Gedanken lesen und schnell wie der Wind
trug es ihn, wohin ihm zumute war.
Hört nun, was mit Mam und Zin geschah.
Drei Peri vergnügten sich mit Wettspiel. Die eine sagte: Das schönste Menschenwesen

ist Mame Alan. Die andern riefen: Weit gefehlt, das schönste Wesen ist
Zin, die Tochter des Emirs von Djesire Botan.
Des Nachts tragen die drei Peri die schöne Zin in das Gemach von Mam. Mam
erwacht und sieht neben sich das schönste Wesen der Welt liegen. Ich bin erst
dreizehn, bald vierzehn, spricht Mam: Ach du Liebliche, hebe dich fort woher
du gekommen. Zin weint und spricht: Ich bin erst dreizehn, bald vierzehn, nie
habe ich einen Mann gesehen, geh weg, Fremdling, ehe Dir ein Unglück
zustösst.
Zin ruft ihre Dienerinnen, Mam seine Wachen. Nichts geschieht, nur drei
Tauben gurren auf dem Fensterbrett. Da reden Mam und Zin vertraulich. Mam
legt sein Schwert zwischen sich und die Liebste. Sie tauschen ihre Ringe und im
Morgengrauen schlafen sie ein.

Die Peri tragen Zin schnell in ihren Palast nach Botan zurück. Als Zin allein
erwacht, ruft sie nach Mam und hört nicht auf zu klagen. Kein Arzt, kein
Heiliger kann ihre Krankheit heilen.
Auch Mam erwacht verwirrt, sieht den Ring und liest in seinem Innern: Zina
Zedan, Tochter des Emirs von Botan. Er ruft: Sattelt mir Boze Rawan, wenn ich
Zin nicht sehe, muss ich sterben.



Hört Ihr Alle: Mam reitet in Djesire Botan ein. Die Menschen steigen auf die
Dächer, um seine Schönheit und die Grösse von Boze Rawan zu bewundern.
Drei edle Prinzen aus dem Stamm der Djalali laden Mam zu Gast: Bacherbi
Sertschawan, Willkomm bei unsern Augen, unser Haus ist dein Haus. Mam aber
isst nichts und trinkt nichts und verbirgt seine Tränen. Die Prinzen flüstern
unter sich: Sicher bedrückt Liebe das Herz unseres Gastes. Und sie schwören alle
drei auf ihre Schwerter, Mam von seinem Schmerz zu befreien.

Hört Ihr Alle, was mit Mam und Zin in Djesire Botan geschah.
Mam ist Gast der drei Prinzen und sehnt sich nach Zin. Zin weint in ihrem Palast
und weiss nichts von Mams Nähe, ihr Herz aber sagt: Geh hinaus zur Quelle von
Quastal und stille dein Leid mit dem Wasser der Rosen. Zin lädt alle Jungfrauen
der Stadt nach Quastal ein. Die drei Prinzen sagen unter sich: Lasst uns mit
Mam den feierlichen Zug der Schönsten betrachten, ihr Anblick wird ihn
heilen.
Auf dem Weg durch die Gassen geht Zin als letzte im Zug. Mam erkennt sie und
will sich aus dem Fenster stürzen. Zin bleibt angewurzelt stehen und zittert so
sehr, dass ihr Schleier niederfällt. Die edlen Prinzen sehen alles und sagen unter
sich: Mam ist unser Gast, sein Glück ist unsere Ehre. Wir sind Kurden aus Botan
und nicht Wilde aus der Wüste. Er soll zur Quelle von Quastal reiten und die
Blume pflücken, die sein Herz heilt.
Auf den Rat der Prinzen reitet Mam hinaus zur Quelle und findet dort seine Zin.
Sie liegt in seinen Armen und beide vergessen den Weg der Sonne und halten
sich Wange an Wange den Tag umschlungen.
Ach, hätte Mam seine Zin sogleich auf den Rücken von Boze Rawan gehoben.
Ach Mam, Sohn der Kurden, wie konntest du zögern

Ach Kurden, sagt der Dichter Ahmade Chane,
Wenn wir Marne Alan hätten
Wenn Gott ihm Erfüllung gegeben

In Djesire Botan bricht Aufruhr aus. Die einen sagen: Mam und Zin tun
Böses bei Quastal. Die andern sagen: Lasst Mam und Zin in Ruhe. Wer Liebenden

schadet, dessen Hände verdorren. Da nützt Bako der Teufel die Stunde. Er
verrät die Liebenden an den mächtigen Emir. Dieser Mam ist nur ein Gewürzhändler,

sagt Bako zum Emir, das Volk aber nennt ihn Marne Alan, König der
Kurden. Er wird Euch, oh Emir, Eure Tochter Zin und das Emirat entreissen.
Hört Ihr Alle: Wutentbrannt lässt der Emir die arme Zin suchen. Sie versteckt
sich unter Mams Mantel wie ein flüchtendes Rebhuhn. Mam denkt: Erhebe ich
mich, so entdeckt der Emir meine Zin, bleibe ich sitzen, so steigert sich sein
Zorn. Mam kniet hin und bittet um Frieden. Fast hätte er den Emir besänftigt,
aber Bako zischelt: Die Ehre Eures Hauses ist geschändet, oh Emir, das Volk wird
sich erheben. Und der Teufel zeigt auf die langen schwarzen Zöpfe von Zin
unter Mams Mantelsaum.
Der Emir lässt Mam in ein tiefes Verliess werfen, Zin weiss nicht wo, blind wird
sie vor Tränen. Bako weist ihr heimlich den Ort und schenkt ihr einen Granatapfel,

die Frucht des Lebens. Zin eilt zum finstem Turm, mit zärtlichen Worten
wirft sie dem Liebsten den Apfel zu. Bako der Teufel hat ihn vergiftet mit dem
Gift der Schlangen von Kachan. Marne Alan, Sohn aller Kurden, wird eine
Beute des Todes. Sterbend spricht er: Die Welt ist ein Traum, süsse Zin, überlassen

wir sie den Verrätern. Und das Herz von Zin zerspringt in tausend Stücke.
Die drei edlen Prinzen streuen Asche auf ihr Haupt und legen die Liebenden in
die kalte Erde. Auf das Grab pflanzen sie Rose und Basilikum so nahe, dass die
Wurzeln sich umschlingen.

Boze Rawan ritt mit leerem Sattel in die Stadt des Westens zurück. Alle
Freunde von Mam brachen sogleich auf und ritten in den Osten, nahmen Rache
und zerstörten den Palast des Emirs von Djesire Botan. Die Feinde aber der
Kurden, die Türken und Tadschiken, die Perser und Araber, brachen mit ihren
Heeren über die Grenzen und verwüsteten das ganze Land.

Kurden, sagt der Dichter Ahmade Chane,
Wenn wir Marne Alan hätten
Wenn Gott ihm Erfüllung gegeben
Würde für uns auch das Glück erstrahlen
Hätte die Welt auch Achtung vor uns ohne Zweifel
Wir wären nicht Ruinen, wo Eulen nisten
Untertanen und Habenichtse
Ach Kurden

Nedjemeddin erzählt: «Ich sah die
Blätter an den Bäumen sterben, kein
Vogel, keine Grille sang mehr, es wurde

totenstill.»
Schmied, Schneider, Gemüse- und
Tuchhändler, schliesslich der Bäcker.
Die Fladenbrote werden am Schluss
in der grossen Bäckerei hergestellt,
der Kreis schliesst sich. «Omar Cha-
war kennt jeder. Unser Bäcker.»
SERTSCHAWAN lässt ihn ein wenig zu
unserem Nachbarn werden. Nun
müssen wir wirklich hinsehen; was da
geschieht, gehört zu unserer Realität.

Walter Ruggle

Die wichtigsten Daten zu SERTSCHAWAN:
Recherchen, Buch, Texte, Fotos, Regie:
Beatrice Michel, Hans Stürm; Übersetzungen

mit Hilfe von Taleb Ahmadi Mohammad;
Kamera: Hans Stürm; Montage: Hans
Stürm; Technik: Filmkollektiv Zürich; Ton:
Beatrice Michel.
Mitwirkende in Iranisch-Kurdistan: Berivan
Issamadari (Erzählerin von «Mam u Zin»),
Sahida Saharnawar (kurdisches Mädchen),
Chavis Kemani (kurdischer Junge), Ali Aske-
ri (Erzähler auf der Wara); Mala Hadji Hämo,
Mala Nizam, Mala Hadji Osman, Mala Audal
Nuri, Baba Chan, Mala Adelo Abashnechad
Beg, Mala Chato Ascharon, Dare Amarya,
Amine Mahamadian, Araman Kemalye,
Bahar Safehi; sowie die irakisch-kurdischen
Flüchtlinge Rushdi Xurshid Shengeli; Hassan,

Georgis Massoud und Maxsud aus Be-
dial; Darwesh Muhammar Safte und Mirza
aus Dakan; Hadji Shieyro, Mizgin, Rabia
und Mustafa Abdulrahman aus Bazi und
Bila; Scheich Ahmad Taha aus Maye; Nad-
jamaddin Abdullah aus Malakan; Akram
Hämo Ali aus Halabja.
Produktion: Hans Stürm, Filmkollektiv,
Zürich; Produktionshilfe und Kontakte Iran:
Chanemir Kemalye, Ramzi Atrushi, Ramzi
Shaban, Scheich Ajub Peresh Babo Barza-
ni; Haydar Ali Omrani, Cadre Film; M. Hakiki,
Ershad Ministerium. Produktionshilfe
Schweiz: Urs Graf. Labor: Ershad Labor,
Teheran, Egli Film und Video AG, Zürich;
Schweiz 1991/92. Farbe. Dauer: 90 Min.
CH-Verleih: Filmcooperative, Zürich.


	Sertschawan von Beatrice Michel und Hans Stürm : den Bildern des Todes Bilder des Lebens entgegensetzen

