Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift fir Film und Kino
Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 34 (1992)

Heft: 182

Artikel: Sertschawan von Beatrice Michel und Hans Stiirm : den Bildern des
Todes Bilder des Lebens entgegensetzen

Autor: Ruggle, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-867364

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-867364
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Filmwerkstatt Schweiz

SERTSCHAWAN von Beatrice Michel und Hans Sturm

Den Bildern des Todes
Bilder des Lebens entgegensetzen

Wir kennen sie, die Fernsehbilder aus
Kriegsgebieten. Wir kennen sie, und
manchmal merken wir, dass sie uns
kaum bertihren. Gewohnheit stumpft
ab. Dabei bleibt die Frage, ob man
sich an solche Bilder Uberhaupt ge-
wohnen kann. «Vor Halabja sah ich
Bilder vom Krieg», sagt der Filmema-
cher Hans Stirm in SERTSCHAWAN
gleich am Anfang. «Bilder vom Krieg
in Afghanistan, aus Eritrea, Palastina,
Libanon, danach wieder Bilder vom
Krieg Saddams gegen den Iran — was
soll ich mit diesen Bildern anfangen?»
Und: «lch muss nicht wirklich hinse-
hen; was da geschieht, bleibt ausser-
halb meiner Realitat.»

Das Beispiel von Halabja steht am
Anfang von SERTSCHAWAN. Mit Zya-
nidgas wurde in dieser kurdischen
Stadt im Mérz 1989 das Leben von
schatzungsweise 7 000 Menschen
auf einen Schlag vernichtet. Ein Bei-
spiel von vielen.

Akram, der Sohn des Hamo Ali Abdul-
lah aus Halabja, erzahlt:

«Diese meine liebe Stadt liegt in den
Bergen. Im Suden glitzert ein kleiner
See. Vor der Stadt weitet sich eine
grosse Ebene, der Fluss wandert hin
und her zwischen fruchtbaren Fel-
dern. Meine Stadt hat bertihmte Man-
ner hervorgebracht: die Dichter Ahm-

ad Muhtar Djaf und Nali und Goran.
Sie besass eine offentliche Bibliothek,
funf Oberschulen fir Knaben und
zwei fur Madchen, ein islamisches In-
stitut und viele Moscheen. In und um
Halabja war kein Mangel. Wir hatten
einen Bazar und vier offene Markte,
ein Kino, zwei Fabriken und am Stadt-
rand Huhnerfarmen. Diese meine
Stadt war berihmt fir ihren Wider-
stand. Wir wollten nie Krieg, aber
auch nicht einen Frieden ohne Selbst-
bestimmung. Die Menschen von
Halabja haben viele ihrer Kinder ge-
opfert fur Demokratie und Freiheit.
Halabja wurde schon 1974 bombar-
diert, dann 79 und 82, auf herkdmmli-
che Weise. Nach dem Aufstand von
1987 wurde es mit schwerer Artillerie
beschossen, und sechzig Menschen
wurden zur Strafe lebendig begraben.
Das Gas ist nur das Ende einer langen
Geschichte.»

Was ist unsere Realitat?

Ich muss nicht wirklich hinsehen; was
da geschieht, bleibt ausserhalb mei-
ner Realitat. Hans Stirm und Beatrice
Michel stellen mit ihrem Film auch die
Frage nach den Grenzen der eigenen
Realitat in einer Welt und Zeit, in der

es kaum noch etwas gibt, was als
“ausserhalb der eigenen Realitat” be-
zeichnet werden kann. Die Realitat ist
immer mehr zu einer Realitat der Bil-
der geworden. Alles wird ins Haus ge-
liefert, als Bild der Wirklichkeit ver-
kauft. Und weil sich die Bilder so
jagen, die Aktualitat eine immer kr-
zere Halbwertszeit erreicht, bleibt
kaum noch Zeit fur Fragen: Was
steckt zwischen den Bildern, die wir
tagtéglich in Sekundenhzppchen aus
aller Welt geliefert bekommen? Was
steckt dahinter? Wer sind die Men-
schen, die diese Bilder aufnehmen
(schiessen sagt man auch)? Wer sind
die Menschen, die wir da sehen?
Warum sind sie immer tot oder auf
der Flucht? Sie existieren fast aus-
schliesslich in ihrem jeweiligen Elend,
denn das ist es, was zahlt, nur das.
Zahlt es womoglich, weil es uns in
unserer Zufriedenheit bestatigt? Ich
muss nicht wirklich hinsehen; was da
geschieht, bleibt ausserhalb meiner
Realitat.

Akram erzahlt: «lch stand auf einem
Higel und z&hlte funfundzwanzig
Flugzeuge. In der Nacht darauf stie-
gen wir in die tote Stadt hinunter. Alle
lagen sie da, hielten sich umklam-
mert, Blut und Schaum klebte auf ih-
ren Gesichtern. Wir durften sie drei




Tage lang nicht begraben, bis alle Re-
porter genligend fotografiert hatten.
Dann kippten Bulldozerschaufeln sie
in die Massengréber. Es gibt nicht
einmal Namenslisten.»

Es gibt nicht einmal Namenslisten.
Woirden wir die Menschen kennen! So
liesse sich der Ansatz zu SERTSCHA-
WAN am einfachsten beschreiben.
Beatrice Michel und Hans Stirm ha-
ben etlichen Aufwand betrieben und
ein grosses Mass an Geduld benétigt,
um durch die herrschenden Verhalt-
nisse hindurchzukommen, zu den
Menschen vorzudringen, zum Leben
in der verdrangten Realitat. Halabja
und die Fernseh-Bilder der Todes-
stadt nach dem Giftgasangriff sind
ein Einstieg, der grundsatzliche Fra-
gen nach unserer Wahrnehmung von
Realitaten anregt. Halabja wird aber
auch zum Ausgangspunkt der Annéa-
herung ans Leben vor dem Tod. Noch
einmal die Frage: «Was sagen mir die-
se Bilder von ihrem Sterben, wenn ich
von ihrem Leben nichts weiss?» Wer
waren sie, diese Menschen, die da in
den Strassen liegen, wie die verkohl-
ten Leichen von Pompei, mitten aus
dem Leben gerissen, plétzlich, uner-
wartet, grauenvoll. Sie Uberleben in
den Fotos, die die Fotografen ge-
schossen haben, von denen Akram
spricht. Der Film kommt auf ein Bild
immer wieder zurlick, auf das Bild
des toten Backers Omar Chawar.

Den Bécker, den kennen wir

Akram erzahlt: «Omar Chawar kennt
jeder. Unser Bécker. Ich holte als Kind
jeden Tag Brot um die Ecke. Er hatte
sechs Toéchter und diesen einen
Sohn, der kam viel spater, wie ein
Wunder. Shivan - den liebte er nar-
risch und trug ihn immerzu herum,
wie er ihn hier im Tod noch zu umar-

men versucht. Wer héatte gedacht,
dass sein Foto in der ganzen Welt
gezeigt wirde?»

Das Bild des Schreckens, alltéglich
und deshalb und der Einfachheit hal-
ber schnell vergessen, erhalt ein Ge-
sicht, einen Namen, eine Geschichte.
Unter dem Backer Omar Chawar
kann ich mir etwas vorstellen, und sei
es Uber die Verbindung zum Bécker
Moor im Dorf, in dem ich lebe. Hans
Stlirm und Beatrice Michel erzéhlen
nicht die Geschichte des Toten, der
da mit seinem geliebten Sohn auf
dem Arm am Boden liegt.

Beatrice Michel sagt: «Siehst du, er
tragt das Kind im linken Arm, das er-
innert mich: so trug ich meine Kinder.
Der rechte Arm bleibt frei. Und das
Ké&ppchen und das Umschlagtuch, so
kleidete ich sie, und das Kind hat
warm und liegt geschitzt an der
Brust. Und so trug er sein Kind.»

Die Beziehung ist geschaffen zwi-
schen dem, was wir sehen, und de-
nen, die es uns zeigen, zwischen dem
Unbekannten und dem Nahen. Hans
Stirm hat einmal daflir pladiert, dass
Filme nicht politisch und sinnlich sein
mussten, sondern politisch sinnlich.
Voila. Diesen Anspruch erfillten er
und Beatrice Michel schon in ihrem
letzten gemeinsamen Film GOSSLI-
WIL. Die Sinnlichkeit stammt aus der
persénlichen Beziehung zum jeweili-
gen Stoff: es ist aber eine Beziehung,
die auch das Politische ausmacht. Als
es um die Forderung von SERTSCHA-
WAN gegangen war, wurde vom Bun-
desgremium gegen das Projekt argu-
mentiert, den Filmschaffenden fehle
die Distanz.

Uber die Bilder des Schreckens, die
in einem Fotoband festgehalten sind,
legt eine Hand Bilder des Lebens, das
sonst ausgeklammert bleibt. Rushdi
Xurshid Shengeli, ein schweigsamer
Mann, wird eingefuhrt, einer, der mit

seiner Familie permanent auf der
Flucht ist. «<Rushdi», sagt Beatrice Mi-
chel im Off, «brich dein Schweigen
und erzahl, wie es war.» SERTSCHA-
WAN lasst Menschen aus Kurdistan
erzdhlen und sucht auf Grund ihrer
Erzahlungen die Dorfer, die Stadte,
die Landschaft — das Leben. Das Dorf
Ame, das am Schnittpunkt der Gren-
zen von lIran, Irak und der Turkei im
iranischen Kurdistan gelegen ist,
dient als Beispiel firs Leben in den
zahllosen Dérfern, die in den letzten
Jahren ausradiert wurden. Es sei ein
Ort, wo die Menschen zum Fremden
sagen: «Mein Haus ist Dein Haus —
Bacherati Sertschawan! Willkommen
bei meinen Augen.»

Gefuhrt Uber die Offstimmen der Fil-
menden n&hern wir uns dem Dorf, n&-
hern wir uns dem Leben in Kurdistan,
ndhern wir uns dem, was sonst aus-
gespart bleibt. Dreimal wird es dabei
Abend, dreimal verbringen wir einen
Tag. Wir lauschen den Schilderungen
iranisch-kurdischer Fllchtlinge, wir
vernehmen die Legende von Mam
und Zin. Michel und Stiirm dokumen-
tieren die verschiedenen Ausserun-
gen, sie zeigen uns Landschaften
Kurdistans, sie inszenieren Figuren
wie jene der spinnenden Geschich-
ten-Erzahlerin, des wissbegierigen
Madchens, des Jungen, der sich auf
dem Markt einen Schimmel kauft und
Uber die Ebenen reitet. Legende und
Realitat begegnen sich, werden eins.

Im Beobachten beschreiben

Das Dokument (das erfahrungsge-
mass immer auch einen Aspekt des
Inszenierten in sich birgt) und die sehr
zurlickhaltende Inszenierung gehen
nahtlos ineinander Uber, weil die ver-
schiedenen Ebenen des ganzen Films
Uber die personliche Linie der Begeg-




Filmwerkstatt Schweiz

nung zusammengehalten werden. Da
backen die Frauen im Erdofen ihre
Fladenbrote, und man erinnert sich,
wenn man ihr Verhalten gegenlber
der anwesenden Kamera mit den bei-
den Filmschaffenden sieht, an die
Buechberger Bauerin: «Hoffentlich
vergrated mer s’Brot nid, wann do so
ménge zuelueged» (GOSSLIWIL). Hier
bleibt das Gefilmtwerden erst recht
etwas Ungewohntes, etwas Unfass-
bares. Beatrice Michels Stimme er-
klart im Off, weshalb die Méanner die
Frauen zunachst nicht mitgebracht
héatten. Sie sagen:

«Die Frauen weinen zwischen den
Worten, immer weinen sie, verstehst
du, Uber die vielen getdteten Kinder,
die sie geboren haben, und Uber die
zukilnftigen, ungeborenen, die ster-
ben werden.»

In der Verbindung liegt die Starke, im
Ubergang von der Beobachtung zur
Beschreibung, in der personlichen
Nahe bei aller Distanz. Das Geflige
erst macht ihr Anliegen als Ganzes
erkennbar. Der “existentielle Wunsch”
nach Verstandnis ist fur die beiden
Filmschaffenden alles andere als neu.
Das Pferd aus der Legende und das
Pferd des Jungen im Film werden
eins. Vom Friedhof bricht er auf, reitet
begleitet von der mitschwenkenden
Kamera durch die Weite des Tals in
die Stadt, wahrend im Off die Erzéh-
lung von Mam berichtet, der in Djesire
Botan einreitet. Der Junge mit dem
Schimmel geleitet uns auch zu den
Kurden in den Bergen. Beatrice Mi-
chel und Hans Stirm fuhren uns un-
merklich auf den Ausgangspunkt all
der Linien: Bei der Ruckkehr ins Dorf
Ame finden wir eine inzwischen ver-
traut gewordene Umgebung wieder.
Jetzt ist das Dorf menschenleer, wie
ausgeloscht nach einem Giftgas-
angriff.

Mam u Zin

Die im Film stark verkiirzte Wiedergabe des Epos «Mam u Zin» basiert auf der
miindlichen Erzdahlung von Berivan Issamadari, der Wolle spinnenden Baduerin
im Film, und auf der Fassung von Roger Lescot und L.-Ch. Wentzel: «Mam und
Zin», Arche, Ziirich 1980. Man kann ohne Ubertreibung sagen, dass jeder
Kurde «Mam u Zin» kennt. Uber Jahrhunderte wurde die traurige Liebesge-
schichte von den dengbeg, den Volkssdngern, miindlich tiberliefert. Es gibt vor-
islamische, islamisierte, romantisch-marchenhafte, politisierte, regional gefarb-
te gesungene Versionen. Gegen Ende des 17. Jahrhunderts verfasste der Epiker
Ahmade Chane eine Version in 3675 Versen in der kurdischen Hochsprache
Kurmandschi. Kurmandschi gehort tibrigens zur indoeuropdischen Sprachfami-
lie. Ahmade Chane lebte als Gelehrter in Hakkari, sein Grab liegt in Bayazid am
Fuss des Ararat und ist heute noch ein Wallfahrtsort. Originaltext und Uberset-
zungen von «Mam u Zin» erschienen unter anderem in St. Petersburg, Paris,
Berlin, Beirut, Damaskus, Ziirich, was Bande spricht iiber die kulturelle Unter-
driickung der Kurden in ihrem eigenen Land. Autoren und Verlage, die «Mam u
Zin» dort publizieren wollten, bezahlten ihren Mut mit Haftstrafen. «Mam u
Zin» ist ein eigenstandiger Beitrag der Kurden zur Weltliteratur. Das Epos hat
bis heute seine symbolische und politische Bedeutung nicht verloren. Der
misshandelte Mam bleibt Sinnbild fiir das Volk, das unter Normen und Bruder-
zwisten leidet und Opfer erobernder Nachbarn wird. Beatrice Michel

Hort Thr Alle, hort mich an: Ich will erzihlen von Mam und Zin. Seit
dreitausend Jahren singen die Mamusta ihre Geschichte und unser Epiker
Ahmade Chane hat sie vor dreihundert Jahren aufgeschrieben —

Damit die Menschen nicht sagen

Dass wir Kurden

Ohne Wissen und Herkunft und Erde sind
Viele Volker sind im Besitz von Biichern
Die Kurden nur sind ihres Erbes beraubt

Hort Thr Alle: An den Ufern des westlichen Meeres lag eine prachtvolle
Stadt. Allen Reichtum der Welt besass ihr Beg, nur den Sohn, den Erben nicht.
Er weinte in seinen grauen Bart, allein unter den Sternen, und bat Gott um
einen Sohn. Ein Greis erschien ihm und weissagte: Ein Sohn wird Euch ge-
schenkt werden, oh Beg des Westens, wenn Ihr Euren Besitz gerecht unter das
Volk verteilt und auf Vorrecht und Macht verzichtet. Jedoch hiitet Euch: Ver-
leiht dem Kind weder Namen noch Titel. Es sei: Sohn aller Kurden.

Der Beg tat wie geheissen. Nach neun Monden und neun Tagen gebar die
Chane des Beg einen Sohn. An Weisheit und Schonheit tibertraf er alle, in allen
Kiinsten wurde er unterrichtet. Das Volk aber nannte ihn: Mame Alan, Konig
der Kurden.

Eines Nachts zwischen Traum und Morgen stieg ein riesiger Apfelschimmel aus
den Meereswogen. Mam ergriff seine Mdhne und nannte das Pferd «Boze
Rawan». Das Pferd konnte Mams Gedanken lesen und schnell wie der Wind
trug es ihn, wohin ihm zumute war.

HoOrt nun, was mit Mam und Zin geschah.

Drei Peri vergniigten sich mit Wettspiel. Die eine sagte: Das schonste Menschen-
wesen ist Mame Alan. Die andern riefen: Weit gefehlt, das schonste Wesen ist
Zin, die Tochter des Emirs von Djesire Botan.

Des Nachts tragen die drei Peri die schone Zin in das Gemach von Mam. Mam
erwacht und sieht neben sich das schonste Wesen der Welt liegen. Ich bin erst
dreizehn, bald vierzehn, spricht Mam: Ach du Liebliche, hebe dich fort woher
du gekommen. Zin weint und spricht: Ich bin erst dreizehn, bald vierzehn, nie
habe ich einen Mann gesehen, geh weg, Fremdling, ehe Dir ein Ungliick
Zustosst.

Zin ruft ihre Dienerinnen, Mam seine Wachen. Nichts geschieht, nur drei
Tauben gurren auf dem Fensterbrett. Da reden Mam und Zin vertraulich. Mam
legt sein Schwert zwischen sich und die Liebste. Sie tauschen ihre Ringe und im
Morgengrauen schlafen sie ein.

Die Peri tragen Zin schnell in ihren Palast nach Botan zuriick. Als Zin allein
erwacht, ruft sie nach Mam und hort nicht auf zu klagen. Kein Arzt, kein
Heiliger kann ihre Krankheit heilen.

Auch Mam erwacht verwirrt, sieht den Ring und liest in seinem Innern: Zina
Zedan, Tochter des Emirs von Botan. Er ruft: Sattelt mir Boze Rawan, wenn ich
Zin nicht sehe, muss ich sterben.



Hort Thr Alle: Mam reitet in Djesire Botan ein. Die Menschen steigen auf die
Ddcher, um seine Schénheit und die Grosse von Boze Rawan zu bewundern.
Drei edle Prinzen aus dem Stamm der Djalali laden Mam zu Gast: Bacherbi
Sertschawan, Willkomm bei unsern Augen, unser Haus ist dein Haus. Mam aber
isst nichts und trinkt nichts und verbirgt seine Trdnen. Die Prinzen fliistern
unter sich: Sicher bedriickt Liebe das Herz unseres Gastes. Und sie schworen alle
drei auf ihre Schwerter, Mam von seinem Schmerz zu befreien.

Hort Thr Alle, was mit Mam und Zin in Djesire Botan geschah.
Mam ist Gast der drei Prinzen und sehnt sich nach Zin. Zin weint in ihrem Palast
und weiss nichts von Mams Nahe, ihr Herz aber sagt: Geh hinaus zur Quelle von
Quastal und stille dein Leid mit dem Wasser der Rosen. Zin l14dt alle Jungfrauen
der Stadt nach Quastal ein. Die drei Prinzen sagen unter sich: Lasst uns mit
Mam den feierlichen Zug der Schonsten betrachten, ihr Anblick wird ihn
heilen.
Auf dem Weg durch die Gassen geht Zin als letzte im Zug. Mam erkennt sie und
will sich aus dem Fenster stiirzen. Zin bleibt angewurzelt stehen und zittert so
sehr, dass ihr Schleier niederfallt. Die edlen Prinzen sehen alles und sagen unter
sich: Mam ist unser Gast, sein Gliick ist unsere Ehre. Wir sind Kurden aus Botan
und nicht Wilde aus der Wiiste. Er soll zur Quelle von Quastal reiten und die
Blume pfliicken, die sein Herz heilt.
Auf den Rat der Prinzen reitet Mam hinaus zur Quelle und findet dort seine Zin.
Sie liegt in seinen Armen und beide vergessen den Weg der Sonne und halten
sich Wange an Wange den Tag umschlungen.
Ach, hdtte Mam seine Zin sogleich auf den Riicken von Boze Rawan gehoben.
Ach Mam, Sohn der Kurden, wie konntest du zogern ...

Ach Kurden, sagt der Dichter Ahmade Chane,
Wenn wir Mame Alan héatten
Wenn Gott ihm Erfiillung gegeben ...

In Djesire Botan bricht Aufruhr aus. Die einen sagen: Mam und Zin tun
Boses bei Quastal. Die andern sagen: Lasst Mam und Zin in Ruhe. Wer Lieben-
den schadet, dessen Héande verdorren. Da niitzt Bako der Teufel die Stunde. Er
verrdt die Liebenden an den machtigen Emir. Dieser Mam ist nur ein Gewiirz-
héndler, sagt Bako zum Emir, das Volk aber nennt ihn Mame Alan, Konig der
Kurden. Er wird Euch, oh Emir, Eure Tochter Zin und das Emirat entreissen.
Hort Thr Alle: Wutentbrannt ldsst der Emir die arme Zin suchen. Sie versteckt
sich unter Mams Mantel wie ein fliichtendes Rebhuhn. Mam denkt: Erhebe ich
mich, so entdeckt der Emir meine Zin, bleibe ich sitzen, so steigert sich sein
Zorn. Mam kniet hin und bittet um Frieden. Fast hédtte er den Emir besanftigt,
aber Bako zischelt: Die Ehre Bures Hauses ist geschdndet, oh Emir, das Volk wird
sich erheben. Und der Teufel zeigt auf die langen schwarzen Zopfe von Zin
unter Mams Mantelsaum.

Der Emir ldsst Mam in ein tiefes Verliess werfen, Zin weiss nicht wo, blind wird
sie vor Tranen. Bako weist ihr heimlich den Ort und schenkt ihr einen Granat-
apfel, die Frucht des Lebens. Zin eilt zum finstern Turm, mit zdrtlichen Worten
wirft sie dem Liebsten den Apfel zu. Bako der Teufel hat ihn vergiftet mit dem
Gift der Schlangen von Kachan. Mame Alan, Sohn aller Kurden, wird eine
Beute des Todes. Sterbend spricht er: Die Welt ist ein Traum, stisse Zin, iiberlas-
sen wir sie den Verrdtern. Und das Herz von Zin zerspringt in tausend Stiicke.
Die drei edlen Prinzen streuen Asche auf ihr Haupt und legen die Liebenden in
die kalte Erde. Auf das Grab pflanzen sie Rose und Basilikum so nahe, dass die
Wurzeln sich umschlingen.

Boze Rawan ritt mit leerem Sattel in die Stadt des Westens zurtick. Alle
Freunde von Mam brachen sogleich auf und ritten in den Osten, nahmen Rache
und zerstorten den Palast des Emirs von Djesire Botan. Die Feinde aber der
Kurden, die Tiirken und Tadschiken, die Perser und Araber, brachen mit ihren
Heeren tiber die Grenzen und verwiisteten das ganze Land.

Kurden, sagt der Dichter Ahmade Chane,

Wenn wir Mame Alan hatten

Wenn Gott ihm Erfiillung gegeben

Wiirde fiir uns auch das Gliick erstrahlen

Hatte die Welt auch Achtung vor uns ohne Zweifel
Wir waren nicht Ruinen, wo Eulen nisten
Untertanen und Habenichtse

Ach Kurden ...

Nedjemeddin erzdhlt: «lch sah die
Blatter an den Baumen sterben, kein
Vogel, keine Grille sang mehr, es wur-
de totenstill.»

Schmied, Schneider, Gemise- und
Tuchhandler, schliesslich der Backer.
Die Fladenbrote werden am Schluss
in der grossen Backerei hergestellt,
der Kreis schliesst sich. «<Omar Cha-
war kennt jeder. Unser Backer.» SERT-
SCHAWAN lasst ihn ein wenig zu un-
serem Nachbarn werden. Nun
mussen wir wirklich hinsehen; was da
geschieht, gehoért zu unserer Realitat.

Walter Ruggle

Die wichtigsten Daten zu SERTSCHAWAN:
Recherchen, Buch, Texte, Fotos, Regie:
Beatrice Michel, Hans Stirm; Ubersetzun-
gen mit Hilfe von Taleb Ahmadi Mohammad;
Kamera: Hans Stirm; Montage: Hans
Sttrm; Technik: Filmkollektiv Zurich; Ton:
Beatrice Michel.

Mitwirkende in Iranisch-Kurdistan: Berivan
Issamadari (Erzahlerin von «Mam u Zin»),
Sahida Saharnawar (kurdisches Madchen),
Chavis Kemani (kurdischer Junge), Ali Aske-
ri (Erzahler auf der Wara); Mala Hadji Hamo,
Mala Nizam, Mala Hadji Osman, Mala Audal
Nuri, Baba Chan, Mala Adelo Abashnechad
Beg, Mala Chato Ascharon, Dare Amarya,
Amine Mahamadian, Araman Kemalye,
Bahar Safehi; sowie die irakisch-kurdischen
Flichtlinge Rushdi Xurshid Shengeli; Has-
san, Georgis Massoud und Maxsud aus Be-
dial; Darwesh Muhammar Safte und Mirza
aus Dakan; Hadiji Shieyro, Mizgin, Rabia
und Mustafa Abdulrahman aus Bazi und
Bila; Scheich Ahmad Taha aus Maye; Nad-
jamaddin Abdullah aus Malakan; Akram
Hamo Ali aus Halabja.

Produktion: Hans Stlrm, Filmkollektiv, ZU-
rich; Produktionshilfe und Kontakte Iran:
Chanemir Kemalye, Ramzi Atrushi, Ramzi
Shaban, Scheich Ajub Peresh Babo Barza-
ni; Haydar Ali Omrani, Cadre Film; M. Hakiki,
Ershad Ministerium. Produktionshilfe
Schweiz: Urs Graf. Labor: Ershad Labor,
Teheran, Egli Film und Video AG, Zirich;
Schweiz 1991/92. Farbe. Dauer: 90 Min.
CH-Verleih: Fimcooperative, Zurich.




	Sertschawan von Beatrice Michel und Hans Stürm : den Bildern des Todes Bilder des Lebens entgegensetzen

