
Zeitschrift: Filmbulletin : Zeitschrift für Film und Kino

Herausgeber: Stiftung Filmbulletin

Band: 34 (1992)

Heft: 182

Artikel: Keiner ist böse, keiner ist gut : Rainer Werner Fassbinders Franz-Filme
und ihre utopische Weltsicht

Autor: Kasten, Jürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-867354

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-867354
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LIEBE IST KÄLTER ALS DER TOD
iiirt. iKCM
BERLIN ALEXANDERPLATZ

Keiner ist böse, keiner ist gut
Rainer Werner Fassbinders Franz-Filme und ihre utopische Weltsicht

Von Jürgen Kasten

26



Fassbinders Franz-Filme

Als Rainer Werner Fassbinder vor zehn Jahren starb,
meinte ein wehmütiger Nachrufer, dass der Motor des
deutschen Films verstummt sei. Heute erscheint es in
der Tat so, als habe die Krise des neuen deutschen
Films ihren Ausgang genommen mit dem Tod seines
produktivsten und eigenwilligsten Repräsentanten.
Die Besessenheit Fassbinders, in der filmischen Fiktion
etwas zu erfahren über die eigene Wirklichkeit und über
die Beziehungen von Menschen (Liebenden zumeist),
ist unzeitgemäss geworden. Auch sein Versuch, innerhalb

des Genrekinos durch eine persönliche Filmästhetik
eine allgemeine Weltsicht zu artikulieren, ist kaum

weiterentwickelt worden. Fast antiquiert erscheint Fass-

dieses Wunschtraums filmisch beschrieben. Trotzdem
hielt Fassbinder daran fest, mit einem vertrauten, häufig
auch in private Beziehungen verstrickten Mitarbeiterstab

zu arbeiten. Die dadurch ermöglichte personelle
wie ästhetische Kontinuität erlaubte auch, immer wieder

neue formale Möglichkeiten auszuprobieren.

Persönliche Filme

Bei der Entdeckung neuer filmsprachlicher Lösungen
trieb Fassbinder die gleiche begierige Neugier, mit der
er versuchte, zwischenmenschliche Beziehungsmuster

auszuforschen. Beides, die Analyse eines Beziehungskonflikts

wie die formale Komposition einer Einstellung,
waren ihm gleichrangige Möglichkeiten zur Erzeugung
erkenntnisstiftender Betroffenheit. Der persönliche Blick

binders Versuch, im kollektiven Herstellungsprozess
des Films selbst kreative Lebens- und Arbeitsbedingungen

auszuprobieren. Zwar hat er 1971 mit WARNUNG
VOR EINER HEILIGEN NUTTE auch schon das Desaster

KATZELMACHER

LIEBE IST KÄLTER ALS DER TOD

BERLIN ALEXANDERPLATZ

FAUSTRECHT DER FREIHEIT

28



und seine zurichtende Ästhetik ermöglichen dem
Zuschauer, Gefühle zu aktivieren, aber auch «in den Strukturen

der Sache selber Möglichkeiten zur Reflexion» zu
finden. Entdeckt hatte Fassbinder diese Form des
persönlichen Films, welcher der Versuch einer Ich- und
Welterkenntnis ist, im vermeintlich trivialen Genrekino
des Douglas Sirk, Raoul Walsh oder Michael Curtiz. Bei
den Filmen des letzteren glaubte Fassbinder zu
erkennen, wie sie «im Ganzen aber doch ein eigenes Bild
der Welt erkennen lassen, wo jeder einzelne Film, ja jede
einzelne Sequenz dieser Filme, so etwas wie ein
gleichwertiger Baustein der spezifischen Weltsicht des Michael

Curtiz ist.»
Was Fassbinder an den besten Ausprägungen des
Genrekinos auch gelernt hat und was zur Vorstellung einer
persönlichen Filmästhetik als Brennspiegel einer
spezifischen Welt- und Menschensicht integral dazugehört,
ist ein fast zärtliches Verhältnis des Autors und Regisseurs

zu seinen Figuren. Dass ein Regisseur des
postmodernen Kinos bereit ist, die sichere Distanz der
Inszenierung mit seinen ebenso spektakulären wie
vordergründigen Effekten zu verlassen, das ist selten
geworden. Im gleichen Masse vermisst man in vielen
Filmen der neunziger Jahre die Unbedingtheit und die
Ehrlichkeit der Filmemacher, ihre Gefühle, Ängste und
Verletzlichkeiten selbstreflektierend einzubringen. Der
Fassbindersche Grundsatz des Erzählens, «je ehrlicher
man sich selber in eine Geschichte einbringt, um so
mehr hat die Geschichte natürlich letztlich mit anderen

zu tun», hat aber von seiner überzeugenden Wirkungskraft

gerade im Kino kaum etwas eingebüsst.
Eine vermeintlich exhibitionistische Privatheit scheint
Rainer Werner Fassbinders Filme zu durchziehen. Löst
man sich jedoch aus der Vordergründigkeit bestimmter
Geschichten und Themen und sieht auch den einen
oder anderen Manierismus nach, so wird man nicht
zuletzt durch Fassbinders spezifisches Arrangement
von Kamerabewegungen und Starre, offenen und
verstellten Räumen, Licht und Farben, Musik und Off-Ton,
Symbolen und realen Dingen in einen Kosmos geführt,
in welchem Existenzformen der Menschen mit ebensolcher

Zärtlichkeit wie Unerbittlichkeit entblösst und
reflektiert werden. In der spezifischen ästhetischen
Formung greifen seine Filme über persönliche Obsessionen,

Ängste und Verstörungen, kurz: über das vermeintlich

Onanistisch-private hinaus. Gerade die Monstrosität
bestimmter Gefühle, der aufgetürmten seelischen

Verkrüppelungen und extremen Übersteigerungen
zwingen in Fassbinders Formulierung dazu, eigene
Beziehungsmuster zu hinterfragen.

Die Kälte der Gefühle dieser Welt

Besonders Fassbinders Filme, in denen die Figur
"Franz", "Franz Walsch" oder "Franz Biberkopf" auftritt,
werden gern als exhibitionistische alter-ego-Formulie-
rungen angesehen. In der Tat geht die Identifikations-

BERLIN ALEXANDERPLATZ

29



Fassbinders Franz-Filme

bereitschaft des Filmemachers so weit, dass er sich in
seiner Funktion als Cutter (also als derjenige, der die
inszenierten Bilder des Films zur Sicht auf die Welt
montiert) Franz Walsch nannte. Die Mehrzahl seiner
"Franz"-Figuren hat Fassbinder zudem selbst gespielt.

Schon in seinem ersten Langspielfilm LIEBE IST KÄLTER

ALS DER TOD (1969) heisst die Hauptfigur Franz Walsch.
Das deutet natürlich auf Raoul Walsh, aber auch auf das
alemannische Wort "welsch" und damit auf das
Unverständliche, Fremde, Aussenseiterische dieser Figur.
Franz Walsch träumt den grossen Traum aller Kino-

Tod», in sein Gegenteil. Während Lang die übermenschliche

Liebesfähigkeit einer Frau gegen alle Zwänge
(selbst die des übermächtigen Todes) behauptet und
feiert, zeigt Fassbinder die Kastrierung radikalen
Liebesverlangens, das durch Besitzansprüche und verin-
nerlichte soziale Regeln erstickt wird. Franz, der Bruno
liebt und Joanna lieb hat, beutet diese aus und kann
sich die Liebe zum anderen nicht eingestehen. In einer
Ersatzhandlung zwingt er Joanna dazu, mit Bruno zu
schlafen. Sie tut dies, um Franz nicht zu verlieren. Doch
als sie begreift, dass ihre Liebesform (die eine bürgerliche

ist mit ihrer Vorstellung von Heirat, Heim und Kind)

LIEBE IST

KÄLTER

ALS DER TOD

helden: wirklich frei zu sein und seine Gefühle unregle-
mentiert leben und austauschen zu können. Dieser
Kinotraum verlangt nach dem grossen Genre. Fassbinder
wählt dazu das des Gangsterfilms. In der Eingangssequenz

wird Franz vom Syndikat verhört und gefoltert. Er
will nur auf eigene Rechnung arbeiten, will sich keiner
Norm unterwerfen. Das Syndikat (das neutral wie eine
Behörde inszeniert wird) setzt Bruno auf ihn an. Bruno
ist eine weitere Ikone des Kinos: die schöne, aber
berechnende Versuchung im Dienste der Mächtigen.
Fassbinder inszeniert ihn entsprechend. Er zeigt bei
Brunos erstem Auftritt sein verlockendes, feminines
Gesicht in einer starren, stummen, mehr als dreissig
Sekunden verweilenden Nahaufnahme. Darunter hat der
Regisseur eine sehnsüchtige romantische Musik gelegt.
Doch da ist noch Joanna, von der Franz dem Bruno
beim ersten Zusammentreffen sagt: «Die hab ich lieb».
Joanna geht für Franz auf den Strich. Die erste Sequenz
mit beiden Figuren zeigt den dumpf vor sich hin trinkenden

Franz, der bei ihrem Eintritt nur kurz aufblickt und
fragt: «Wie war's?». Stumm legt sie das Geld auf den
Tisch.
Prostitution ist für Fassbinder eine dichte und daher
vielbemühte Chiffre für eine sehr komplexe
Beziehungsstruktur. Sie zeigt an: die Unbedingtheit und die
Ungleichzeitigkeit einer Liebe, ihre Konvertierbarkeit ins
Materielle und damit die Ausbeutung von Gefühlen. Aus
diesem Beziehungsgeflecht entsteht folgerichtig
Gewalt. Für Fassbinder erwächst sie grundsätzlich «aus
dem Missbrauch von Liebe. Liebe, die stets gleich
Besitzanspruch stellt» ist zum Absterben verurteilt, vor
allem dann, wenn sie sich an den gesellschaftlich
vermittelten Leitbildern orientiert. Aufzeigen will er, von
seinem ersten langen Spielfilm an, die Ausbeutung, materielle

Umwertung und damit die Kriminalisierung der
Gefühle. LIEBE IST KÄLTER ALS DER TOD verkehrt das
Leitmotiv von Fritz Langs romantischer Ballade DER
MÜDE TOD (1921 wo es heisst «Liebe ist stärker als der

trotz aller Anstrengungen und Opfer nicht zu verwirklichen

ist, verrät sie Franz an die Polizei. Bruno ist der
eiskalte Engel der Begierdelosigkeit, der Franz an das
Syndikat verrät. Beim gemeinsamen Banküberfall wird
er erschossen. Im Tod ist Franz ihm zum ersten Mal

GÖTTER DER PEST

körperlich nah. Als er realisiert, dass Bruno ihn verraten
hat, wirft er ihn aus dem Auto. Für Joanna, mit der Franz
flieht, empfindet er nur die schneidende Beleidigung:
«Nutte». Durch den finalen Reissschwenk von dem Paar
weg auf eine weiss gefrierende Landschaft ist sein
Schmerz und seine Erstarrung für den Zuschauer fast
physisch spürbar.
LIEBE IST KÄLTER ALS DER TOD ist von physischer
Eindringlichkeit, obwohl der Film in den Bildarrangements
verstörend unkörperlich erscheint. Fast alle Szenen sind
vor grellweissen Wänden und in fast leeren Räumen
aufgenommen. Nicht nur die Kälte der gesellschaftlichen

Umgebung und damit auch der Figuren wird spür-

30



bar. Der artifizielle Bildaufbau, von dem keine
Kamerabewegung ablenkt, seziert regelrecht Handlungen und
Gefühle der Figuren. Wie selbstverständlich und
folgerichtig wird die Kausalkette von verkrampfter
Sehnsucht, Ausbeutung der Gefühle, Ersatzhandlung und
Gewalttätigkeit vorgeführt. Eine lllusionierung der
Zuschauer wird mit allen Mitteln unterbunden. «Was übrig
bleibt, wenn man diesen Film gesehen hat, das ist nicht,
dass hier jemand sechs Leute ermordet hat, sondern
dass hier arme Leute waren, die nichts mit sich anfangen

konnten, die einfach so hingesetzt wurden wie sie
sind, und denen keine Möglichkeit gegeben wurde -
die schlichtweg keine Möglichkeit haben» bemerkte
Fassbinder unmittelbar nach der von einigen
Missverständnissen begleiteten Uraufführung bei den Berliner
Filmfestspielen 1969.
Die radikal kondensierende Bildsprache, die fast
kontrapunktisch zur Wut der Gefühle und Brutalität der
Handlungen steht, hat Fassbinder in seinem nächsten
Film, KATZELMACHER (1969), beibehalten. Sie prägt im
übrigen alle seine frühen Filme bis 1970. KATZELMACHER

ist eine Adaption des gleichnamigen Theaterstücks,

das Fassbinder 1968 für das anti-theater
geschrieben hatte. In der Theaterarbeit wurzelt denn auch
die artifizielle Ästhetik dieser frühen Filme. Hier entwik-
kelte er das langsame, zerdehnte Sprechen. Hier
probierte er die Ästhetik der leeren Räume, des flachen
Bildaufbaus, der überhellen Beleuchtung, der ritualisierten

Bewegungen und Tableaus aus. Im gleichen Masse
versah Fassbinder seine Theaterinszenierungen mit fil-

LIEBE IST KÄLTER ALS DER TOD

mischen Zitaten. Selbst klassische Dramen, wie etwa
Goldonis «Das Kaffeehaus» (das er 1969 in Bremen
inszenierte), versah er mit Ikonen des Genrekinos. Die
Figuren in Goldonis Renaissancestück tragen keine
Degen, sondern Colts und imitieren beim Duell die Gesten
der Westernhelden. Selbstverständlich richtete
Fassbinder das Stück in einer eigenen Bearbeitung auf sein
Themeninteresse der Ausbeutung und materiellen
Konvertierung von Gefühlen aus.
Das Stück «Katzeimacher» entstand, weil Jean-Marie
Straub, der die Inszenierung von Bruckners «Verbrecher»

übernommen hatte, die Vorlage auf eine Spiellänge

von nur zehn Minuten konzentriert hatte: «Er hat

einfach alles weggestrichen, was er doof fand Dann
hat er wiederum versucht, das Zwischengeschehen,
also was er weggestrichen hat, in dieses Gerippe rein-
zuinszenieren», berichtete Fassbinder. In der Tat haben
dessen Filme einen ähnlichen Aufbau. Sie sind dialogarm

oder im Dialog banal, die Geschichte wird mit
wenigen Figuren entfaltet, deren komplexe Beziehungsstrukturen

in wenigen, zumeist radikalen Handlungen
konzentriert sind.
KATZELMACHER zeigt die dumpfen Gefühle einer Gruppe

von jungen Menschen in der Vorstadt. Ihre Gespräche

und Verhaltensweisen sind durch Stereotype
geprägt, die Kommunikation fast bis zur Sprachlosigkeit
verkümmert. In ihren Tagträumen klammern sie sich an
kleinbürgerliche Wunschvorstellungen: die Frauen sehnen

sich nach einer Heirat, die Männer nach Geld.
Obwohl Franz zu dieser Gruppe gehört, ist er eine Randfigur.

Fassbinder zeigt dies, in dem er Franz zumeist an
den Rand des horizontal gestaffelten, flachen Bildaufbaus

placiert. Nur in den Tableaus mit den Frauen darf
er den Bildmittelpunkt einnehmen. Franz hat keine feste
Beziehung, er kauft sich körperliche Liebe. Trotzdem
bittet er Rosy, die er bezahlt, ob «man nicht ein
bisschen mehr machen (kann). Als wär's Liebe oder so.»
Franz hat wohl nicht mehr die Hoffnung, eine Liebe
wirklich leben zu können. Um so wichtiger ist ihm die
Simulation davon. Doch selbst die Vorspiegelung wird
ihm vorenthalten. Wohl selten ist in einem Film das
Tauschverhältnis Geld gegen Körper und simuliertes
Gefühl so beiläufig und dabei doch so brutal entlarvend

BERLIN ALEXANDERPLATZ

thematisiert worden. Die Figuren von KATZELMACHER
manifestieren diese niederschmetternde Realität in
ihren Körpern, ihren Gesten und in ihrer Sprache. Aus
ihnen ist fast jedes Gefühl herausgepumpt. Ihre Frustrationen

versuchen die Männer an dem Gastarbeiter Jor-
gos abzureagieren. Der ist seinen Gefühlen mächtig, ist
deshalb potent und attraktiv. Besonders Franz intrigiert
gegen ihn, ist der Motor böswilliger Verdächtigungen.
Doch selbst als die Gruppe Jorgos zusammenschlägt,
reicht dies nicht aus, um die ohnmächtige Wut zu
kompensieren. Sie bleibt dumpf und kalt zurück, denn sie ist
grösser als die Kompensationskraft der Ersatzhandlungen

und der Lustgewinn der schalen Träume.

31



Fassbinders Franz-Filme

GÖTTER DER PEST

Fassbinder hat diesen bedrückenden sozialpsychologischen

Tatbestand scheinbar teilnahmslos mit starrer,
frontal ausgerichteter Kamera in halbnahen und halbtotalen

Exterieur-Aufnahmen zumeist vor einer öden
Hauswand aufgenommen. Sein Hyperrealismus, den er
wiederum in grösstmöglicher Helligkeit und
Übersichtlichkeit des Bildaufbaus arrangiert, ist von einer
artifiziellen Kälte. Doch die war genau kalkuliert.
Wilhelm Roth beklagte in einem viel zitierten Kommentar,
dass damit «eine Zündschnur gelegt, aber die Ladung
geht nie los, der Film explodiert an keiner Stelle». Genau
das ist bezweckt. Fassbinder hat in der filmischen
Artikulation Mittel gefunden, wie sich eine von den Figuren
empfundene, paralysierende Wut auf den Zuschauer
überträgt.

Auch GÖTTER DER PEST (1969) und DER AMERIKANISCHE

SOLDAT (1970), die mit LIEBE IST KÄLTER ALS DER
TOD Fassbinders Gangsterfilm-Trilogie beschreiben,
grundiert trotz der erkennbaren Münchner Schauplätze
eine verstörende Künstlichkeit. Letzteren Film prägen
ebenso wie KATZELMACHER ein schneidendes, grell-
weisses Licht sowie weisse Räume. In den beiden
anderen Gangsterfilmen dominiert dagegen ein düsteres
Helldunkel, durch das Franz Walsch in GÖTTER DER
PEST fast somnambul hindurchgleitet. Sein Weg ist
ebenso vorgezeichnet wie der von Oedipus oder von
den Helden der Filme Jean-Pierre Melvilles. Die
besitzergreifende Liebe Joannas oder die devote Hingabe von

Margarethe ändern daran ebensowenig wie die Freundschaft

und uneingestandene Zuneigung zu Günther, der
den Bruder von Franz erschossen hat.

Sehnsucht nach etwas anderem

Fassbinders hyperrealistische Stilisierung änderte sich,
als er sich dem zweiten grossen Genre des Kinos
zuwandte: dem Melodram. Gemeinhin wird HÄNDLER DER
VIER JAHRESZEITEN (1971) als neue ästhetische
Wegmarke angesehen. Doch schon in dem grandiosen,
leider kaum bekannten Western WHITY (1970) gelang
Fassbinder eine fast kammerspielhaft verdichtete
psychologische Genauigkeit innerhalb eines kruden
melodramatischen Konflikts. Fast wie Tschechow (und
nicht mehr wie Brecht, Straub oder Godard) entfaltet er
in opulenten Bildern und Farben den Niedergang einer
Farmerdynastie, deren skrupellose Machtausübung nur
von ihrer Dekadenz und Debilität übertroffen wird.
Whity, der schwarze Held, ist der Knecht der Familie
und illegitimer Sohn des Patriarchen. Er ist ein Verwandter

von Franz Biberkopf. Verzweifelt versucht er, seine
reinen Vorsätze zu bewahren. Doch auch seine vitale
Stärke wird von der Machtmonstrosität seines Vaters
aufgezehrt. Schliesslich streckt er die gesamte Familie
nieder und büsst, den Gesetzen des Genres gemäss.
Den Pessimismus von Stroheims GREED (1923) und die
Leuchtkraft des Finales von Sternbergs MOROCCO

32



(1930) verschmelzend, geht Whity mit Hannah, der
Prostituierten, die ihn liebt, in den Sonnentod.
In WHITY war deutlich geworden, dass Fassbinder
begann, die artifizielle Überformung wie auch die
Abgeschlossenheit der Figuren aufzugeben. Er versuchte
fortan, innerhalb der Genre- und kanonisierten
Erzählformen neue ästhetische Codierungen zu installieren.
Provokante Verletzungen von Genremustern hat er sich
dabei jedoch nie nehmen lassen.
FAUSTRECHT DER FREIHEIT (1974), das Mittelstück seiner

sozialen Melodramen, spielt ausschliesslich im
Schwuien-Milieu. Gerade durch die Figurierung in
einem Tabu-Sujet wollte Fassbinder die Alltäglichkeit und
Allgemeingültigkeit der Ausbeutung von Gefühlen abermals

belegen. Der Regisseur selbst übernahm die
Hauptrolle des Franz Biberkopf. Der tritt auf dem
Rummelplatz als "Fox, der sprechende Kopf" auf. Er ist eine
Abnormität, denn sein Kopf ist - in der Vorführung des
Jahrmarkts - von seinem Körper getrennt. Doch auch in

der sozialen Realität ist Franz eine Abnormität, weil er
sich ausschliesslich von seinen Gefühlen leiten lässt. Er
lernt Eugen kennen, einen «vornehmen und bekotzten»
Unternehmersohn. Obwohl Franz alle Anzeichen realisiert,

die daraufhin deuten, dass sich Eugen nur wegen
seines Lottogewinns mit ihm einlässt, wischt er jeden
Anflug einer realistischen Überprüfung der Beziehung
weg. Vielmehr bekennt er sich um so stärker dazu, dass
er Eugen liebt und noch nie so glücklich gewesen ist.
Liebe macht blind und führt zu völliger Abhängigkeit:
diese naive Erkenntnis der Groschenheftromane (die
dort jedoch regelmässig in ein Happy End verkehrt wird)
zelebriert Fassbinder im ersten Teil von FAUSTRECHT
DER FREIHEIT mit ungewohnter Selbstironie und
Leichtigkeit. Im zweiten Teil wird die Beziehung des ungleichen

Paares bleischwer. Schliesslich sehnt sich der
ausgebeutete und erniedrigte Franz nur noch danach,
wieder so sein zu können, wie er ist. Er fleht darum, dem
Terror der Liebe zu entkommen. Dies ist nur im Tod
möglich, das weiss auch der naive Franz. In einem blau
gekachelten U-Bahnhof, der die Kälte eines
Leichenschauhauses hat, nimmt er die letzten Tranquilizer.
Noch die Leiche wird ausgebeutet. Nachdem Franz von
Eugen nach den Spielregeln der Verträge schliessenden
kapitalistischen Gesellschaft ausgeplündert worden
war, rauben ihm zwei gutbürgerliche Gören die letzten

LIEBE IST KÄLTER ALS DER TOD•
# m.

< W
M

m
- -iL

Habseligkeiten. Doch damit nicht genug. Auch der
Antiquitätenhändler Max (grandios gespielt von Karl-Heinz
Böhm), der Franz dem vornehmen Eugen zugeführt hatte,

erscheint im U-Bahnhof, so wie er an allen zentralen
Stationen der Leidensgeschichte des Franz Biberkopf
anwesend war. Max hat Klaus, den proletarischen
Freund von Franz, an der Hand und zieht ihn davon.
Max, das ist der unmerkliche Spielleiter des Films. Sein
Name deutet auf Max Ophüls, und seine Funktion ist die
des Karussellbesitzers in LA RONDE (1950).
FAUSTRECHT DER FREIHEIT ist also Fassbinders «Reigen». Die
trotz aller Enttäuschungen federleichte Wehmut
Schnitzlers und vor allem Ophüls' vermag Fassbinder
nur eingangs zu teilen. Seine absichtsvolle soziale
Grundierung, welche die Klassengegensätze nutzt, um
die skrupellose Ausbeutung der Gefühle als Grundsatz
unserer Gesellschaft zu demaskieren, lässt Chancen für
eine freie Entfaltung von Liebesbeziehungen gar nicht
mehr aufkommen.
FAUSTRECHT DER FREIHEIT ist einer der pessimistischsten

Filme Fassbinders. Doch diesen Vorwurf hat er nie
gelten gelassen. Denn sein Wirkungskonzept war so

KATZELMACHER FAUSTRECHT DER FREIHEIT

berechnet, dass er genau die Empörung der Zuschauer
provozieren wollte. Aus den bewusst misshandelten
Zuschauererwartungen und -gefühlen sollte sich eine
«Sehnsucht nach etwas anderem» erheben. Um diese
Sehnsucht zu einer revoltierenden werden zu lassen,
wählte Fassbinder im Rahmen des melodramatischen
Modells immer die schlimmstmögliche Wendung. Er
versuchte, dem Zuschauer auch die letzte Fluchtmöglichkeit

zur affirmativen Aufrechterhaltung gefühliger,
gesellschaftlich sanktionierter Sentimentalität zu
verstellen. Der Unmut und der Überdruck, den er so
erzeugte, sollte eine Phantasie provozieren, die Kopf und
Gefühle befreit. (Peter Schneider hat 1969 in seiner
programmatischen Lesart von Freud und Marx etwas
ähnliches gefordert und zur revolutionären Entwicklung
einer "progredienten Phantasie" aufgerufen, um den
Wünschen, Gefühlen und Trieben eine umfassende
Realisierungschance zu ermöglichen.)

Die Anarchie der Gefühle des Franz
Biberkopf
Die Summe aller erzählerischen und filmischen Erfahrung

des Rainer Werner Fassbinder ist BERLIN
ALEXANDERPLATZ (1979/80). Hier findet er zurück zu
dem literarischen Ursprung seiner "Franz"-Figur: dem
Biberkopf in Alfred Döblins Roman. Fassbinder las den
Roman anders, als ihn der Literat und die Literaturwis-

33





Fassbinders Franz-Filme

senschaft verstanden haben. Nicht nur, dass er ihn zur
Projektions- und Reflexionsfläche für seine
Homosexualität nahm, wie er in einem vielzitierten Aufsatz
kurz vor der Ausstrahlung von BERLIN ALEXANDERPLATZ
bekannte. Vor allem nutzte er die disparaten Montageelemente

des Romans, um mit ihrer Hilfe eine Hauptfigur,

eine Figurenkonstellation und einen schier
biblischen Konflikt des liebes- und leidensfähigen
Menschen in einer unwirtlichen Welt zu schaffen, wie er
komplexer und differenzierter im Film wohl selten
entwickelt worden ist. Die Produktform der Fernsehserie,
die hier wirklich einmal zu ihren ureigensten
Darstellungsmöglichkeiten gekommen ist, gab ihm dafür mehr
als fünfzehn Stunden Erzählzeit.

FAUSTRECHT DER FREIHEIT

Franz Biberkopfs Weg ist eine Passionsgeschichte, in
welcher der Held die Möglichkeiten menschlicher
Existenz ausschöpft. Durch den Totschlag an seiner
Geliebten schuldig geworden, schwört er nach der Entlassung

aus dem Gefängnis, anständig zu bleiben. Den
Topoi des schuldig Gewordenen, der versucht, die Reste

seiner Gefühle zu bewahren, hatte Fassbinder ja
bereits in LIEBE IST KÄLTER ALS DER TOD, GÖTTER DER

PEST oder auch in WHITY beschworen. Dort zeichnet er,
fast wie in der Tragödie, die zwangsläufige Exekution
der verzweifelten Bemühungen nach. BERLIN
ALEXANDERPLATZ ist ausdauernder und brutaler in der Zeichnung

der Leidensstationen, aber auch beharrender und
zärtlicher in der Behauptung eines Liebesverlangens.
Franz Biberkopfs Versuche, als ehrlicher Mann mit seinen

Gefühlen leben zu können, scheitern zunächst in
der durch brutale Verteilungskämpfe geprägten
kapitalistischen Welt. Doch er befreit sich aus einer schweren
Identitätskrise durch eine Selbsttherapie, bestehend
aus Alkoholrausch, psychoanalytisch und religiös
verbrämten Monologen und Gesprächen und einer
genauen, zum Teil wahnhaft überspitzten Beobachtung
seiner Hinterhof-Umwelt. Die gewonnene Erfahrung
gibt ihm die Möglichkeit, sich dem Überlebenskampf in
der Grossstadt neu zu stellen. Franz schlägt sich mit
kleineren Hehlereien durch. Er lernt Reinhold kennen,
der die Gesetze dieses Kampfes mit aller Konsequenz
und Härte verinnerlicht hat. Dies hat ihn liebensunfähig
gemacht, während Franz nach wie vor an seiner roman¬

tischen Vorstellung ehrlicher und liebevoller Beziehungen

festhält. Zwischen beiden entwickelt sich eine
merkwürdige Freundschaft, die Fassbinder gern «als
eine reine, von nichts Gesellschaftlichem gefährdete
Liebe» darstellte. In Wirklichkeit (auch der des Films)
greift er das Döblinsche manichäische Prinzip von Gut
und Böse auf, um damit die definitiven Pole freier
menschlicher Existenz offenzulegen.

In einem wahrhaft dionysischen Kampf zeigt Fassbinder
die Mühen, Wunden und Verstümmelungen des Franz
Biberkopf in seinem Wahn, zu lieben und ein guter
Mensch sein zu wollen. Wie Hiob (den Fassbinder als
allwissender Erzähler des öfteren kommentierend her-

FAUSTRECHT DER FREIHEIT

anzieht) erleidet Biberkopf furchtbare Rückschläge und
Selbstzweifel. Die sind angebracht, denn bereits nach
seiner Gefängnisentlassung vergewaltigt er die Schwester

seiner totgeschlagenen Geliebten, um seine
Männlichkeit wiederzuerlangen. Franz wird betrogen, als
Konsequenz daraus wird er wieder kriminell. Er demütigt

Frauen. Selbst in der erfüllenden Liebe zu Mieze hat
er Zweifel, ist eifersüchtig, schlägt sie fast tot. Er leidet
wie ein Tier, doch er liebt und will gut sein, bis er
zerbricht.

Reinhold ist die Inkarnation des Bösen. Er hat keinen
Hinkefuss, er stottert nur etwas. Franz ist von ihm fasziniert

und die Frauen auch. Nur lieben kann sie der
Reinhold nicht (bekanntlich ist der Teufel nicht
zeugungsfähig). Doch wenn er seine wechselnden
Liebschaften brutal aus dem Haus wirft, leidet er darunter
wie ein Tier. Er leidet an der Freundschaft zu Franz, dem
er vertraut und sein Innerstes offenbart. Franz nimmt
ihm die verstossenen Frauen ab, was auf dem Männerpissoir

wie als Verschwörung besiegelt wird. Wieder
zeigt Fassbinder den Austausch von Frauen als einzige
Möglichkeit der Männer, ihre uneingestandenen Begierden

zueinander in einer mehr als verkrüppelten
Ersatzhandlung zu realisieren. Doch Reinhold stösst Franz
nicht nur unter ein Auto, was zur Amputation eines Arms
führt. Er nimmt ihm auch das Liebste, was dieser jemals
hatte: Er ermordet Mieze, nachdem er verzweifelt
versucht hatte, die Geliebte von Franz zu verführen und zu

36



vergewaltigen. Der Mord in Freienwalde zieht sich
quälend lange dahin. Fassbinder gibt ihn, wie fast alle
zentralen Sequenzen in BERLIN ALEXANDERPLATZ, mit
der Opulenz, Zeichendichte und dem Gefühlsüber-
schuss der grossen Oper. Peer Raben komponierte ihm
dazu das kongeniale Requiem «Der Wald». Die Sequenz
hat eine Länge von einundzwanzig Minuten. Mit Hilfe
einer Rückprojektion ziehen Wolken auf, Nebel quillt aus
dem (Studio-)Tal und zieht vorbei, die Sonne kommt
heraus, Lichtstrahlen öffnen das Bild, das sich urplötzlich

wieder verdunkelt. Der Himmel empört sich, ist
Komplize und leidet mit. Und mit ihm Reinhold, der die
böseste aller bösen Taten unter Qualen ausführt: den
Mord an einem Engel (der auf dieser Welt natürlich den

BERLIN ALEXANDERPLATZ

Beruf der Prostituierten ausübt). Zum «Schnitter mit der
Gewalt vom grossen Gott» hat ihn Fassbinder in mehreren

Zwischentiteln erhoben. In der Figur des Reinhold
hat er also Gott Mensch werden lassen und dabei die
altjüdische Vorstellung des strafenden Gottes eingewoben,

der Tränen in den Augen hat, an dem Leid der
Menschen aber nicht rührt.

BERLIN ALEXANDERPLATZ ist auch in formaler Hinsicht
Fassbinders geschlossenstes Werk. Er verbindet die

postmoderne Sensationskino anbieten. Die dunkle
Grundierung des Bildes, der durch reale und symbolgeladene

Objekte im Vordergrund verstellte Bildraum und
die Placierung der wichtigen Auseinandersetzungen in
der Tiefe des Raumes zwingen den Zuschauer zu einer
Aufmerksamkeit, die der Differenziertheit des Bildaufbaus

und des hier offenbarten Konflikts angemessen
erscheint. Belohnt wird der Zuschauer dafür nicht nur
mit exzellenten Schauspieler-Interpretationen (besonders

von Günther Lamprecht als Franz und Gottfried
John als Reinhold). Raum-, Licht- und
Symbolarrangements, Farbabstufungen, die Placierung und
Bewegung der Figuren und (nicht zu vergessen) die
Musikdramaturgie formen eine Bildspannung, die
Fassbinders Forderung einer «schönen Einstellung», die
etwas Wahres konzentriert, vollkommen entspricht.
"Schön" war einer seiner am häufigsten benutzten
Begriffe.

Der naive Utopist

Der freie Strom der Gefühle, egal auf welcher Seite
eines gesellschaftlichen Wertesystems sie einzuordnen
wären, das war die grosse Utopie des Rainer Werner
Fassbinder. Völlig frei hiess für ihn, alle Artikulationsformen

menschlicher Existenz zuzulassen, die Zartheit
der Liebe ebenso wie die Brutalität des Bösen, die
häufig doch nur die Kehrseite derselben Medaille sind.
Fassbinders Utopie ist naiv und anarchistisch. Sie
postuliert, dass sich die Welt in einem chaotischen freien
Spiel der Gefühle von Individuen ausdifferenziert und
nirgends anders. Jegliche gesellschaftliche Norm, und
sei sie noch so wohlmeinend formuliert, führt in seiner
Weltsicht unweigerlich zur Unterdrückung und definitiven

Unmöglichkeit einer freien Entfaltung von Menschlichkeit.

Fassbinder ist in seiner grossen Sehnsucht und
in seinem Vertrauen in das potentiell Menschliche
davon ausgegangen, dass eine solche Welt eine zärtliche
und liebevolle sein müsste. Deshalb hat er sich um
konkrete Ausgestaltungsformen seiner Utopie ebensowenig

gekümmert wie um eine Präzision seiner
Gesellschaftskritik. Sein utopischer Humanismus ist, zugegeben,

vage und unscharf. Bloch hätte ihn als private

LIEBE IST KÄLTER

ALS DER TOD

BERLIN ALEXANDERPLATZ

artifizielle Stilisierung der frühen Filme mit der psychologischen

Figurengenauigkeit und sozialen Grundierung
seiner Melodramen. Die Bildästhetik von BERLIN
ALEXANDERPLATZ verweigert dem Zuschauer eine oberflächliche

Betrachtung oder einen schnellen Zugriff, wie sie
das Fernsehen, die Werbung oder auch neuerdings das

«Ausmalungen des menschlichen Glücks», der späte
Brecht als Entwurf einer «Welt als Wille und Vorstellung»
wohl mild belächelt. Fassbinders Sehnsucht nach
etwas anderem ist eine Poesie des Herzens, von deren
Kraft der Zuschauer eigentlich nie genug bekommen
kann.

37


	Keiner ist böse, keiner ist gut : Rainer Werner Fassbinders Franz-Filme und ihre utopische Weltsicht

